158 STUDIA LULLIANA

re la catena dell’ essere in base alla similitudine o alla distanza dalla sua Causa
prima. La costruzione metafisica della fase ternaria non si spiega, osserva Bor-
doy, a partire da Scoto Eriugena, mentre offre punti qualificanti di contatto con
I'idea dionisiana di un Dio sopraessenziale, irriducibile alle categorie aristoteli-
che. Per LIull Dio & unaforma senza materia, una forma assoluta, «la pit forma-
le», che s trasmette a tutto cid che é creato a partire dalle sue operazioni. La
convergenza frai due autori insiste proprio sulla centralita attribuita alle qualita
e dlaformadivine. Da qui e possibile spiegare tanto la creazione, quanto il pro-
cesso conoscitivo che neimplicai diversi gradi. L’ origine della materiasi collo-
ca nella prima passivita concepibile, che & quella dei principi universali intro-
dotti nellafase ternaria, i quali rappresentano anche la primaformadi coesisten-
za con la materia in quanto sono il risultato della prima creazione. Un altro
aspetto qualificante dellarelazione con lo Ps. Dionigi riguarda I’ unita divina pur
nella differenza degli attributi, in quantoessenza, azione e esistenza possono tro-
vare laloro unita nellaforma «la piu formalex.

In sintesi, nonostante le affinita con il pensiero di Scoto Eriugena, I’ autore
ritiene che il modello di creazione contrapposta agli averroisti non si possa in-
tendere a partire da qui, mentre diventa chiaro se ricondotto a pensiero dello Ps.
Dionigi. Al termine della lettura qualche dubbio resta sui modi e sui tempi di
acquisizione della fonte, data la complessita della trasmissione dell’ opera dioni-
siana e le sue contaminazioni. Inoltre le opere citate da Bordoy, con due sole
eccezioni (Declaratio Raimundi € il Liber Disputationis Petri et Raimundi,
ambedue del 1298), risalgono agli anni 1310-11, mentre |’ assunzione di una
teoria della casualita e della conoscenza riconducibile a corpus neoplatonico &
uno dei presupposti della svoltaternaria.

E. Pistoles

6) Butifida Jiménez, «Alrededor del concepto de la divinidad y del hombre en
€l Llibre de meravelles: de L1ull a Humanismo»

Julia Butifia sitGia la idea de divinidad y del hombre en el Felix en un lugar
fronterizo entre el final de la Edad Mediay los inicios del Renacimiento de las
letras catalanas, por 1o que ve en las ideas lulianas sobre estos conceptos ciertas
innovaciones gque haran trascender el pensamiento de Ramon Llull ala posteri-
dad moderna. En primer lugar tiende a la modernidad el esquema narrativo ele-
gido para € Felix, que presenta los contenidos filosoficos con un argumento
basado en la narracion de viajes —sin abandonar del todo la estructura del trata
do, pero aun sin llegar a ser todavia una novela-y, ademés, en lengua vulgar. En



RESSENYES 159

segundo lugar, las ensefianzas estan marcadas por la accion: la accion que
emprende el protagonista supone un gjercitarse en la virtud y, con ello, promue-
ve la evolucion hacia la perfeccion, lo cual resulta opuesto a modelo medieval
de resignacion y es coherente no solo con e conjunto de la produccion luliana,
sino también con otras narraciones nuevas de Bernat Metge o con € Curial e
Giielfa.

El trabajo de Butifid profundiza en la blsgueda de rasgos premodernos en las
ideas de Ramon LIull, y para ello estudia aspectos de su antropologia 'y de su
teologia. En cuanto a laidea del hombre, otro rasgo que vincula €l Felix con la
modernidad es |la manera de g emplificar la moral, que viene explicada mediante
situaciones referenciadas en la vida cotidiana o en una realidad no alegorizada,
lo cual hace comparable esta obra con modelos modernos como Lo somni 'y €l
Curial. En profundidad, Ramon Llull contrasta la filosofiay la moral cristiana,
esta Ultima capaz de poner en crisis valores filosdficamente admisibles, pero
opuestos a la moral cristiana basada en la primera intencion (citando el Llibre
de les besties). Destaca Butifia que la innovacion del vocablo «desconhort» en
Bernat Metge por reaccion a Corbaccio reflgjaria con claridad el desfase detec-
tado entre filosofiay moral, dando lugar a «disgusto e indignaci6n» tipicamen-
te moderna, idea que tendria origen luliano. Asi, la corrupcién del estamento
eclesiastico denunciada por Ramon LIull le convierte en un reformador que le
asimila a los criticos modernos, aunque en su caso la solucién siga vinculada a
latradicién, hallada en obedienciaalajerarquiay los principios morales.

En cuanto a la idea de Dios, Butifia cree conveniente tener en cuenta que
Ramon LIull situaba a hombre en accion incluso cuando éste se daba a la vida
contemplativa. La reprobacion entre la escision de la vida contemplativa y la
vida mundana no sblo es luliana, sino también clasica (Séneca) y compartida
por Bernat Metge. Otro presupuesto es la idea de maravilla, que esté estrecha-
mente relacionada con €l interrogarse sobre € mundo y, por lo tanto, sobre la
contemplacion del mismo para comprenderlo. La raiz en la Metafisica de Aris-
tételes nos parece evidente —aunque Butifid no lo cita ahora, sino que prefiere
referirse, quizas con mas razédn, a libro de Job—y, por lo tanto —gracias a la
influencia del aristotelismo y de los libros veterotestamentarios—, la admiracion
o maravilla del Felix como método de aprendizaje se encontrara largamente en
latradicion humanistica. La divinidad entendida por Ramon Llull como Ser cre-
ador no es unainnovacion, sino que se anclaen san Agustiny, por lo tanto, tras-
ciende iguamente a innumerables autores. Afiadimos nosotros la coincidencia
con la teologia isldmica, para la cual, como para Ramon LIull, la naturaleza es
una evidencia de Dios, de manera que, contemplandola, se contempla a Dios
(n6tese €l matiz Llibre de contemplacié en Déu i N0 Llibre de contemplacio *de



160 STUDIA LULLIANA

Déu). Esta concepcion incluye al hombre, que, como producto de la Creacién,
también reflgja a Dios; por €ello, estudiar el componente animico del hombre -a
psicol ogia— supone investigar sobre la presencia de Dios. Para ello, afirma Buti-
fia, Ramon Llull prefiere Platdon a Aristételes y también el platonismo de san
Agustin sale reforzado en Ramon Llull, igual que en Bernat Metge. Disienten
estos —es decir, LIull y los humanistas modernos— en cuanto a la oposicion entre
razén y fe, pues € racionalismo de Ramon Llull es capaz de discriminar a los
fildsofos clasicos, cuyo racionalismo no consiguié dar con una mora acorde
con €l cristianismo. Y, a nuestro juicio, la concepcion de racionalismo en
Ramon LIull tiene rasgos particulares que permiten oponerlo ala mayoria de la
tradicion medieval y luego moderna: si la razén debe conducir hacia la fe, €
desprecio por €l paraiso islamico es, en realidad, sdlo un giemplo de como la
admirable filosofia &rabe —lamentablemente literalista, segun el Llibre del
gentil— no consigue llegar ala verdad del cristianismo, igual que no le parecen
aceptables afirmaciones racionalistas de autores clésicos. Al contrario que Ber-
nat Metge y la mayoria de la primera tradicion humanista, que despreciaba por
definicion las aportaciones relacionadas con € mundo arabe, y para €l que, en
palabras de Butifig, «en realidad cuentan sdlo las tradiciones clasicistay judeo-
cristiana», Ramon LIull es capaz de reconocer aspectos positivos del pensa-
miento islamico, aunque se muestra critico por tratarse de infieles. Es decir,
Ramon LIull advierte de un racionalismo que, siendo plausiblemente admirable
en cuanto a conocimiento cientifico o admisible en la plasmacion de ciertas
costumbres, no conduce, como tampoco hizo & paganismo clasico, a la verdad
cristiana. Y queremos aportar aqui, junto a trabajo de Julia Butifia, que este
reconocimiento de Ramon LIull, eso si parcial, hacia el pensamiento arabe
habra abierto una puerta al mundo moderno, a pesar, incluso, de la cerrazén del
primer humanismo de raiz italiana. Se trata de ver en Ramon Llull un proto-
orientalista, reconocible por muchos rasgos en su obra —incluyendo evidencias
Como su propuesta en Vienne de creacion de cétedras de lenguas orientales y el
uso de fuentes orientales para la redaccion de sus obras— que explicard mejor
nuestra afirmacion sobre el contraste entre Ramon Llull y los primeros huma
nistas. De ahi que LIull sea de interés para Nicolas de Cusa 0, aun siendo menos
conocido, para Guillaume Postel, es decir, para intelectuales interesados en el
mundo &rabe y que, como Ramon LIull, trabajan en favor de la pax fidei 0 de la
concordia mundi. Y haciael fina de su articulo la autora se muestra de acuerdo
con este vinculo entre Ramon LIull y el Renacimiento posterior, cosa que pone
sobre lamesa un lulismo sobre e que habra que seguir profundizando.

Julia Butifa cierrala redaccién de este trabajo citando su propiatrilogia Tras
los origenes del Humanismo, En los origenes del Humanismo Y Detrds de los



RESSENYES 161

origenes del Humanismo: Ramon Llull, 10 cua sirve para especificar que las
observaciones que relacionan a Ramon Llull con € humanismo de las letras cata
lanas son € resultado o resumen de afios de investigacion. Dicho de otro modo,
este trabajo se revela como un modelo a seguir en lainvestigacion del lulismo en
latradicion humanistica de las letras catalanas.

Oscar dela Cruz Pama

30) Cardini, «Contemplatio und Missio. Einige Betrachtungen Uber den Zusam-
menhang zwischen Kreuzzug und Mission bei Ramon LIull»

En la seva contribuci6 a les jornades sobre € Liber contemplationis, €l pro-
fessor Cardini proposa una reflexié general sobre el pensament de LIull al’en-
torn de la croada. Presenta, en primer lloc, una resum panoramic del procés lent
gracies al qual el moén cristia accedi al coneixement de I'islam. Una primera
etapa d’' aguest procés culmina en Pere el Venerable. Més tard, el plantejament
de les possihilitats polémiques, diferents a les conegudes fins al moment,
desemboca en I’ obra de Tomas d’ Aquino. Per0, mentrestant, s havia fet un nou
plantejament entorn de la missié entre els musulmans, gracies quasi exclusiva
ment a la linia d’ actuacio oberta per Francesc d' Assis i €ls franciscans. Per a
aquests, lamissio s havia de basar en el testimoni i la discussio, cosa que com-
portava una clara criticaal recurs de la croada.

En aquest context ha estat estudiada |’ opini6 de Llull, que es pot resumir en
tres vies d'interpretacié. Per a uns, Llull mantingué sempre un total refis de la
croada; altres parlen d'un procés en la seva actitud que el portadel didleg al’en-
frontament; mentre que una tercera interpretacio explica les diferéncies com a
fruit d’ una estratégia que es deixa guiar per les circumstancies de cada moment.

En encetar la seva analisi més personal, |'autor recorda que suposar en el
temps de LIull una discussio entre missié i croada resulta «del tot fictici». Per
tant, per comprendre la seva actitud, i reprenent el procés historic resumit abans,
la primera quiestio que se proposa és. quines conseqliencies se deriven d’un
millor coneixement de I’islam? La resposta es reflecteix en e Llibre del Gentil
(que marca una diferéncia ben clara respecte de les obres contemporanies de
polemica) i en & Llibre de contemplacid, on se construeixen les «raons necessx
ries» com amétode de discussio.

Aquest era el nucli de la propostade LIull. Arabé, lalecturade la Vita coae-
tanea no pot sind fer-nos pensar que LIull mateix considerava que no havia
pogut dur ala practica el seu proposit, en bona part per la negativa dels interlo-
cutors musulmans. | aquestes circumstancies anirien determinant que el recurs a



