
Setembre de 201418  Monogràfic

La identitat

identitat, 
diversitat i 
cultura

a diversitat és tant una 
condició com una con-
seqüència dels proces-
sos de construcció de 
la identitat. Aquesta 
relació sistèmica crea i 
recrea una xarxa dinà-
mica de s igni f icats 

compartits i exclusius en constant canvi. 
Sense diversitat, els processos d’identifica-
ció i de diferenciació no serien possibles. 
Alhora, si no hi hagués processos d’iden-
tificació i de diferenciació, la diversitat no 
seria possible.

La identitat és el cor de la diversitat. 
Com a persones i com a grups, som diver-
sos perquè construïm el concepte del “jo” 
i del “nosaltres” a partir de complexos 
processos d’identificació i de diferenciació 
que generen una societat diversa. Identifi-
cació i diferenciació són les dues cares de 
la identitat que desenvolupen la diversitat 
a través del temps i l’espai.

Atès que la identitat és fonamental per 
al significat i l’estructura de persones i 
grups, la construcció d’aquesta depèn en 
gran mesura de la concepció ideològica 
que les persones i els grups tenen de la 
diversitat. Si la ideologia nega la diversi-
tat, la dinàmica intragrupal de les relaci-
ons socials amplifica el valor d’identifica-
ció i evita la diferenciació. 

Alhora, la dimensió intergrupal es 
concep en un sentit contrari. El valor de 

la diferenciació s’amplifica i s’evita qualse-
vol identificació amb l’alteritat. Les conse-
qüències d’aquesta negació de la diversitat 
són, a llarg terme, el conflicte i la descom-
posició social. Només des d’una posició 
ideològica que accepta, reconeix i promou 
la diversitat és possible que la identitat es 
converteixi en un motor per a la cohesió 
social i la convivència.

La globalització ha generat processos 
de transformació que afecten la dimensió 
cultural de la identitat. L’espai s’ha com-
primit i el temps s’ha intensificat. Com a 
resultat, les oportunitats per descobrir i 
interactuar amb persones i grups que pos-
seeixen diverses identitats culturals s’han 
multiplicat exponencialment. Atès que la 
globalització s’ha generat en un context 
històric en el qual la diversitat encara es 
concep en paràmetres de negació, el feno-
men posterior té dues dimensions: un des-
plegament de la diversitat cultural en 
l’àmbit global, acompanyat d’un resisten-
cialisme de la identitat d’àmbit local. 

Un model de gestió intercultural 
de la identitat i la diversitat

Trencar aquesta tendència a envair l’espai 
global de diversitat i fer resistir les iden-
titats en el context local és necessari per 
assolir, com  dèiem, un escenari esperan-
çador de convivència i cohesió. Cal que la 
diversitat cultural de la globalització no 
esdevingui un “cavall de Troia” de les cul-

tures del grups dominants sobre els domi-
nats. Alhora, és important que les iden-
titats culturals locals tinguin capacitat 
d’obrir-se i enriquir-se de l’alteritat. En 
definitiva, cal interculturalitzar les socie-
tats.

La gestió intercultural de la identi-
tat i la diversitat no respon a fets puntu-
als o aïllats sinó a un procés que s’allarga 

en diversos espais i moments. Cal defi-
nir, doncs, quines són les etapes del viatge 
per saber d’on partim, on estem i cap a on 
anem. Michael (1997) ofereix un model 
d’etapes des de la teoria política i de l’ad-
ministració, prou vàlid i entenedor com 
per ser aplicat a grups, comunitats o una 
societat. A continuació proporcionem una 
informació bàsica sobre la denominació de 
les etapes, així com d’algunes de les seves 
característiques més rellevants:

— Miquel Àngel Essomba

Aquest expert en pedagogia intercultural i exdirector del Centre UNESCO Catalunya ens 
exposa els punts bàsics de la gestió intercultural de la identitat i la diversitat per saber d’on 
partim, on estem i cap a on anem.

L
La globalització ha generat 
processos de transformació 
que afecten la dimensió 
cultural de la identitat

La diversitat cultura de la 
globalització no ha de ser un 
“cavall de Troia” dels grups 
dominants sobre els dominats



Valors Monogràfic   19

que es beneficien de fons públics.

Quarta etapa: pluralisme cultural 
/ valoració de la diversitat

-S’assoleix un estadi de “valoració de la 
diversitat”, els individus responen al valor 
de la diversitat i de la consciència indivi-
dual.
-S’aprofita la riquesa que prové de dife-
rents cultures, i el seu objectiu principal 

és comprendre, respectar i valorar les dife-
rències entre diferents grups.
-No hi ha cap intenció d’homogeneïtzar 
les diferents subcultures en una de sola, 
sinó que es reconeix la presència d’altres 
cultures com a formes vàlides de vida.

Cinquena etapa: la gestió de la diversitat

-Proporciona oportunitats perquè grups 
de persones que són diversos puguin asso-
lir el seu ple potencial.

Primera etapa: la negació

- La gent nega la importància de la com-
prensió de les cultures d’altres persones.
- La gent nega ser part dels problemes 
sociopolítics de la societat.
- La gent nega tenir prejudicis i estereo-
tips sobre els que són culturalment dife-
rents.
- Les fonts de la negació són la ignorància 
i l’assimilacionisme.

Segona etapa: la lluita contra els 
“ismes”)

-Es reconeix que hi ha problemes al vol-
tant de la identitat, la diversitat i la cul-
tura.
-Els àmbits de gestió reconeixen un pro-
blema urgent que requereix un curs defi-
nit, visible, específic i pertinent de l’acció.
-Els àmbits de gestió tendeixen a configu-
rar dues tipologies d’acció: accions com-
pensatòries (per rectificar allò mal fet) i 
accions correctives (per prevenir compor-
taments discriminatoris).

Tercera etapa: la discriminació positiva

-Es posa en marxa una política social per 
augmentar l’equitat i la igualtat d’oportu-
nitats.
-Es prescriu el nivell mínim acceptable de 
participació de les minories dins de les ins-
titucions.
-Es posen en marxa normes destinades a 
incrementar la diversitat en l’àmbit dels 

-Facilita que tothom pugui comunicar les 
seves diferents percepcions, pensaments i 
sentiments.
-Els líders creen un clima divers, ja que 
resulta enriquidor i saludable.

Sisena etapa: diversitat global

-Es pot canviar l’enfocament de la inter-
culturalitat més enllà de les organitzaci-
ons, fins i tot es pot abastar un àmbit naci-
onal.
-Es considera el paper dels processos 
demogràfics internacionals i com això 
afecta la diversitat –veure els problemes 
d’immigració més enllà de les minories–.
- Es cerca i es valora la representació de 
totes les persones de diferents cultures i 
nacionalitats, posant l’accent en la inter-
dependència dels problemes econòmics, 
polítics i socials.

Setena etapa: diversitat humanística

-Posa en relleu una interculturalitat que es 
basa en valors humanístics i no en guanys 
econòmics o polítics.
-Es promou per a cada persona la seva dig-
nitat individual i el seu valor, així com la 
seva capacitat d’autorealització.
-Es comparteix una filosofia d’una veri-
table emancipació de l’ésser humà i una 
comprensió holística de la humanitat.

La construcció d’una ciutadania demo-
cràtica a través del diàleg significa allu-
nyar-se d’un estadi de negació de la 
diversitat i les identitats i acostar-se a un 
escenari social de diversitat humanística, 
en el qual les identitats no resten sinó que 
sumen, i es multiplica el seu efecte positiu 
sobre la convivència i la cohesió.

Amb la identitat, la diversitat i la cul-
tura, per tant, no s’hi juga. És important 
que les societats es vegin a si mateixes com 
espais on les diferents identitats s’accep-
ten, es reconeixen i promouen la diversi-
tat intragrupal. 

Alhora, és important que aquestes soci-
etats desenvolupin habilitats per percebre 
similituds i ponts entre grups diferents, 
posant l’accent en els elements que són 
part d’una identitat compartida: l’amor 
a la cultura, l’espiritualitat profunda i un 
desig de llibertat. Aquest, i no un altre,  
penso que és el sentit últim de la intercul-
turalitat. 

Taller d’interculturalitat a través de la música a una escola de Catalunya.

La construcció d’una 
ciutadania democràtica vol 
dir allunyar-se d’un estadi 
de negació de la diversitat

És important que les societats 
es vegin a si mateixes com 
espais on les diferents 
identitats s’accepten

Miquel Àngel Essomba és professor de la 

Universitat Autònoma de Barcelona (UAB)


