RESSENYES 171

93) Szpiech, «Rhetorical Muslims: Islam as Witness in Western Christian Anti-
Jewish Polemic. Musulmanes retéricos: el Islam como testigo en la polémica
cristiana anti-judia en occidente»

Ryan Szpiech atiende un aspecto particular, aunque, dada la gran fortuna de
los referentes, no sin importancia, de la literatura cristiana de refutacion del
judaismo. Trata de ofrecer una explicacion a la funcion de argumentos referidos
al islam que aparecen dentro de textos principalmente destinados a la refutacion
del judaismo. De entrada pareceria que la literatura cristiana que se ocupa de la
demostracion de la falsedad de las religiones infieles de judios y musulmanes
(sic) empleara las mismas armas argumentativas en contra de ellas. Pero, con un
minimo de proximidad a los textos, pronto se hace evidente que los argumentos
no podian ser compartidos: desde el punto de vista del cristianismo, el problema
del judaismo tiene una naturaleza y unas dimensiones diferentes del problema
del islam. Los ejemplos son multiples y muy significativos y, por citar alguno de
peso, podriamos recordar que el asunto de la infidelidad del judaismo, que se
arrastra desde época paleocristiana, marco la propia definicion de los dogmas
cristianos al ser aquél la raiz de éste (sin decir mds, 1éase san Pablo); y recordar
también que la distancia mayor estd marcada en torno a la figura de Cristo. La
aparicion del islam —cuando la literatura antijudia ya contaba con textos funda-
cionales— plantea otros problemas distintos, también por razones no s6lo ideol6-
gicas, sino también histéricas: su presentacion en territorio cristiano por medio
de la fuerza de las invasiones era un aspecto desconocido respecto al judaismo,
y los dogmas del islam fueron recibidos, en primera instancia, como una herejia
del cristianismo y no como una religion de infieles, en razén de argumentos
enormemente importantes, como, por ejemplo, la aparicién en el Cordn de Jests
—aunque como profeta—, Maria, Abraham, Moisés y otros Patriarcas y Profetas
reconocidos por la tradicion judia y cristiana. Como se sabe, hasta el s. XII no se
corrigio la percepcion del islam como una herejia, para ver en ella otra religion
distinta del cristianismo, aunque ¢l peso de aquel primer argumento se ha senti-
do de manera incesante en toda la historia de las relaciones entre cristianismo e
islam. Por estos y otros motivos evidentes, la literatura de refutacion del judais-
mo aparece en una tradicion propia y distinta de la literatura de refutacion del
islam, aunque, desde ¢l mismo s. Vi, no sea dificil encontrar en los textos lati-
nos generalizaciones que descalifican toda infidelidad.

Partiendo de estas coordenadas —que Szpiech, naturalmente, no pretende
aclarar, porque deben considerarse aprioristicas en un trabajo especializado
como es el suyo—, el autor plantea el hecho de que, en textos antijudios de los
§S. XII-X1v, aparecen argumentos referidos al islam, pero que tienen la funcion



172 STUDIA LULLIANA

de apoyo a los argumentos en contra del judaismo. Esto es, se produce la argu-
mentacion de que ciertos dogmas del islam, especialmente aquellos que com-
parte con la tradicion neotestamentaria, aportan pruebas evidentes de 1os errores
del judaismo. El esquema que podria trazarse es el de una mayor proximidad
entre cristianismo ¢ islam —y he aqui que la vieja percepcion del islam como
herejia cristiana se hace nostdlgica—, y una mayor distancia entre cristianismo y
judaismo, religion que llega a ser presentada como la peor de todas las infideli-
dades. La recurrencia al islam en apoyo del cristianismo, dice Szpiech, gana
fuerza a partir del siglo X111, aunque aparecieron ciertos avisos en Pedro Alfonso
de Huesca (inic. del s. x11) v en Pedro en Venerable (med. s. x11). Su trabajo
detecta que este argumento es utilizado con mayor plasmacion por Riccoldo de
Monte Croce (estrictamente contempordaneo de Ramon Llull), pero analiza que
el uso de este recurso argumentativo es importante sobre todo en Ramon Marti
(también contempordneo) y en la tradicién que utiliza sus ideas, especialmente
Alfonso Buenhombre (s. X1v) y el converso Alfonso de Valladolid (s. X1v).

Legitimamente, el trabajo de Szpiech se ocupa poco de Ramon Llull, al que
s6lo menciona en una ocasion para despejarlo de su linea de estudio, que, como
hemos dicho, se apoya principalmente en Ramon Marti: compardndolo con el
caso de Riccoldo de Monte Croce, dice que «Llull dedicates only a few select
works out of his immense ocuvre to engagement with Judaism, and generally
does not separate his polemic against Islam from his other polemical argu-
ments» (p. 166), para lo cual remite escuetamente al trabajo ineludible de H.
Hames, The Art of Conversion (Leiden: Brill, 2000). Pero lo cierto es que, una
vez mds, Ramon Llull debe explicarse a parte. Como sefialamos en una ocasion,
aunque en Ramon Llull también pueden hallarse referencias recriminatorias o
descalificatorias hacia el judaismo y siendo cierto lo que dice Szpiech, Llull es
capaz también no solo de exponer aisladamente 1a doctrina judia sino también
de ofrecer reconocimentos que van en contra de las ideas que argumenta Ramon
Marti, como la que presenta (correctamente) al judaismo como una «religion
buena, ya que es el fundamento de la ley cristiana»."

A nuestro juicio el articulo de Ryan Szpiech es magnifico, principalmente
porque se enfrenta a textos enormes y en absoluto criticamente editados, como
el monumental y dificil Capistrum Iudaeorum de Ramon Marti, y también por-

11 Ver A. Fidora ef al. (eds.), Raimundus Lullus. An Introduction to his Life, Works ant Thought
(Turnhout: Brepols, 2008), p. 448. El texto citado es del op. 131 Liber disputationis Raimundi Christiani
et Homeri Saraceni, ROL XXII, 239, lin. 3-7: «Manifestum est, quod tres leges dicuntur esse, et non plu-
res, uidelicet lex Tudacorum et christianorum et Saracenorum. Lex Iudacorum bona est, in quantum est
fundamentum legis christianorum. Sed lex christianorum est melior, in quantum est complete».



RESSENYES 173

que pretende ofrecer una teoria interpretativa que pueda generalizarse, como s
el argumento del uso del islam a favor del cristianismo en textos influyentes de
los siglos x1-x1v (aumento la datacion, con su trabajo en mano y a pesar de su
propia enmarcacion entre los ss. XIII-x1v). Su conclusién, «the calculated invo-
cation of Islam within late thirteenth and fourteenth century anti-Jewish argu-
ments can be seen, at the very least, as a curious footnote to he accepted histo-
riography of Christian-Muslim relations in the later Middle Ages» (p. 178), nos
parece mds bien una plasmacion de la modestia del autor, porque sus ideas solu-
cionan —parcialmente, creemos— una contradiccion en el tipo de literatura de
refutacion, como es el uso del tema del islam como confirmacion del cristianis-
mo frente al judaismo.

Oscar de la Cruz

94) Valriu, «El llegendari vinculat a Ramon Llull; conversio, saviesa i santedat»

L’interés per la preséncia de Ramon Llull en la cultura tradicional ha donat
lloc recentment a dos estudis que semblen haver-se dut a terme paral-lelament.
Em referesc al llibre Ramon Llull, entre la historia i la llegenda, de Catalina
Bonnin, i a I'article «El llegendari vinculat a Ramon Llull: conversio, saviesa i
santedat», de Caterina Valriu, que ens aproxima a les diverses llegendes que
tenen el beat com a protagonista. Curiosament, i a difereéncia d’altres personat-
ges reals (com el rei Jaume I, el comte Mal o el glosador Tia de sa Real),
Ramon Llull no és present ni en la rondallistica ni tampoc en el romancer. Pero,
en canvi, hi ha una gran abundancia de llegendes populars que el tenen com a
protagonista. Valriu les classifica de la segiient manera: a) llegendes sobre la
conversid (grup en que s’ inclouen tant la llegenda de I’aparicié de Jesus crucifi-
cat com la de la persecucié d’una dama dins el temple de Santa Eulalia, que li
mostra el pit cancerds); b) llegendes relacionades amb la saviesa (com la de la
mata escrita del Puig de Randa); ¢) llegendes vinculades a la santedat (com la de
la seva naixenca després d’anys d’esterilitat de la mare, 1’arribada miraculosa de
les seves despulles a Mallorca, curacions, culte a les reliquies, etc.), i d) llegen-
da de la mort per lapidacio.

Valriu ressegueix la presencia d’aquestes tradicions en els autors cultes, per
tal d’aclarir-ne I’ origen o trobar-ne una explicacio. Aix{i, per exemple, quant a la
llegenda de 1a dama amb ¢l pit cancerds, una de les més conegudes i més fressa-
des pels nostres literats, Valriu en ressegueix la preséncia en autors cultes i
apunta la possibilitat que estigui relacionada amb un capitol del Felix. Igual-
ment, repassa les noticies sobre la mata escrita que es troben en autors diversos



