Document généré le 29 oct. 2019 12:12

Anthropologie et Sociétés ANTHHQPOLDME

ot SOCIETES =

Métissages : étude comparative des systemes de classification sociale

et politique

A Comparative Study of Systems of Social and Political Classification
Mestizajes : estudio comparativo de sistemas de clasificacion social y
politica

Montserrat Ventura i Oller, Alexandre Surrallés, Maite Ojeda Mata, Josep Lluis
Mateo Dieste, Monica Martinez Mauri, Sabine Kradolfer, Pablo Dominguez,
Alexandre Coello, Montserrat Clua i Fainé, Alice van den Bogaert et Verena Stolcke

Le métis comme catégorie sociale : revendications, agencéité et enjeux Résumé de 'article
politiques

L. . . . Dans cet article, nous montrons que si les populations humaines se sont toujours
Meétis as Social Category : Rights, Agency and Political Issues

déplacées et mélangées, les transgressions des frontiéres socioculturelles n’ont pas

El mestizo como categorfa social : Reivindicaciones, agenceidad y retos nécessairement engendré de nouvelles catégories relevant du mélange. Nous
politicos expliquons comment I’apparition (ou non) de ces derniéres est liée aux structures
Volume 38, numéro 2, 2014 sociopolitiques, aux ontologies, aux conceptions de la parenté et de la procréation

propres aux différents groupes humains, en partant du processus historico-politique
qui a donné origine a la catégorie hispano-ameéricaine du mestizo. Outre I’étude de la
société hispano-américaine coloniale, nous examinons les cas de la République
d’Argentine, de trois sociétés indiennes d’Amérique latine (Kuna, Tsachila et
Candoshi), du nationalisme catalan vis-a-vis des migrants internes espagnols, de la
Aller au sommaire du numéro société Chamorra des Iles Mariannes, des habitants des oasis du sud du Maroc et de
la société de castes du Nord de I'Inde. Notre objectif est d’identifier dans quelles
circonstances les catégories « mixtes » sont politiquement inacceptables ou
Editeur(s) logiquement inconcevables. Ce faisant, le texte révele aussi que, si la catégorie de
métis n’est pas naturelle, sa naturalisation n’est pas non plus universelle.

URI : https://id.erudit.org/iderudit/1026173ar
DOI : https://doi.org/10.7202/1026173ar

Département d’anthropologie de I'Université Laval

ISSN

0702-8997 (imprimé)
1703-7921 (numérique)

Découvrir la revue

Citer cet article

i Oller, M. V., Surrallés, A., Mata, M. O., Dieste, J. L. M., Mauri, M. M., Kradolfer, S.,
Dominguez, P., Coello, A., i Fainé, M. C., Bogaert, A. v. d. & Stolcke, V. (2014).
Meétissages : étude comparative des systémes de classification sociale et politique.
Anthropologie et Sociétés, 38 (2), 229-246. https://doi.org/10.7202/1026173ar

Tous droits réservés © Anthropologie et Sociétés, Université Laval, 2014 Ce document est protégé par la loi sur le droit d’auteur. L’utilisation des services
d’Erudit (y compris la reproduction) est assujettie a sa politique d’utilisation que vous
pouvez consulter en ligne.

https://apropos.erudit.org/fr/usagers/politique-dutilisation/

Cet article est diffusé et préservé par Erudit.

J °
e ru I t Erudit est un consortium interuniversitaire sans but lucratif composé de I'Université

de Montréal, 'Université Laval et 'Université du Québec a Montréal. Il a pour
mission la promotion et la valorisation de la recherche.

https://www.erudit.org/fr/


https://apropos.erudit.org/fr/usagers/politique-dutilisation/
https://www.erudit.org/fr/
https://www.erudit.org/fr/
https://www.erudit.org/fr/revues/as/
https://id.erudit.org/iderudit/1026173ar
https://doi.org/10.7202/1026173ar
https://www.erudit.org/fr/revues/as/2014-v38-n2-as01486/
https://www.erudit.org/fr/revues/as/

HoRS THEME

METISSAQES: ETUDE COMPARATIVE
DES SYSTEMES DE CLASSIFICATION
SOCIALE ET POLITIQUE

Montserrat Ventura i Oller Pablo Dominguez

Alexandre Surrallés Alexandre Coello

Maite Ojeda Mata Montserrat Clua i Fainé

Josep Lluis Mateo Dieste Alice van den Bogaert

Monica Martinez Mauri Verena Stolcke

Sabine Kradolfer >R

Si la notion de métissage s’est généralisée dans les recherches académiques
comme en politique (Amselle 1990 ; Bernand et Gruzinski 1993 ; Gruzinski
1999 ; Salomon et Schwartz 1999 ; Laplantine et Nouss 2001 ; Nair 2010), nous
montrons dans cet article que les populations humaines se sont toujours déplacées
et mélées sans que ces processus ne débouchent pour autant sur 1’établissement
de nouvelles catégories sociales basées sur I’idée du mélange. Nous mettons
en évidence comment 1’apparition ou I’absence de telles catégories est liée
aux structures sociopolitiques, aux conceptions de la parenté et aux ontologies
des différents groupes humains. Nous partons de 1’exemple du processus
historico-politique qui a donné origine a la catégorie hispano-américaine du
mestizo pour examiner ensuite d’autres cas historiques et ethnographiques' avec
I’objectif d’identifier les circonstances dans lesquelles les catégories mixtes sont
politiquement inacceptables ou logiquement inconcevables. Ce faisant, le texte
révele aussi que si la catégorie de métis n’est pas naturelle, sa naturalisation n’est
pas non plus universelle.

Jusqu’aux années 1990, le concept de métissage et son parallele,
I’hybridation, appliqués au monde colonial et postcolonial anglo-américain
(Hall 1992 ; Bhabha 1994 ; Young 1995 ; Werbner et Moodod 1997 ; Gilroy 2004 ;
Hutnyk 2005), se sont convertis en métaphores génériques des mélanges culturels
issus de la dissolution des cultures entreprise par la postmodernité. Ce culturalisme

1. Cet article est issu de deux projets de recherche (HAR2008-04582; SGR2009-658) réalisés
au sein de 1’équipe AHCISP a I’Université Autonome de Barcelone. Il s’appuie sur des
recherches empiriques originales menées par les différents auteurs en Argentine, au Panama,
en Equateur, au Pérou, dans les iles Mariannes du Pacifique, les Oasis du sud du Maroc, le
Nord de I'Inde et en Espagne. De ce fait, il n’aborde pas d’autres exemples, en particulier
celui du Métis canadien (Gagnon 2006).

Anthropologie et Sociétés, vol. 38, n° 2, 2014 : 229-246



230 MONTSERRAT VENTURA I OLLER ET AL.

fluide (Bauman 2000), qui est attribuable a la déstabilisation des systemes de
classification sociopolitique hérités de la domination coloniale européenne, a
trouvé son pendant dans 1’exaltation paradoxale et simultanée des identités et des
différences ethniques ou raciales. Les migrations transnationales et 1’intensification
de la cohabitation entre des personnes d’origines diverses ont particulierement
alerté les pays occidentaux, dans lesquels certains ressortissants craignent que leur
identité ne soit altérée par I’arrivée des nouveaux venus (Stolcke 1997), alors que
d’autres sont favorables au métissage culturel, considérant que ce dernier ouvrira
la voie a une meilleure intégration des migrants.

Les politiques postmodernes de la différence et de la reconnaissance
des identités particulieres qui sont fondamentalement remises en cause par les
mélanges culturels constituent 1’arriere-plan de notre anthropologie comparative
de systemes de classification sociale. Douglas constate que:

[...] les catégories culturelles sont des affaires publiques, qu’on ne remet
pas aisément en question. Cependant elles ne sauraient ignorer le défi
que leur jettent les formes aberrantes. Tout systeme de classification peut
produire des anomalies, et toute culture doit un jour ou I’autre faire face
a des évenements qui semblent défier ses idées précongues [...] une regle
obligeant a éviter que 1’anomalie renforce et confirme des définitions
auxquelles I’anomalie ne se conforme pas.

Douglas 1971: 58-59

Dans ce sens, lorsqu’elles émergent, les catégories qualifiées de « mélanges »
sont considérées comme des anomalies parce qu’elles transgressent les fronticres
taxonomiques. Ce faisant, au lieu d’annuler logiquement les catégories originaires
dans un processus de dissolution, les catégories du mélange les réifient et les
renforcent au contraire en présupposant leur existence et en les envisageant comme
fixées dans le temps et ’espace (Young 1995; Latour 1997 ; Hutnyk 2005). Des
lors, toutes ces catégories restent liées a des contextes socioculturels et historiques
particuliers, comme I’est tout systeme de classification sociale. Comme I’affirme
Pouillon, «on ne classe pas parce qu’il y a des choses a classer; c’est parce qu’on
classe qu’on en découvre » (Pouillon 1998: 122).

Notre objectif est ici avant tout comparatif et non exhaustif. Nous croyons,
a I'instar de Fox et Gingrich (2002: 5), qu’a une époque ou les affirmations
monopolistes, universalistes et objectivistes ne sont plus pertinentes, I’utilisation
implicite de la comparaison en anthropologie continue a avoir du sens. Ainsi, nous
mettons en perspective un répertoire de systemes de classification socioculturelle
qui, par sa diversité, nous permet d’identifier les volontés classificatoires, les
catégories sociales employées, les transgressions, et en particulier les mélanges.
Nous examinons également certaines situations particuliéres pour montrer
comment les catégories de classification propres aux sociétés locales different
parfois des catégories d’analyse.



Métissages : étude comparative des systemes de classification sociale et politique 231

Ethnographie et histoire des catégories mélangées en Amérique latine

Comme le montre Stolcke (2008), c’est seulement lorsque les descendants
des hommes espagnols et des femmes indiennes furent classés vers le milieu du
XVI® siecle dans la catégorie juridique spécifique de mestizo (métis, au sens de
personne mélangée) que les distinctions sociopolitiques et les inégalités entre leurs
meres et leurs peres prirent forme et s’institutionnaliserent. Contrairement au sens
commun, les métis, comme les muldtres ou les zambaigos, ne sont pas nés comme
tels mais ils le sont devenus. Par conséquent, en considérant que le métissage est
ancré dans des distinctions sociopolitiques qui existeraient réellement, on tend a
renforcer les discriminations socioculturelles ou socioraciales.

Le terme de mestizo s’est diffusé deés I’origine de la société coloniale
hispano-américaine pour désigner la descendance (légitime ou illégitime) des
conquérants et colonisateurs espagnols et des femmes indiennes (Stolcke 2004,
2008). 11 apparait en 1539 dans le Registre des Baptémes de Lima, alors que
les fonctionnaires de la Couronne et les Espagnols résidents lui préferent la
dénomination «fils d’Espagnol né d’Indienne »*> (Konetzke 1953: 147, 168;
Ares Queija 1997: 42-43). Ainsi, durant les premieres décades de la conquéte,
les enfants issus des relations sexuelles fréquentes entre les Espagnols
et les Indiennes ne constituerent pas de catégorie sociolégale spécifique.
Cependant, devant I’augmentation de leur nombre, le terme classificatoire
générique de mestizo (du latin mixticius ou mélangé) se diffusa et devint une
catégorie administrative formelle les distinguant des Espagnols et des Indiens.
Contrairement aux nombreuses dénominations familieres régionales appliquées
aux personnes mélangées (Alvar 1987), le terme de mestizo est devenu la
désignation officielle utilisée pour la collecte des tributs, le recrutement de
main d’ceuvre pour les services personnels, ou I’acces aux fonctions publiques
et religieuses. On commenca aussi a I'utiliser dans les registres baptismaux et
matrimoniaux. Le pouvoir performatif de cette nouvelle catégorie d’identification
a attribué des connotations inégales aux géniteurs des mestizos dans un contexte
de lutte symbolique pour 1’occupation de positions sociopolitiques dans la
société coloniale. Les meres habituellement indiennes étaient considérées comme
socialement inférieures aux peres, sauf quand elles étaient d’origine noble.
En d’autres termes, c’est lorsque les autorités coloniales introduisirent une
désignation distinctive pour la descendance des Espagnols et des Indiennes — et

2. Alvar (1987: 161-162) signale que le mot métis était déja connu dans la péninsule ibérique
avant la conquéte des Amériques méme s’il n’y a laissé que peu de traces. Selon la Real
Academia Esparfiola (RAE), il apparait en 1487 dans I’expression «ni Vieux ni Nouveau
chrétien ni métis [ni cristiano Viejo ni Nuevo ni mestizo]», et en 1513 pour désigner I’hybride
d’un chien. II faut souligner ici la prééminence initiale du signifié zoologique.

3. «Hijo de espariol tenido en india».



232 MONTSERRAT VENTURA I OLLER ET AL.

que cette notion se convertit en une catégorie sociale spécifique pour signaler
I’origine « mélangée » de celle-ci — que ses géniteurs commencerent a étre
socialement différenciés, et non le contraire.

Selon le systeme de descendance bilatérale ibérique, les enfants sont dans
une relation égale avec chaque géniteur et le mariage entre égaux était de ce
fait crucial pour préserver et perpétuer les honneurs et les droits sociaux. Par
conséquent, la Couronne considéra les mestizos comme des descendants des
autochtones du Nouveau Monde par leurs meres indigenes et des conquérants et
colonisateurs par leurs peres. Mais, comme peu d’Espagnols se mariaient avec
des femmes indiennes, la plupart des mestizos étaient illégitimes et ils acquirent
une identité sociopolitique particulierement ambivalente qui pouvait donner
lieu a des interactions tres tendues — entre affinité et trahison — avec les élites
espagnoles et criollas* (Ares Queija 1997 : 37-59).

Le principe idéologique de la pureté de sang (limpieza de sangre) qui
1égitimait la hiérarchie sociale est un autre élément fondamental pour comprendre
la construction historique des identités et des relations coloniales. Depuis ses
origines, la société coloniale hispano-américaine était dynamique et changeante et
de nombreux antagonismes et conflits sociopolitiques existaient entre la Couronne
et les ordres religieux mais aussi entre Indiens, mestizos, criollos et Espagnols.
Ce n’est qu’au XVIII® siecle que la notion religieuse et morale de la doctrine
de la pureté de sang se transforma dans la théorie moderne raciale de I’inégalité
socioéconomique, lorsque le modele théologique analogique fut remplacé par
la nouvelle théorie naturaliste différentielle de 1’ordre dans la société et dans
I’univers, inhérente a la philosophie naturelle européenne. Ces deux formes
de hiérarchisation sociale rattachaient I’identité sociopolitique a la généalogie
(naissance et lignage) et malgré 1’affirmation de la primauté masculine, les
femmes des élites espagnoles et créoles participaient de la compétition pour le
prestige et I’honneur social. Leur sexualité devait étre contrélée par leurs familles
pour éviter la naissance de batards (Stolcke 1974). Comme dans I’Empire
Britannique «la sexualité était le fer de lance du contact racial» (Hyam 1991). Les
femmes des groupes sociaux inférieurs €taient en revanche considérées comme
disponibles pour satisfaire les désirs sexuels des hommes des élites. Lorsque les
mestizos apparurent, non seulement ils mirent en évidence les nouvelles inégalités
coloniales sociopolitiques et de genre, mais ils les 1égitimerent.

Cependant, les modes de classification sociale et politique ne furent, ni
ne sont, identiques dans 1’ensemble du monde colonial et postcolonial hispano-
américain. Par exemple, la catégorie socioculturelle métis n’existe pas dans
I’imaginaire argentin. Bien qu’il existe a I’époque coloniale quelques rares
références a des personnes mélangées (comme les pardos ou muldtres), la catégorie
de métis a été ignorée a partir de 1’Indépendance en 1810, alors que des relations

4. Population d’origine péninsulaire née et ayant grandi en Amérique.



Métissages : étude comparative des systemes de classification sociale et politique 233

sexuelles ont uni des hommes d’ascendance européenne a des femmes indigeénes.
Ce silence s’applique tant aux classifications locales — d’origines européennes
comme indigénes — qu’a 1’administration de I’Etat. L’ Argentine se distingue des
pays andins (hormis le Chili, voir Waldman Mitnick 2004) ou les mestizos ont
une présence notable puisque le réle joué par les populations amérindiennes et
afro-descendantes dans la construction idéologique nationale est nié> jusqu’a
I’émergence indigene des années 1990 (Bengoa 2000). Les principaux territoires
indigeénes furent drastiquement réduits durant les conquétes du Chaco (1870-1917)
et du Désert (1874-1885) et les indigenes furent gommés de la mémoire nationale
ou relégués a la condition de minorités en voie d’assimilation a la société nationale
vue comme homogene. Ainsi, il n’y a pas de catégorie représentant 1’idée du
mélange en Argentine. L’ Argentin moyen emploie aujourd’hui des euphémismes
pour les désigner (paisanos : habitants du pays ; habitants ; descendants; etc.) et la
figure du gaucho absorbe I’'Indien de méme que 1’étranger, en tant qu’immigrant
a peine créolisé par la Pampa (Lazzari 2009). Selon Briones (2002) le métis a été
construit comme «une marque stigmatisante [...] plus proche de la composante
“indigene” que de “I’élément non indigene” pris comme opérateur métonymique
du signe “Argentin type”». Méme les Mapuche — plus de 100 000 personnes —
utilisent une classification socioculturelle dualiste, opposant Mapuche a huinca,
ou huinca est a la fois descriptif (en référence aux Blancs et aux étrangers),
et classificatoire (signifiant aussi «voleur»), sans référence explicite a une
population « mélangée» (Kradolfer 2008).

Cette absence terminologique et conceptuelle n’est pourtant pas exclusive
a la population «originaire» de ce pays a vocation européenne: dans les
premiers dictionnaires coloniaux des XVI®¢ et XVII® siecles dans lesquels les
prétres ibériques traduisirent les langues indigénes hispano-américaines telles
que le quechua, I’aymara et le nahuatl vers 1’espagnol, on ne trouve ni entrées
ni définitions des termes métis ou métissage. Voyons ce qui se passe dans les
systemes de classification socioculturels des peuples indigenes Kuna, Tsachila
et Candoshi situés dans trois Etats distincts: le Panama, I’Equateur et le Pérou.

Au Panama, la notion de peuple indigeéne est présente dans la jurisprudence
mais elle n’est pas officiellement définie, méme si la Constitution de 1972
reconnait les peuples autochtones et mentionne les communautés indigénes dans
plusieurs articles. C’est en fait le recensement de population qui est 1’outil qui
définit les indigenes (12,3 % de la population recensée en 2010) et délimite les
groupes ethniques du pays. L’autodéfinition y prévaut, mais elle ne peut pas étre
double — contrairement a ce que nous verrons concernant I’Equateur — et, depuis
1940, la catégorie de métis a été abandonnée. Les Kunas (deuxieme groupe du
pays, 80 526 personnes) sont majoritairement urbains ou résident dans les régions
(comarcas) de Guna Yala, Madungandi et Wargandi. Le Reéglement du Congres

5. D’autres pays ayant «blanchi I’imaginaire national », comme le Venezuela, acceptent mieux
leur «mélange » en tant que solution au «probléme noir» (voir Wright 1990).



234 MONTSERRAT VENTURA I OLLER ET AL.

Général Guna (1993) ne définit pas non plus la catégorie Guna, mais pour les
Kunas, étre fule (personnes, ethnonyme qui s’applique actuellement aussi aux
autres peuples indigeénes) renvoie a une facon particuliere d’étre dans le monde.
Leur identité peut s’altérer en partageant des substances avec d’autres personnes
non kunas et provoquer des transformations corporelles. Or, méme si les contacts
avec les étrangers sont anciens et ont donné lieu par le passé a des mariages
mixtes, ceux-ci sont actuellement rejetés par les normes communautaires qui
obligent les couples formés par des Kunas et des wagas (population latine ou
afro-américaine hispanophone) a abandonner les communautés. Méme si leur
descendance est considérée comme congue a part égale par la mere et par le pere,
certains documents enregistrent des infanticides jusque dans les années 1950. En
ville ou, en raison de la matri-uxorilocalité, les unions entre hommes kunas et
femmes non kunas sont autorisées, leurs descendants sont considérés comme des
enfants de wagas (Martinez Mauri 2011). Par ailleurs, dans la cosmologie kuna,
les humains et les non humains partagent la méme intériorité mais adoptent des
formes physiques différentes, en accord avec le mode d’identification animiste
(Descola 2005): les diverses especes sociales communiquent selon les termes de
la sociabilité humaine. Cette conception ontologique continue empéche, comme
dans les deux exemples suivants, I’existence d’étres mélangés.

La Constitution équatorienne de 2008 indique que 1’Etat est interculturel
et plurinational mais elle ne définit pas I’indigénéité et ne mentionne pas de
catégorie juridique de métis. En revanche, elle reconnait aux personnes le droit
«de décider quant a leur appartenance a une ou plusieurs communautés culturelles
et a exprimer ces choix », rendant ainsi possibles des appartenances identitaires
multiples, ce qui contraste avec le blindage ethnique de certains réglements
indigénes comme ceux de la Nation Tsachila (environ 2 000 personnes). Ce
peuple chasseur-pécheur-horticulteur de la cdte équatorienne s’est vu contraint
de s’organiser en «communes» pour éviter I’usurpation de ses terres par la
colonisation dirigée par I’Etat dans les années 1950-1960. Depuis 1975, il est
régi par des statuts actuellement en révision qui réglementent 1’appartenance
au groupe en accord avec la descendance (ius sanguini). En raison de la
prédominance virilocale, déja présente dans la norme de résidence traditionnelle,
I’appartenance ethnique — c’est-a-dire la possibilité 1égale de demeurer dans la
commune — est régulée par la descendance patrilinéaire. Cette philosophie, liée a
la défense territoriale, correspond a une pratique sociale qui cherche a empécher
le mariage exogamique en le sanctionnant par 1’expulsion de la commune
lorsque c’est la femme tsachila qui se marie hors du groupe. Inversement, les
femmes non tsachila ainsi que leur descendance sont incorporées au groupe.
Méme si leur descendance est considérée comme mélangée, elle ne forme pas
de catégorie sociale séparée et se dilue avec la permanence dans la communauté,
I’adoption de la langue et des habitudes alimentaires ainsi que de comportement.
La référence aux liens biologiques est faible, ce qui est corroboré par la haute
fréquence des adoptions inter et intra groupales au sein de cette société.



Métissages : étude comparative des systemes de classification sociale et politique 235

L’absence d’une conception du mélange correspond en outre a une cosmologie
n’établissant pas de frontieres entre humains et non humains : tous partagent les
éléments constitutifs de la personne, parmi lesquels il faut souligner des formes
de communication d’intensités différentes dans une ontologie ou Tsachila est le
référent de I’humanité. Cette cosmologie, qui est en consonance avec le mode
d’identification animiste de la société tsachila traditionnelle, se donne a voir
dans sa mythologie, riche en alliances entre humains et non humains dont la
descendance, initialement humaine, récupere tot ou tard 1’apparence du géniteur
non humain dans un systeme de représentation qui place la transformation
corporelle au-dessus de 1’hybridation ou du mélange (Ventura 2009).

Le groupe des Candoshi de langue jivaro de I’Amazonie péruvienne offre
un dernier exemple de cette série. Il s’agit d’un collectif amérindien de quelque
3 000 personnes considéré en isolement sélectif en raison de sa réticence aux
contacts avec des populations non candoshi. I défend son autarcie, dans un Etat
ou la Constitution reconnait le droit de tout Péruvien «a son identité ethnique
et culturelle » sans fournir de définition de la catégorie juridique d’indigene.
Bien que les Candoshi pratiquent des échanges matrimoniaux avec d’autres
groupes et qu’ils cohabitent, a I’intérieur de leurs frontieres territoriales, avec une
population dénommée mestiza, 1I’ontologie candoshi ne connait ni la notion de
frontiere ethnique, ni celle de métissage. Les principes qui forment la personne
— vanotsi, vani et magish, traduits par les missionnaires par corps, ame et
coeur, respectivement — ne sont pas exclusifs a la personne humaine. Celle-ci se
différencie des autres personnes « non-humaines » par une intensité intentionnelle
distincte et, comme dans 1’exemple Tsachila, par la compétence linguistique. Or,
entre personnes humaines et non-humaines prévaut une continuité ontologique
manifeste dans de nombreux contextes énonciatifs (Surrallés 2003). Dans ce
monde aux frontieres poreuses, I’idée de mélange n’est pas concevable. Elle est
également absente du langage de la parenté et il n’y a, par conséquent, pas de
place pour le mariage mixte ni pour le métissage comme transmission bilatérale
de substances des géniteurs a leurs enfants qui permettrait de penser un principe
de descendance créateur de catégories discretes d’individus mélangés. C’est
ainsi que, comme pour les Taschila, les adoptions, fréquentes chez les Candoshi,
donnent lieu a des parents indistincts des consanguins (Surrallés 2010).

L’Etat-nation exclusif

Nous venons de voir en quoi les systemes de classification socioculturelle
sont des constructions historiques liées aux structures sociales et symboliques, aux
contextes sociopolitiques ainsi qu’aux regles de reproduction socioculturelles — le
contrdle de la sexualité et de la filiation — qui caractérisent une société a une époque
donnée. Le grand intérét de 1’étude et de la comparaison de la gestion particuliere
des transgressions des frontieres socioculturelles, c’est-a-dire des aberrations, réside
surtout dans ce qu’elles nous révelent des profondeurs de I’ordre socioculturel en
vigueur au sein de I’Etat-nation, comme le montre le cas catalan.



236 MONTSERRAT VENTURA I OLLER ET AL.

En rupture avec la figure du métis dans la société coloniale d’origine
hispanique, I’idéologie de I’Etat-nation qui se forge au XIX¢ siecle, dans le
monde ibérique comme ailleurs, suppose I’homogénéité culturelle du peuple. Par
principe, elle n’admet pas qu’un citoyen posseéde plus d’une identité nationale,
car cela pourrait conduire a des loyautés politiques divisées (Stolcke 1997). 1l
existe pourtant des catégories sociopolitiques dans les Etats-nations modernes
pour classifier les descendants de couples aux identités nationales distinctes.
C’est le cas du nationalisme catalan en Espagne, ot émerge un discours de
Nation sans Etat et ol I’appartenance identitaire catalane perdure en marge de
I’attribution de la nationalité juridique espagnole, prérogative de 1’Etat.

Le nationalisme catalan de la fin du XX°¢ siecle se fonde sur des criteres
culturels, principalement la langue, et se considere comme un exemple de
nationalisme intégrateur car la Catalogne est historiquement un territoire
d’immigration et de mélange. Cependant, contrairement a ce qui s’est passé dans
I’ Amérique coloniale, il n’existe pas de catégorie, ni dans 1’Etat espagnol ni dans
le discours nationaliste catalan, pour classer les personnes issues de mariages
mixtes (Espagnols-étrangers ou Catalans-non Catalans). Ou I’on est catalan, ou
on ne I’est pas. Cependant, dans les années 1960-1970, le terme (et la catégorie)
de charnego apparait dans le discours xénophobe pour désigner péjorativement
les descendants de mariages mixtes entre des Catalans et des immigrés du reste
de I’Espagne qui étaient arrivés dans les décennies précédentes, attirés par les
opportunités de travail offertes par I’expansion industrielle catalane®. Charnego
se convertit rapidement en une insulte a 1’encontre de ceux qui ne parlent pas le
catalan (la langue étant fondamentale pour 1’acquisition de 1’identité nationale
catalane) et qui sont ainsi considérés comme étrangers (non-catalans) dans la
société catalane méme s’ils sont issus du méme Etat espagnol (Clua 2010).
Jusqu’a sa disparition dans les années 1980, la catégorie charnego n’eut pas de
répercutions administratives officielles, mais son usage populaire illustre bien
les tensions identitaires latentes dans 1’Etat-nation moderne et les idéologies
nationalistes localisées, plus ou moins hostiles aux populations étrangeres et a
leur descendance mélangée.

6. Le terme charnego ne se réfere pas au fruit d’un mélange biologique méme s’il a eu
cette signification a 1’origine. Il dérive de I’espagnol lucharniego qui dérive lui-méme de
nocherniego, «qui sort de la nuit», terme appliqué a une race de chiens entrainés pour chasser
la nuit (Corominas 1991). Il passa en francais et sa dérivation gasconne charnégo acquit une
premiére connotation péjorative dans le sens de métis, bdtard, non autochtone, appliquée a la
population bilingue frontalicre entre la France et I’Espagne. Il revint avec cette signification
au XIX® siecle en Catalogne, pour nommer la descendance des Catalans et des Francais
particulierement, et se diffusa dans les années 1960-1970.



Métissages : étude comparative des systemes de classification sociale et politique 237

Autres empires, autres liens de parenté, autres systemes
de classification sociale

Examinons maintenant trois réalités sociopolitiques — dans les Iles
Mariannes, au Maroc et au nord de I’Inde — fondées sur des systemes stricts
de classification socioculturelle qui préexistent a leur conquéte par différents
empires coloniaux. Dans ces trois cas, la catégorie socioculturelle des métis n’est
pas pertinente pour les populations locales car ontologiquement incompatible
pour différentes raisons sociosymboliques. Par ailleurs, les systemes d’unifiliation
prévalent dans les deux premiers cas et, bien qu’opposés, ils ont des conséquences
classificatoires analogues.

Le peuple Chamorro (environ 9 000 habitants, 40 % de la population)
vit dans les Iles Mariannes, réparties entre ’ile de Guam sous administration
des Etats-Unis et le reste des iles du Nord (Micronésie) qui constituent un
Etat libre, associé aux Etats-Unis. Les mélanges (biologiques et culturels)
caractérisent depuis toujours les Chamorros. Ils eurent d’abord lieu avec les
populations des iles du Sud (Palaos, Carolines) et ensuite au travers des échanges
transocéaniques avec les Philippines et la Nouvelle Espagne mais leur systeme
de classification socioculturelle ne connait pas de catégorie mélangée, preuve que
les classifications ne sont pas I’expression automatique d’états de fait.

A partir de 1668, la conquéte et la colonisation des iles par la couronne
espagnole ont provoqué la dissémination de la population autochtone, favorisant
les relations matrimoniales entre la population chamorra et non-chamorra et
produisant des mestizus’. La mosaique néo-chamorro qui s’ensuivit garantit
la continuité de la population et la culture originaire chamorra moyennant
I’intermariage avec des non-Chamorros (nommés taotao sanhiyong en langue
vernaculaire). Vers 1830, le nombre de «mestizus» grandit a tel point que
la plupart des gouverneurs espagnols ne pouvaient plus distinguer entre la
population locale et étrangere, donnant lieu a de nouvelles catégories locales de
classification ethnico-sociale mélangée : Chamukesee (descendants de Chamorros
et de Chuukais), Chamalauan (de Chamorros et de Palaosiens), Chamulinian (de
Chamorros et de Caroliniens), de Chamorrican (de Chamorros et de Portoricains)
et Chamauli (de Chamorros et Hawaiens blancs). Comme cela est caractéristique
des sociétés a descendance matrilinéaire, 1’attribution « Chamorro» précede
toujours 1’identification avec le parent non chamorro. Bien que les Chamorros
n’aient cessé de revendiquer leur authenticité®, leur identité est fondée sur une
syntheése d’éléments culturels de provenances diverses, dont un catholicisme
déclaré. Alors que pour les femmes, la participation aux rituels post-mortem
est un élément important de leur identité, les hommes exhibent leurs tatouages

7. Le mestizu des iles Mariannes n’est pas un terme d’usage quotidien et semble s’incorporer
dans la catégorie plus générique de chamorro (Monnig 2007).
8. A l'instar du groupe ethnique Métis au Canada (Gagnon 2006).



238 MONTSERRAT VENTURA I OLLER ET AL.

et scarifications, et affirment une masculinité guerriere. S’il n’existe aucune
catégorie sociale ou juridique présentant une identité mélangée, cela est sans
doute a mettre en relation avec le fait que les fruits des unions mélangées cités
ci-dessus finissent par s’incorporer au lignage aborigeéne et se considérent comme
les descendants légitimes des anciens habitants des fles (Coello 2010; Atienza
et Coello 2012). Ainsi, une catégorie socioculturelle métis n’a pas sa place
dans une société ou prévaut un systeme de descendance unilatérale. Le lignage
prépondérant absorbe les individus qui naissent d’unions mélangées, 1égitimes
ou non.

Cette situation n’affecte pas que les sociétés matrilinéaires : dans le systeme
de classification socioculturelle du monde arabo-musulman, il n’existe pas
non plus de catégorie formelle pour désigner les personnes dont 1’ascendance
transgresse les frontieres des principaux groupes sociaux. Cette absence
s’explique principalement par le systeme de filiation patrilinéaire qui a prévalu
dans ces régions et qui a été renforcé par le droit islamique a partir du VII® siecle,
selon lequel la transmission religieuse est masculine, interdisant ainsi aux
femmes musulmanes d’épouser des non-musulmans. Dans 1I’Empire ottoman,
la catégorie des personnes mélangées ne semble pas avoir existé en dépit des
relations sexuelles entre les colonisateurs et les femmes colonisées’. Dans les
oasis du sud du Maroc, de méme que dans des environnements ruraux similaires
en Algérie, dans le Sahara ou en Mauritanie — ol 1’Etat-nation indépendant ne
s’est pas imposé avant la premiere moitié du XX°¢ siecle — un systeme politique
combinant le droit islamique avec des regles coutumicres d’origine arabe ou
berbere a prévalu jusqu’a la colonisation.

La population «oasienne » était organisée en petits villages et fortifications
liés a la propriété de la terre et particulierement de I’eau (Bédoucha 1987). On
distinguait les ahrar (populations libres) des harratin (hartani «affranchi »,
esclaves, et autres groupes subordonnés). Faute d’ascendance reconnue, c¢’est-
a-dire de généalogie, la population harratin ne bénéficiait pas des droits
fondamentaux de propriété, méme si I’on trouve des références a un ancétre
commun dans son mythe d’origine (Simenel 2007) et que la condition servile
ait été interprétée comme une «coutume d’inspiration islamique » (Villasante de
Beauvais 1997: 289). Les harratin (issugin, «ceux du marché» a Sidi Ifni ou
dans les oasis du Draa) sont exclus de la généalogie par les ahrar bien qu’ils
soient musulmans ou islamisés (alors que 1’islam est une religion qui proclame
I’égalité entre musulmans). Dans les représentations lettrées arabes, les Noirs
étaient souvent écartés de ’humanité dans une société ou le modele généalogique
arabe des lignages jouait un rdle clé dans la distribution du pouvoir (Bonte
et al. 1991; Kilani 1992). Malgré leurs différences, les ahrar et les harratin
entretenaient des relations sexuelles et des alliances matrimoniales, mais leurs

9.  Seul le terme kulugli désignait, depuis le XVII® siecle, les enfants d’hommes ottomans et de
femmes locales dans 1’ Algérie et la Tunisie ottomanes (Bargaoui 2005).



Métissages : étude comparative des systemes de classification sociale et politique 239

fruits ne se concevaient pas comme mélangés et ne donnaient pas lieu, ni par le
passé ni actuellement, a une troisieme catégorie de personnes. Dans une société
patrilinéaire ou le systeme des lignages «s’impose au phénotype » (Valensi 1986;
Mateo 2012), la descendance qu’un maitre engendrait avec une esclave acquérait
I’identité du pere si elle était reconnue par ce dernier et 1’esclave était libérée. La
suprématie masculine dans la conception arabo-berbere de la personne se combine
ici aussi avec le role que joue le lait maternel, qui crée des liens de parenté
entre les femmes harratin et les enfants libres qu’elles allaitent, empéchant par
conséquent un éventuel mariage qui serait incestueux mais aussi hypogamique.
On pourrait donc conclure que dans la société arabo-berbere de ces régions, ou
prévaut un systeéme de descendance et de transmission de ’identité sociopolitique
unilatéral, il n’y a pas de place ontologique pour une catégorie socioculturelle de
personnes d’ascendance mélangée, bien que des observateurs, des historiens et
des ethnologues étrangers aient attesté leur présence depuis 1I’époque coloniale.
En effet, la terminologie administrative et scientifique racialisait les populations,
méme si sur le terrain, cette recherche des métis donnait des résultats bien
surprenants, comme dans le cas de I’enquéte de la Société d’anthropologie de
Paris en 1910, qui prévoyait une description physique en fonction de la «race»
des ascendants, et qui ne put étre réalisée parce que les différences « entre Maures
et Noirs [...] sont tres difficiles sinon impossibles a observer [...] tous étant plus
ou moins métissés » (Acloque 2000: 109). Cette situation est vraisemblablement
a imputer a la confusion des ethnologues entre faits biologiques et attributions
sociopolitiques, selon les regles de descendance et les catégories de classification
socioculturelles locales (Mateo 2003, 2012).

En Inde, le systeme de castes semble aussi nier toute possibilité de
mélange'?. Les castes sont endogamiques et héréditaires, et la descendance est
bilatérale; leur ordre hiérarchique relatif n’est pas directement lié au pouvoir
ni a la richesse matérielle mais a des fonctions et des métiers spécifiques. La
matrice structuralo-symbolique de la société de castes est fondée avant tout sur
I’opposition rituelle entre la pureté et I’'impureté: les contacts entre les castes
sont considérés comme polluants et la transgression de la norme endogamique est
gravement punie. Le terme sanskrit de caste, Jati, dérivé de «naitre », signifie aussi
«espece» selon Herrenschmidt (1989). En interdisant le mélange, 1’endogamie
préviendrait les aberrations génétiques : dans les représentations locales, le sang
de chaque caste est concu comme distinct et ne doit pas étre mélangé pour ne pas
troubler 1’équilibre cosmique. Bien qu’il semble avoir été auparavant beaucoup
plus fluide (Assayag 2006), le systeme des castes pourrait avoir été fixé par les
tentatives d’inventaire et de classification, visant au contréle sur la population

10. Selon le Online Etymology Dictionary, «1’application de “caste” aux groupes sociaux hindous
a été adoptée par les Anglais dans I'Inde du XVIII® siecle, du terme portugais casta “breed,
race, caste”, précédemment casta raga, “race non mélangée”, du méme mot latin. Casta
system [en anglais] se rencontre pour la premiere fois en 1840 » (notre traduction).



240 MONTSERRAT VENTURA I OLLER ET AL.

par I’administration britannique'! qui avait pourtant pour intention de dépasser ce
systeme. La Constitution indienne (1950) interdit la discrimination fondée, entre
autres, sur la religion ou la caste et abolit I’'intouchabilité, mais pas le systeme de
castes. Dans les années 1970, I’identité de caste est de plus en plus revendiquée,
surtout parmi les secteurs défavorisés. « Tant le développement économique
que la politisation [...] ont conduit a une situation paradoxale. La caste s’est
affaiblie comme groupe défini par un statut rituel, mais s’est renforcée dans son
acception a la fois communautaire et ethnique » (Assayag 2006: 500), non sans
présenter des particularités : dans la vallée himalayenne de Jibhi (région de Kullu,
Himachal Pradesh, Inde), quelque 4 000 agriculteurs et éleveurs de chevres sont
organisés selon un systeme d’échange au sein de I’ organisation sociale des castes.
Ici, les castes se divisent en andarke (ceux du dedans) qui ont le droit d’entrer
dans le temple (Brahman, Rajput, Kumar) et baharke (ceux du dehors), les castes
Harijan (comme Gandhi désigna les Intouchables). Tout contact entre castes
(sexuel, a travers I’alimentation, etc.) peut provoquer des maux pour toute la
vallée, comme des inondations, des sécheresses ou des épidémies. Une catégorie
socioculturelle mélangée est donc par principe incompatible avec la logique
sociologique du systeme de castes, qui se reproduit dans la cosmologie locale,
tant pour les animaux que pour les dieux (Van den Bogaert 2008).

La non universalité des catégories du mélange

En référence a la «fonction classificatrice » propre aux étres humains,
Durkheim et Mauss signalaient que :

[L]es logiciens et méme les psychologues prennent d’ordinaire comme
simple, comme inné ou, tout au moins, comme institué par les seules forces
de I’individu, le procédé qui consiste a classer les étres, les évenements,
les faits du monde en genres et en especes, a les subsumer les uns sous les
autres, a déterminer leurs rapports d’inclusion ou d’exclusion...

Durkheim et Mauss 1903 : 3-4

Dans cet article, nous avons insisté sur un constat: en tant qu’étres
humains, nous ne classifions pas en fonction de faits différentiels mais au
contraire, ce qui entre en jeu dans les systemes de classification socioculturelle,
ce sont les volontés différenciatrices inspirées par les conditions sociopolitiques
et/ou symboliques, et leurs modes de reproduction. Leurs conséquences sur

11. La norme endogamique de caste n’empécha pas les relations sexuelles exogames pendant
la présence britannique en Inde (the British Raj), donnant lieu a la catégorie britannique
méprisante de half-breeds ou half-castes. Finalement, le terme anglais Anglo-Indian
(Masters 1954) s’institutionnalisa. Observons la différence significative dans la terminologie
déployée dans les divers domaines coloniaux pour les personnes mélangées : dans les colonies
britanniques, Anglo-Indians, comme Anglo-Egyptians, sont des catégories descriptives qui
spécifient I’ascendance et la hiérarchisent, alors que le terme hispano-américain mestizo méle
littéralement le patrimoine hérité.



Métissages : étude comparative des systemes de classification sociale et politique 241

la régulation du sexe et de la sexualité sont immédiates en raison de leur rdle
décisif dans I’engendrement des catégories socioculturelles. Comme le disait
Rubin, «Le sexe est le sexe mais ce qui compte comme sexe est déterminé et
obtenu de maniere également culturelle » (Rubin 1975: 165). Les significations
sociopolitiques et/ou les conceptions de 1’€tre humain qui sont a I’ceuvre
dans les logiques de 1’alliance et de la descendance jouent un rdle central en
conditionnant les mélanges et I’assignation des personnes a des groupes sociaux
a travers les générations. En d’autres termes, ce sont les intersections entre les
structures socioculturelles et politiques ainsi que leurs modes de reproduction qui
aménagent des formes différentes d’envisager les mélanges.

Les sociétés que nous avons analysées se situent entre deux poles:
la conception d’une catégorie mélangée spécifique, comme dans le cas des
mestizos coloniaux hispano-américains — que I’on découvre d’une certaine
maniere aussi dans la catégorie des charnegos en Catalogne —, et I'impossibilité
sociologique ou ontologique de concevoir des catégories mélangées comme
dans les sociétés indigénes latino-américaines affichant une ontologie animiste
qui évite 1’établissement de frontieres étanches entre catégories d’humanité.
Or, ’impossibilité de se doter de catégories mélangées surgit aussi par d’autres
voies, comme |’idéologie sociale manifestée par une conception particuliere
de la descendance (qu’elle soit patri- ou matrilatérale) ou I’inclusion de cette
derniere dans un groupe particulier empéche la constitution d’une nouvelle
catégorie intermédiaire. Le systeme de castes et ’idéologie de la pureté qui le
fonde viennent clore le panorama des sociétés ne concevant pas des catégories
du mélange. Certes, les raisons de 1’existence de ces «sociétés contre le
mélange » peuvent diverger. L'établissement d’un schéma typologique universel
du mélange restant pour I’instant impossible a réaliser, cette recherche présente
toutefois une premiere approche d’un domaine d’intérét pour notre discipline
qui révele par comparaison que, si la catégorie de métis n’est pas naturelle, sa
naturalisation n’est pas non plus universelle. Tous les exemples présentés nous
ramenent a un fait incontournable: le métissage, comme toute autre catégorie
sociale, est socioculturellement construit et I’objectif de I’anthropologie consiste
a nous interroger sur les raisons pour lesquelles, dans certaines circonstances,
des unions ou des alliances produisent 1’idée de mélange et donnent origine a
une catégorie de métis, et dans d’autres, non. Cet exercice nous permet enfin de
comprendre que les sociétés humaines ont beau interagir et donc étre susceptibles
d’engendrer des « mélanges », ce qui differe dans I’espace et dans le temps, c’est
la conceptualisation méme de ces « mélanges ».

Références

AcLoQuE B., 2000, « Embarras de 1’administration coloniale»: 97-119, in M. Villasante-de-
Beauvais (dir.), Groupes serviles au Sahara. Approche comparative a partir du cas des
arabophones de Mauritanie. Paris, Editions du CNRS.



242 MONTSERRAT VENTURA I OLLER ET AL.

ALvaR M., 1987, Léxico de Mestizaje en Hispanoamérica. Madrid, Ediciones de Cultura
Hispénica, Instituto de Cooperacion Ibero-americana.

AMSELLE J.-L., 1990, Logiques métisses. Anthropologie de l’identité en Afrique et ailleurs.
Paris, Editions Payot.

ARres QuEua B., 1997, «EI papel de los mediadores y la construccién de un discurso sobre
la identidad de los peruanos (siglo XVI)»: 37-59, in B. Ares Queija et S. Gruzinski
(dir.), Entre dos mundos. Fronteras culturales y agentes mediadores. Sevilla, Escuela de
Estudios Hispano-Americanos.

AssavaG J., 2006, «Les fabriques de la caste: société, Etat, démocratie » : 483-507, in
C. Jaffrelot (dir.), L’Inde contemporaine. De 1950 a nos jours. Paris, Editions Fayard,
CERI.

ATiENZA D. et A. CoELLo, 2012, « Death Rituals and Identity in Contemporary Guam (Mariana
Islands) », Journal of Pacific History, 47, 4: 459-473.

Barcaour S., 2005, «Des Turcs aux Hanafiyya. La construction d’une catégorie “métisse” a
Tunis aux XVII® et XVIII® siecles », Annales. Histoire, Sciences sociales, 1: 209-228.

Bauman Z., 2000, Liquid Modernity. Cambridge, Polity Press.

Bepoucna G., 1987, L’eau, I’ami du puissant. Une communauté oasienne du Sud-tunisien.
Paris, Editions des Archives contemporaines.

Bencoa J., 2000, La emergencia indigena en América Latina. México, FCE.

BernanD C. et S. Gruzinski, 1993, Histoire du Nouveau Monde. Les métissages (1550-1640),
vol. 2. Paris, Editions Fayard.

Buasua H.K., 1994, The Location of Culture. Londres, Routledge.

BonTE P. et al., 1991, Al-Ansdb. La quéte des origines. Anthropologie historique de la société
tribale arabe. Paris, Editions de la Maison des sciences de I’homme.

Briongs C., 2002, « Mestizaje y blanqueamiento como coordenadas de aboriginalidad y nacién
en Argentina», Runa, 23: 61-88.

CrLua M., 2010, «Las mezclas no caben en el nacionalismo»: 41-56, in M. Ventura (dir.),
Fronteras y mestizajes. Sistemas de clasificacion social en Europa, América y Africa.
Bellaterra, Publicacions d’ Antropologia Cultural, Universitat Autonoma de Barcelona.

CoeLLo A., 2010, «Colonialismo y santidad en las islas Marianas: los soldados de Gedeén
(1675-1690) », Hispania, 70, 234: 17-44.

CoromiNas J.A., 1991, Diccionario critico etimolégico castellano e hispdnico. Madrid,
Gredos.

DEescoLa P., 2005, Par-dela nature et culture. Paris, Editions Gallimard.

DoucrLas M., 1971 [1966], De la souillure. Essais sur les notions de pollution et de tabou.
Paris, Maspero.

DurkHEIM E. et M. Mauss, 1903, «De quelques formes primitives de classification.
Contribution a I’étude des représentations collectives », L’Année sociologique, 6: 1-72.



Métissages : étude comparative des systemes de classification sociale et politique 243
Fox R.G. et A. GINGRICH, 2002, «Introduction»: 1-24, in A. Gingrich et R.G. Fox (dir.),
Anthropology, by Comparison. Londres, New York, Routledge.

Gagnon D., 2006, «La nation métisse, les autres métis et le métissage. Les paradoxes de la
contingence identitaire », Anthropologie et Sociétés, 30, 1: 180-186.

GiLroy P, 2004, After Empire : Multicultural or Postcolonial Melancholi. Londres, Routledge.
GruzinskI S., 1999, La pensée métisse. Paris, Editions Fayard.

HaLL S., 1992, «New Ethnicities»: 252-259, in J. Donald et A. Rattansi (dir.), « Race »,
Culture and Difference. Londres, Sage.

HEeRRENSCHMIDT O., 1989, Les meilleurs dieux sont hindous. Paris, L’Age de I’Homme.
Hutnyk J., 2005, «Hybridity », Ethnic and Racial Studies, 28, 1: 79-102.

Hyam R., 1991, Empire and Sexuality (Studies in Imperialism). Manchester, Manchester
University Press.

Kiant M., 1992, La construction de la mémoire. Le lignage et la sainteté dans ’oasis d’El
Ksar. Geneve, Labor et Fides.

KoneTrzkE R., 1953, Coleccion de Documentos para la Historia de la Formacion Social de
Hispanoamérica 1493-1810, vol. 1. Madrid, Editorial CSIC.

KRrADOLFER S., 2008, «Les autochtones invisibles ou comment I’ Argentine s’est “blanchie” »,
Les Cahiers ALHIM, 16: 111-128.

LapLaNTINE F. et A. Nouss, 2001, Métissages de Arcimboldo a Zombi. Paris, Editions Jean-
Jacques Pauvert.

Latour B., 1997, Nous n’avons jamais été modernes. Paris, Editions La Découverte.

Lazzart A., 2009, «El Indio Fantasma: ; Reconocer qué, reconocer cémo ? », communication
a la VIII®* Reunién de Antropologia del Mercosur, GT 48: «Bordes de ontologia y
racionalidad : lo emergente y lo extraordinario en la cultura, la naturaleza y la politica ».
Buenos Aires, Argentine, 29 septembre — 2 octobre 2009.

MarTiNEZ MAuRl M., 2011, La autonomia indigena en Panamad: la experiencia del pueblo
kuna (siglos XVI-XXI). Panama, Quito, SENACYT, Abya Yala.

Masters J., 1954, Bhowani Junction. Londres, Michael Joseph.

Mateo J.L., 2003, «“Pourquoi tu ne m’écris plus ?” Les rapports mixtes et les frontieres
sociales dans le Protectorat espagnol au Maroc», Hawwa. Journal of Women in the
Middle East and the Muslim World, 1, 2: 241-268.

—, 2012, «Are There “Mestizos” in the Arab World ? A Comparative Survey of Classification
Categories and Kinship Systems », Middle Eastern Studies, 48, 1: 1-14.

MonniG L., 2007, « Proving Chamorro » : Indigenous Narratives of Race, Identity and
Decolonization in Guam. These de doctorat, University of Illinois at Urbana Champaign.

Namr S., 2010, «La Europa mestiza», Claves de razon prdctica, 205 : 46-53.

PouiLLon J., 1998, «Appartenance et identité», Le genre humain, 2: 112-122.



244 MONTSERRAT VENTURA I OLLER ET AL.

RuBIN G., 1975, «The Traffic of Women. Notes on the “Political Economy” of Sex »: 157-210,
in R. Reiter (dir.), Toward an Anthropology of Women. New York, Monthly Review Press.

Saromon F. et S.B. Scawartz (dir.), 1999, The Cambridge History of the Native Peoples of
the Americas, vol. 3. Cambridge, Cambridge University Press.

SmvENEL R., 2007, L’origine est aux frontieres : espace, histoire et société dans une terre d’exil
du sud marocain. These de doctorat, Université de Paris 10-Nanterre.

StoLckE (alias MARTINEZ-ALIER) V., 1974, Marriage, Class and Colour in Nineteenth Century
Cuba : A Study of Racial Attitudes and Sexual Values. Cambridge, Cambridge University
Press.

—, 1997, «The “Nature” of Nationality » : 61-80, in A. Bader (dir.), Citizenship and Exclusion.
Londres, Macmillan Press Ltd.

—, 2004, «A New World Engendered: The Coming into Being of Mestizos»: 371-389, in
T.A. Meade et M.E. Wiesner-Hanks (dir.), The Making of the Iberian Transatlantic
Empire. A Companion to Gender History. Oxford, Blackwell Publishing.

—, 2008, «Los mestizos no nacen, se hacen»: 17-58, in V. Stolcke et A. Coello (dir.),
Identidades ambivalentes en América Latina (siglos XVI-XXI). Barcelona, Edicions
Bellaterra.

SURRALLES A., 2003, Au ceeur du sens. Perception, affectivité, action chez les Candoshi. Paris,
CNRS Editions, Editions de la Maison des sciences de ’homme.

—, 2010, «¢ Es posible el mestizaje sin humanidad ? A propésito de las diferencias ontolégicas
en la Amazonia indigena»: 129-140, in M. Ventura (dir.), Fronteras y mestizajes.
Sistemas de clasificacion social en Europa, América y Africa. Bellaterra, Publicacions
d’Antropologia Cultural, Universitat Autdonoma de Barcelona.

VaLenst L., 1986, «La tour de Babel: Groupes et relations ethniques au Moyen-Orient et en
Afrique du Nord», Annales ESC, 4: 817-838.

VaN DEN BoGAERT A., 2008, « Uns déus entre els homes : Moén cosmic 1 mon social a la vall de
Kullu, India», Periféria, 9, consulté sur Internet (http://www.raco.cat/index.php/Periferia/
article/view/147806/199622), le 15 mai 2013.

VENTURA M., 2009, Identité, cosmologie et chamanisme des Tsachila de I’Equateun A la
croisée des chemins. Paris, L Harmattan.

VILLASANTE DE BEAuvals M., 1997, «Genese de la hiérarchie sociale et du pouvoir politique
bidan», Cahiers d’Etudes africaines, 147, 38, 3: 587-633.

WaLpmaN Mitnick G., 2004, «Chile: indigenas y mestizos negados », Politica y cultura,
21:97-110.

WERBNER P. et T. Moopob (dir.), 1997, Debating Cultural Hybridity : Multi-Cultural Identities
and the Politics of Anti-Racism. Londres, Zed Books.

WricHT W.R., 1990, Café con leche: Race, Class and National Image in Venezuela. Austin,
University of Texas Press.

Younc R.J.C., 1995, Colonial Desire: Hybridity in Theory, Culture and Race. Londres,
Routledge.



Métissages : étude comparative des systemes de classification sociale et politique 245

RESUME — ABSTRACT — RESUMEN

Meétissages : étude comparative des systemes de classification sociale et politique

Dans cet article, nous montrons que si les populations humaines se sont toujours
déplacées et mélangées, les transgressions des frontieres socioculturelles n’ont pas
nécessairement engendré de nouvelles catégories relevant du mélange. Nous expliquons
comment |’apparition (ou non) de ces dernieres est liée aux structures sociopolitiques, aux
ontologies, aux conceptions de la parenté et de la procréation propres aux différents groupes
humains, en partant du processus historico-politique qui a donné origine a la catégorie
hispano-américaine du mestizo. Outre 1’étude de la société hispano-américaine coloniale,
nous examinons les cas de la République d’ Argentine, de trois sociétés indiennes d’ Amérique
latine (Kuna, Tsachila et Candoshi), du nationalisme catalan vis-a-vis des migrants internes
espagnols, de la société Chamorra des fles Mariannes, des habitants des oasis du sud du
Maroc et de la société de castes du Nord de I’Inde. Notre objectif est d’identifier dans quelles
circonstances les catégories «mixtes» sont politiquement inacceptables ou logiquement
inconcevables. Ce faisant, le texte révele aussi que, si la catégorie de métis n’est pas naturelle,
sa naturalisation n’est pas non plus universelle.

Mots clés: Groupe de Recherche AHCISP: Ventura i Oller, Surrallés, Ojeda Mata, Mateo
Dieste, Martinez Mauri, Kradolfer, Dominguez, Coello, Clua i Fainé, Van den Bogaert,
Stolcke, métissage, catégorie sociale, systeme de classification sociale et politique, sociétés
coloniales, ontologie

A Comparative Study of Systems of Social and Political Classification

In this article we will argue that although humans always migrated and mated,
transgressions of socio-cultural group boundaries not necessarily engendered new categories
of classification for mixed offspring. We will show, instead, that the presence or absence of
mixed categories depends on the socio-political circumstances, ontologies, systems of kinship
and reproduction that distinguish human groups that enter into contact, beginning with the
example of how and why the Hispanic-American category of mestizo was introduced. The
empirical background of this thesis is the comparative historical and/or ethnographic study
of Colonial Hispano-American Society, of the Argentine Republic, of three Latin-American
indigenous societies (Kuna, Tsachila and Candoshi), Catalan nationalism vis-a-vis Spanish
immigrants, the Chamorro on the Mariana Islands, the inhabitants of Southern Moroccan
Oasis, and the cast society in the north of India. The aim is to uncover the conditions
under which «mixed» social categories are either politically inappropriate or logically
unconceivable. The article will thus, furthermore, show that a category of « mixed» people is
neither natural nor that its naturalization is, therefore, universal.

Keywords: AHCISP Research Group: Ventura i Oller, Surrallés, Ojeda Mata, Mateo Dieste,
Martinez Mauri, Kradolfer, Dominguez, Coello, Clua i Fainé, Van den Bogaert, Stolcke,
Miscegenation, Social Category, System of Social and Political Classification, Colonial
Societies, Ontology



246 MONTSERRAT VENTURA I OLLER ET AL.

Mestizajes : estudio comparativo de sistemas de clasificacion social y politica

En este articulo mostramos que aunque las poblaciones humanas siempre se han
desplazado y mezclado, las transgresiones de las fronteras socioculturales no han engendrado
necesariamente nuevas categorias relacionadas con la mezcla. Explicamos cémo la aparicién
(o no) de estas tltimas estd relacionada con las estructuras sociopoliticas, las ontologias, las
concepciones del parentesco y de la procreacién propias de los diferentes grupos humanos,
partiendo del proceso histérico-politico que dio origen a la categoria hispano-americana del
mestizo. Ademds del estudio de la sociedad hispano-americana colonial, examinamos los
casos de la Republica Argentina, de tres sociedades indigenas de América Latina (Kuna,
Tsachila y Candoshi), del nacionalismo catalan respecto de los migrantes internos espaiioles,
de la sociedad Chamorra de las Islas Marianas, de los habitantes de los Oasis del sur de
Marruecos y de la sociedad de castas del Norte de la India. Nuestro objetivo es identificar en
qué circunstanciases las categorias «mixtas» son politicamente inaceptables o 16gicamente
inconcebibles. Asi, el texto revela también que, si la categoria de mestizo no es natural, su
naturalizacién tampoco es universal.

Palabras clave: Grupo de investigacion AHCISP: Ventura i Oller, Surrallés, Ojeda Mata,
Mateo Dieste, Martinez Mauri, Kradolfer, Dominguez, Coello, Clua i Fainé, Van den Bogaert,
Stolcke, mestizaje, categoria social, sistema de clasificacién social y politica, sociedades
coloniales, ontologia

Auteurs : Montserrat Ventura i Oller'?, Alexandre Surrallés'?, Maite Ojeda Mata'#, Josep
Lluis Mateo Dieste!®, Monica Martinez Mauri'®, Sabine Kradolfer'”, Pablo Dominguezlg,

Alexandre Coello!®, Montserrat Clua i Fainé?°, Alice van den Bogaert’! et Verena Stolcke?”

Contact: Montserrat Ventura i Oller

Groupe de Recherche AHCISP — Anthropologie et histoire
de la construction des identités sociales et politiques
Département d’anthropologie sociale et culturelle
Universitat Autonoma de Barcelona, Edifici B

08193 Bellaterra

Barcelone

Espagne

montserrat.ventura@uab.cat

12. Universitat Autonoma de Barcelona.
13. LAS, CNRS, Paris.

14. Universitat Autonoma de Barcelona.
15. Universitat Autonoma de Barcelona.
16. Universitat de Barcelona.

17. Université de Lausanne.

18. University of Kent, Royaume-Uni.
19. Universitat Pompeu Fabra, Barcelone.
20. Universitat Autonoma de Barcelona.
21. Universitat Autonoma de Barcelona.
22. Universitat Autonoma de Barcelona.



