
ESTUDIOS FILOLÓGICOS 53: 39-53, 2014

39

“Devenir Carles Batlle”: amor, guerra y muerte en 
Combat y Zoom

“Becoming Carles Batlle”: love, war and death in Combat and Zoom

Anna Corral Fullà 

Universidad Autónoma de Barcelona, Departamento de Filología Francesa y Románica. Bellaterra, 
Barcelona, 08193. España. 

Correo electrónico: ana.corral@uab.cat

El presente artículo pretende realizar un análisis de dos obras del dramaturgo catalán Carles 
Batlle. Se tomará como punto de partida uno de los conceptos filosóficos desarrollados por 
Deleuze y Guattari en su libro ¿Qué es la filosofía? En el último capítulo de este volumen, los 
autores abordan el concepto de obra de arte en cuanto a plano de composición. Nuestro trabajo 
mostrará cómo Batlle construye un plano de composición siempre en torno a unas mismas 
constelaciones que lo definen y le confieren su sello particular. Para ello, el estudio se centrará 
en dos de sus partituras teatrales: Combat (1999) y Zoom (2009). 

Palabras clave: Deleuze y Guattari, plano de composición, carne, casa, universo.

This article aims to provide an analytical and interpretative reading of two plays of the Catalan 
playwright Carles Batlle. The starting point is one of the philosophical concepts developed by 
Deleuze and Guattari in their book What is Philosophy?. In the last chapter of this volume, 
the authors address the concept of artwork as a plan of composition. Our work will show how 
Batlle always builds a plan of composition around the constellations that define him and confer 
him a particular hallmark. To this end, the study will focus on two of his plays: Combat (1999) 
and Zoom (2009).

Key words: Deleuze and Guattari, plan of composition, flesh, house, universe. 

No hace falta nada más para hacer arte: una casa, 
unas posturas, unos colores y unos cantos, a condición de que 

todo esto se abra a […] una línea de universo o de desterritorialización. 
Deleuze y Guattari 2011 [1991]: 187

Carles Batlle, reconocido dramaturgo catalán, estrenado y premiado en múltiples 
ocasiones, empezó su trayectoria en el ámbito teatral con Sara y Eleonora (1995), 
desplegando posteriormente un talento manifiesto en obras tales como Combat (1999), 
Suite (2001), Temptació (2004), Trànsits (2007) o Zoom (2009). Su obra hace alarde 



40

ESTUDIOS FILOLÓGICOS 53: 39-53, 2014

de una gran creatividad que aúna la expresión de la violencia y la vulnerabilidad del 
ser humano, todo ello revelado con gran delicadeza y sensibilidad. Por otra parte, 
su creatividad e inventiva se manifiestan tanto en la trama como en la innovación 
formal de su creación dramatúrgica: de la quietud del personaje y de la contención 
en la palabra estalla con mayor virulencia la dureza de las relaciones interpersonales. 

El presente artículo pretende realizar un análisis de dos obras de este dramaturgo 
tomando como punto de partida uno de los conceptos desarrollados por Deleuze y 
Guattari en su libro ¿Qué es la filosofía? (2011 [1991]). En el último capítulo de 
este volumen, los autores abordan el concepto de obra de arte en cuanto a plano 
de composición constituido por carne, casa y universo. En la obra dramática de 
Carles Batlle apreciamos cómo se construye un plano de composición siempre en 
torno a unas mismas constelaciones que lo definen y le confieren su sello particular. 
Nuestro trabajo se centrará en dos de sus partituras teatrales —Combat (1999) y 
Zoom (2009)—, dos obras en las que el plano de composición batlleriano queda 
especialmente manifiesto. En el transcurso de nuestra exposición, veremos cómo 
dicho plano se materializa en la elaboración formal de la obra; en el tratamiento del 
tiempo y el espacio, en la construcción del personaje o en el uso de la intertextualidad 
como puerta de acceso a una nueva dimensión. De la conjunción de cada uno de estos 
elementos, un nuevo imaginario emerge y se abre a un universo.

1.	 El plano de composición en la obra de arte

Antes de introducirnos en el análisis del plano de composición que emana de la 
obra de Batlle, cabe, en primer lugar, dar respuesta a una pregunta: ¿Qué es un plano 
de composición y en qué contexto se ubica? El concepto de plano de composición debe 
ser situado y comprendido con relación a todo el universo filosófico que se despliega en 
¿Qué es la filosofía? (2011 [1991]). Deleuze y Guattari distinguen tres grandes formas 
de pensamiento: la filosofía, la ciencia y el arte. En las tres disciplinas, el pensamiento se 
define por un denominador común: dar una consistencia al caos, adoptando para ello un 
enfoque particular en cada caso. Los autores denominan a esta operación del pensamiento 
“trazar un plano sobre el caos” (2011 [1991]: 199). Ahora bien, el plano varía en función 
del enfoque adoptado. El filósofo inventa conceptos y traza de este modo el plano de 
inmanencia; el científico define unas funciones y establece un plano de referencia; y el 
artista crea un bloque de sensaciones y erige así un plano de composición. 

En lo referente al plano de composición, y base para el desarrollo de nuestro 
estudio, Deleuze y Guattari parten de la premisa de que el arte “es un bloque de 
sensaciones, es decir un compuesto de perceptos y de afectos” (2011 [1991]: 164). 
De las percepciones y afecciones que experimenta el ser humano, el artista extrae los 
perceptos y los afectos que materializa en la obra de arte y que representan la esencia 
de lo experimentado y sentido con independencia del cuerpo vivido. De autonomía 
propia, estos perceptos y afectos se alzan emancipados en un devenir autónomo, 
razón por la cual la obra de arte se erige por sí misma y únicamente a ella “debe su 
propia conservación” (2011 [1991]: 168):

		
Un monumento1 no conmemora, no honra algo que ocurrió, sino que susurra al 

1	 Deleuze y Guattari (2011 [1991]) utilizan reiteradamente el término “monumento” para referirse a la obra de arte.



41

“DEVENIR CARLES BATLLE”: AMOR, GUERRA Y MUERTE EN COMBAT Y ZOOM

oído del porvenir las sensaciones persistentes que encarnan el acontecimiento: el 
sufrimiento eternamente renovado de los hombres, su protesta recreada, su lucha 
siempre retomada (2011 [1991]: 178).

El procedimiento por el cual se extraen los perceptos y afectos creando un 
bloque de sensaciones varía con cada artista y queda de manifiesto en un plano de 
composición propio que define su obra, aquello a lo que denominamos comúnmente 
estilo. Ahora bien, para que podamos hablar de obra de arte no es suficiente con lo 
extraído del cuerpo vivido, la carne, sino que debe desplegarse y estructurarse en la 
casa y abrirse al universo. Éstos representan los tres componentes esenciales para 
la creación de la obra de arte: carne, casa y universo. En los apartados ulteriores 
analizaremos estos tres elementos en las dos obras de Carles Batlle anteriormente 
citadas. De momento, avanzaremos tan sólo que en el plano de composición de 
Combat (1999) y Zoom (2009), la carne, la casa y el universo componen un único 
bloque de sensaciones monocromo. Los tres componentes se sustentan uno a otro 
formando un sólido edificio, amplificándose mutuamente, sin contrastes ni fisuras.

2.	 La Carne: balada del amor vencido

En Combat (1999) y Zoom (2009), la carne, esa esencia extraída del cuerpo 
vivido, es una balada del amor vencido. Ambas obras nos hablan de su declive: del 
dolor, la pasión, el desengaño, el rencor, el perdón. Escritas en un mismo tono, existen 
no obstante disimilitudes en el binomio amor-sufrimiento. Combat gira en torno al 
encuentro amoroso entre un hombre y una mujer. El momento de unión se produce 
una única vez en la obra y origina toda la fábula posterior. De las nueves escenas 
que configuran la pieza (escena inicial 0 y 8 escenas posteriores), el encuentro y 
diálogo entre los amantes se sitúa justo en el centro, en la escena 4, y representa el 
“desencadenant de tot el que passa abans i després”2 (Benet i Jornet en Batlle 1999: 
14). En el resto de cuadros el autor se sirve del monólogo generado por uno de los dos 
personajes, en general alternos de escena a escena, aunque no de forma sistemática. 
Únicamente la escena 0, inicio de la trama, escapa a este tipo de discurso. A modo de 
introducción, de gran brevedad y carente casi por completo de palabra, esta escena 
condiciona la recepción del resto de la obra:

 	 (Llum. Ella. Mira cap a la porta. Duu la pistola a la mà. Els dos braços pengen inactius 
a banda i banda del cos. Se senten crits –molta gent: “amunt, més amunt, a dalt de tot, a 
dalt…”- i soroll de passes apressades al replà. Truquen a la porta: un, dos, tres… Ella no 
es mou. Un, dos, tres… Un, dos, tres… Estira el braç amb la pistola encanonant la porta. 
Un, dos, tres. Algú, des de darrere la porta, diu: “Sóc jo. He tornat. T’he vingut a buscar. 
Som…”. Ella dispara. Fosc. Petita pausa. Sorolls, increpacions, i la porta que cau a 
terra, trets; buidant la fosca, un crit allargassat i punyent de dona…)3. (Batlle 1999: 33).

2	 “El desencadenante de todo lo que pasa antes y después” (Traducción de la autora).

3	 “(Luz. Ella. Mira hacia la puerta. Lleva una pistola en la mano. Ambos brazos cuelgan inactivos a cada lado del 
cuerpo. Se oyen gritos –mucha gente: “arriba, más arriba, en la última puerta...”- y ruido de pasos apresurados en 
el rellano. Llaman a la puerta: un, dos, tres... Ella no se mueve. Un, dos, tres... Un, dos, tres... Extiende el brazo y 
apunta a la puerta con la pistola. Un, dos, tres. Alguien, desde detrás de la puerta, dice: “Soy yo. He vuelto. He venido 
a buscarte. Somos...”. Ella dispara. Oscuro. Breve pausa. Ruidos, increpaciones, y la puerta cae al suelo, disparos; 
recorriendo la oscuridad, un grito prolongado y desgarrador de mujer…)”. (Todos los fragmentos traducidos de 



42

ESTUDIOS FILOLÓGICOS 53: 39-53, 2014

La violencia representa en Combat (1999) el marco en el que se sitúa toda la obra, 
una atmósfera que se inicia en la escena 0 de forma súbita nada más subir el telón, y 
que envuelve toda la trama posterior: violencia en el amor, en la guerra y en la propia 
muerte.

El encuentro amoroso entre Él y Ella, puesto que ambos personajes carecen de 
nombres propios, tiene lugar en tiempos de guerra. Es un amor de entrada vencido, 
sin futuro. Es un intento desesperado de aferrarse a la vida, un acto de amor ahogado 
en la aridez de la guerra. Todos los elementos que aparecen en esta escena inciden en 
el mismo sentido: el apremio en el tiempo “Ell: No sé, avui és un dia especial, demà 
tot pot ser diferent”4 (50) o “Ell: Avui és un dia especial; al carrer, la gent es mata…”5 
(58); la resolución en la acción “Ella: Fa uns dies que cada acció és com una aposta 
… Ja ho sé que sembla absurd, però és cert: tu ets la meva darrera jugada…”6 (59); la 
vacuidad en el espacio “una cambra minúscula i desapassionada”7 (31); y la amenaza 
inminente “Ell: Ei, però no te preocupis, duc un fusell i una pistola i no he de marxar 
fins d’aquí a tres hores… Encara trigaran a atacar”8 (50). En este contexto, un joven 
soldado y una mujer hacen el amor horas antes del ataque a la ciudad. Y en ese acto 
amoroso, el último grito a la vida deviene al mismo tiempo una muerte anunciada.

De igual modo, Zoom nos presenta el reencuentro sentimental entre un hombre y 
la mujer que lo abandonó tres años antes y que intenta recuperarlo. Toda la obra es 
un forcejeo continuo entre los amantes: reproches, recuerdos, dudas, rechazo, deseo. 
De los tres actos que configuran la obra, los dos primeros funcionan como una mise 
en abîme. El primero se sitúa en alta mar el 6 de marzo de 1939, en las postrimerías 
de la guerra civil española, y tres son los personajes: el comandante del destructor 
Lepanto Marc Blanch, una mujer y un marinero. El segundo acto se ubica 70 años 
más tarde en un plató e inserta el primer acto como ficción y dato histórico en la 
filmación de una película sobre el desenlace de la Guerra Civil Española. De nuevo, 
tres personajes dan vida a la trama: una mujer, su antiguo amante y su marido redactan 
el guión de la película sobre el comandante Marc Blanch. Las relaciones entre los dos 
protagonistas son casi idénticas a las del primer acto, con una mayor participación 
del tercer personaje, representado aquí por el marido. El tercer y último acto muestra 
una acción que pudiera ser la sucesión a cualquiera de los dos anteriores y en cierto 
modo los reagrupa. Zoom se centra casi exclusivamente en ese encuentro sentimental 
en que la pareja conversa interminablemente sobre la memoria y el olvido. 

Al igual que en Combat, el marco en el que se encuadra la acción está dominado 
por la violencia, la Guerra Civil Española, un telón de fondo que exhala ante todo 
el dolor de la derrota. Si nos centramos en los personajes, advertimos que los 
protagonistas de Combat y Zoom son anónimos, siempre indefinidos. En Combat, 

Combat [Combate] son de la autora de este artículo).

4	 “Él: No sé, hoy es un día especial, mañana todo puede ser diferente”.

5	 “Él: Hoy es un día especial; en la calle, la gente se mata…”.

6	 “Ella: Hace unos días en que cada acción es una apuesta... Ya sé que parece absurdo, pero es cierto: tú eres mi última 
jugada…”.

7	 “Una habitación minúscula y mediocre”.

8	 “Él: ¡Eh! Pero no te preocupes, llevo un fusil y una pistola, y no tengo que irme hasta dentro de tres horas... Todavía 
tardarán en atacar”.



43

“DEVENIR CARLES BATLLE”: AMOR, GUERRA Y MUERTE EN COMBAT Y ZOOM

sus discursos a lo largo tanto del diálogo como de sus monólogos navegan en lo 
equívoco. De ellos, sabemos bien poco: un joven soldado de 20 años y una mujer que 
vive solitaria en la ciudad amenazada. Los monólogos de ambos personajes apenas 
nos ofrecen información añadida. El protagonista masculino se dirige a sí mismo 
en segunda persona en un discurso opaco y enigmático en el que se entremezclan 
recuerdos del encuentro amoroso con una imagen inquietante de peligro simbolizada 
por la presencia de un agua turbia que amenaza con ahogarlo. En cuanto al personaje 
femenino, su discurso parece de entrada menos oscuro o misterioso pero igualmente 
de difícil dilucidación. Elaborado en segunda persona del singular, su monólogo se 
dirige a una tercera persona, en apariencia ausente. Muchas son las hipótesis que 
a lo largo de su discurso debe elaborar el lector/espectador. ¿A quién habla? ¿Al 
soldado? ¿A su antiguo marido? El lector/espectador se mueve constantemente 
en la incertidumbre, vacilando, sin encontrar los referentes necesarios para su 
interpretación. 

De igual modo, en Zoom, los diálogos entre los protagonistas revelan bien poco 
de su identidad, tan sólo es posible deducir que hubo una historia de amor y un 
abandono. Los amantes conversan hasta la extenuación y centran únicamente su 
discurso en la relación sentimental: en ocasiones de forma directa y, en otras, a través 
de breves fábulas construidas siempre en torno al mismo motivo. Ahora bien, a partir 
del diálogo, sonsacamos que no son personajes simples y si su reconstrucción es 
tarea ardua, es precisamente porque se muestran complejos contradictorios, siempre 
indefinidos. En esa imprecisión, juega un papel fundamental la superposición de los 
dos primeros actos, en que las historias presentadas, casi gemelas, se intrincan una en 
la otra dando lugar a la confusión y al desconcierto. 

Sobre la imprecisión de sus protagonistas, Carles Batlle ha manifestado en 
múltiples ocasiones su interés en la creación de personajes ambiguos y poco definidos, 
argumentando que ambiciona esbozar “individus indefinits, que suggereixen actituds 
complexes davant de la vida, que diuen un cosa i en fan una altra, que no necessàriament 
ens expliquen qui són, d’on vénen i a on van, i que si ho fan immediatament ens fan 
dubtar de la sinceritat de les seves paraules. Personatges amb estats d’ànim soterrats 
realitzant accions inexplicables”9 (Batlle 2000: 21-22). Del mismo modo, la fábula en 
Combat y Zoom se presenta confusa, así como las coordenadas de tiempo y espacio. 
En su obra, Batlle crea una poética en construcción que en palabras de Francesc Foguet 
“esberla qualsevol tentativa d’una lectura lineal o inequívoca i que, […], atorga a 
la faula un indefugible estatus de ficció atemporal i polisèmica”10 (Foguet en Batlle 
2004: 13). La participación del lector/espectador en la reconstrucción de la historia se 
revela pues crucial. El propio autor, en su ensayo sobre el drama relativo del que es el 
iniciador, dice así: “la dilació informativa, l’ambigüetat, la sostracció o l’engany, […] 
obliguen l’espectador a prendre decisions, a projectar-se en la historia, a completar-la 
amb retalls de la seva propia essència, a descubrir alguna cosa d’ell mateix damunt 

9	 “Individuos indefinidos, que sugieren actitudes complejas ante la vida, que dicen una cosa y hacen otra, que no nos 
explican necesariamente quiénes son, de dónde vienen y adónde van, y que si lo hacen, inmediatamente después, 
nos hacen dudar de la sinceridad de sus palabras. Personajes con estados de ánimo ocultos que realizan acciones 
inexplicables” (Traducción de la autora).

10	 “rompe cualquier tentativa de una lectura lineal o inequívoca y que, […], otorga a la fábula un inevitable estatus de 
ficción atemporal y polisémica” (Traducción de la autora).



44

ESTUDIOS FILOLÓGICOS 53: 39-53, 2014

l’escenari”11 (Batlle 2000: 57). De este modo, el lector/espectador está forzado a la 
reconstrucción del personaje, del tiempo, del espacio y de la propia fábula. 

Dado que en este apartado nos hemos ceñido a la carne como esencia extraída del 
cuerpo vivido, llamaremos la atención sobre un último aspecto que se revela harto 
interesante en el tratamiento que Batlle hace de sus personajes. La tesis elaborada 
por Deleuze en la primera serie de las paradojas del sentido (Del puro devenir), 
desarrollada en su libro Lógica del sentido (1989 [1969]), nos ofrece algunas 
pistas sobre la concepción del ser en el personaje batlleriano. Deleuze invierte la 
concepción del tiempo circular aristotélico en cuyo centro se sitúa el presente y, por 
consiguiente, el aquí y el yo. Ahora bien, ese yo en el aquí y ahora es un yo estático, 
en reposo, lo que entra en contradicción con el movimiento y cambio constante que 
experimenta el ser. Deleuze abandona así la idea aristotélica del ser en cuanto ser 
y adopta una postura inversa concibiendo el ser en cuanto no-ser (Pardo 2010), 
el ser en cuanto devenir. Deleuze lo ilustra magníficamente gracias al ejemplo de 
Alicia:	

	 Cuando digo «Alicia crece» quiero decir que se vuelve mayor de lo que era. Pero por 
ello también, se vuelve más pequeña de lo que es ahora. Por supuesto no es a la vez más 
grande y más pequeña. Pero es a la vez que ella lo deviene. Ella es mayor ahora, era 
más pequeña antes. Pero es a la vez, al mismo tiempo, que se vuelve mayor de lo 
que era, y que se hace más pequeña de lo que se vuelve. Tal es la simultaneidad de 
un devenir cuya propiedad es esquivar el presente. En la medida en que se esquiva el 
presente, el devenir no soporta la separación ni la distinción entre el antes y el después, 
entre el pasado y el futuro. Pertenece a la esencia del devenir avanzar, tirar en los dos 
sentidos a la vez: Alicia no crece sin empequeñecer, y a la inversa. El buen sentido es 
la afirmación de que, en todas las cosas, hay un sentido determinable; pero la paradoja 
es la afirmación de los dos sentidos a la vez (Deleuze 1989 [1969]: 25).

En ese “devenir” como movimiento descentrado en el que no es posible decir yo, 
aquí y ahora, nos parece encontrar un equivalente en la construcción del personaje 
en el teatro de Carles Batlle. En los protagonistas de ambas obras se vislumbra una 
negación del ser en cuanto individuo definido y acabado, inmovilizado en el tiempo. 
Del ser en cuanto no-ser de Deleuze, del ser en cuanto devenir, nosotros podríamos 
hablar del personaje en cuanto no-personaje o del personaje en cuanto devenir. 
En Combat y Zoom, éstos se construyen en un devenir y movimiento continuo que 
implica ambos sentidos; una reconstrucción siempre completada por la mirada de 
cada lector/espectador en un reflejo automático de atrapar unos personajes que 
escapan a cualquier definición. Cabe añadir a este respecto que los protagonistas 
de Combat y Zoom carecen, en su mayoría, de nombre propio. En Combat, los 
personajes son denominados por los pronombres Él y Ella. En Zoom, por Hombre, 
Mujer, Marinero, El Otro; tan sólo se hace alusión a la identidad del Hombre del 
primer acto: el comandante Marc Blanch. De manera similar, en el ejemplo del que se 
sirve Deleuze, Alicia pierde su nombre constantemente por la inviabilidad de retener 
la definición de un nombre propio:

11	 “la dilación informativa, la ambigüedad, la sustracción o el engaño, […] obligan al espectador a tomar decisiones, a 
proyectarse en la historia, a completarla con retazos de su propia esencia, a descubrir, en el escenario, algo sobre sí 
mismo” (Traducción de la autora).



45

“DEVENIR CARLES BATLLE”: AMOR, GUERRA Y MUERTE EN COMBAT Y ZOOM

	 La pérdida del nombre propio es la aventura que se repite a través de todas las aventuras 
de Alicia. Porque el nombre propio o singular está garantizado por la permanencia de un 
saber. Este saber se encarna en nombres generales que designan paradas y descansos, 
sustantivos y adjetivos, con los cuales el propio mantiene una relación constante. […] 
Pero cuando los sustantivos y adjetivos comienzan a diluirse, cuando los nombres de 
parada y descanso son arrastrados por los verbos de puro devenir y se deslizan en el 
lenguaje de los acontecimientos, se pierde toda identidad para el yo, el mundo y Dios 
(Deleuze 1989 [1969]: 27).

En Combat y Zoom, la carne está constituida por unos personajes quebrados y 
esquivos que intentan sobrevivir a esa balada del amor vencido. Y en el empeño por 
mostrar y hacer descubrir la esencia de ese cuerpo vivido, Batlle alza una casa que 
sostenga la carne para alcanzar “el percepto como ‘el manantial sagrado’”, para “ver 
la Vida en lo vivo o lo Vivo en lo vivido” (Deleuze y Guattari 2011 [1991]: 174). 
En el siguiente apartado veremos cómo Batlle construye la casa que da soporte a la 
carne: las coordenadas de tiempo y espacio, y la noción de territorialización. 

3.	 La Casa: la guerra como territorialización y desterritorialización

La casa es la estructura en la que el cuerpo prospera, que da a “la sensación el 
poder de sostenerse por sí misma dentro de unos ‘marcos’ autónomos” (Deleuze y 
Guattari 2011 [1991]: 181). En las dos obras de Batlle, el marco en que se encuadra 
la carne nos es dado por la guerra, y, curiosamente, en ambos casos, por una guerra 
civil. Este hecho no parece fortuito: individuos que comparten un mismo territorio 
entran en conflicto, y como en cualquier enfrentamiento, éste es tanto más violento 
cuanto más fuerte es el vínculo. Dicho de otro modo, una guerra civil procede a 
una demolición del territorio conjunto, del mismo modo en que un amor vencido 
comporta el derribo de la “morada” de los amantes. 

 Combat transcurre en el presente de un país en guerra. Pocas son las referencias 
que el texto nos brinda, aunque sí las suficientes como para vaticinar que la acción se 
ubica en un país donde conviven varias lenguas, religiones o culturas, posiblemente 
en la antigua Yugoslavia. En cuanto a Zoom, el marco que encuadra toda la acción 
es un cuadro histórico tomado de la Guerra Civil Española: la cesión y entrega de la 
flota republicana al Gobierno francés de Bizerta (Túnez) poco antes del final efectivo 
de la contienda civil. De este modo, la trama de ambas obras se ve teñida de principio 
a fin por un telón de fondo bélico: una casa que exhala el dolor de la derrota y que 
amplifica y sostiene a la carne vencida, a la esencia de ese amor truncado; apenas 
iniciado y sin porvenir en Combat, o lamentado en Zoom. 

Con la creación de la carne que encuentra su morada en la casa, la obra de arte 
empieza a alzarse a través de las “posturas y colores del cuerpo, por los cantos y gritos 
que marcan el territorio. Es un chorro de rasgos, de colores y sonidos, inseparables en 
cuanto que se vuelven expresivos. […] Con el territorio y la casa es cuando [la carne] 
se vuelve constructiva” (Deleuze y Guattari 186). Ese chorro de rasgos en las dos 
obras de Batlle está compuesto de grises, negros y sombras; y un verde esmeralda, 
atributo de muerte. 

Por otra parte, la casa implica igualmente unos “planos de orientaciones diversas 
que confieren a la carne su armazón” (Deleuze y Guattari 181). Si nos centramos en 
las coordenadas de tiempo y espacio en Combat y Zoom, advertiremos que ambas se 



46

ESTUDIOS FILOLÓGICOS 53: 39-53, 2014

erigen en su verticalidad, en el deseo de hacer emerger ese bloque de sensaciones, 
una “especie de cubismo, de simultaneísmo” (Deleuze y Guattari 172), cuya densidad 
ofrece una visión detenida en el tiempo y espacio. 

Si la guerra representa el telón de fondo en ambas obras, los espacios en los que 
transcurre la trama respetan en todo momento la gama de colores impuestos por el 
enfrentamiento bélico. En Combat, las acotaciones nos indican que los personajes 
están ubicados en una pequeña y austera habitación, con unos pocos cambios 
substanciales que marcan el espacio propio de cada uno de los personajes. En la 
descripción del espacio de la protagonista femenina, se dan las siguientes directrices: 
“Habitació petita i sense cap particularitat remarcable. Al primer cop d’ull, neix 
el dubte: és una cel.la? Una presó, un convent, un hospital? Potser és la cambra 
minúscula i desapassionada d’una ciutat dormitori, o un refugi postnuclear”12 (Batlle 
1999: 31). El espacio del personaje masculino es igualmente un habitáculo vacío e 
impreciso, cuyo único mobiliario es un tablón situado en medio de la sala. Como la 
misma acotación específica, no sabemos con exactitud si se trata del mismo espacio 
que el de la protagonista: “l’espai no sembla el mateix. És el mateix? És un àmbit 
indefinit, buit”13 (Batlle 1999: 34). Ahora bien, ambos espacios se caracterizan por 
la sobriedad y una cierta aspereza, ningún elemento que otorgue calidez al conjunto. 
La aridez en la guerra y la aridez de los habitáculos conforman un mismo plano de 
composición monocromo. 

En Zoom, los espacios son distintos y al mismo tiempo idénticos. Todos los 
actos se sitúan en el camarote de un barco en alta mar, aunque en el segundo éste 
representa la escenografía de una película en un plató, y en el tercero el camarote es al 
mismo tiempo espacio real y ficticio. Tanto el barco como el camarote corresponden 
a un non-lieu [no-lugar] (Augé 1992), un espacio “qui ne peut se définir ni comme 
identitaire, ni comme relationnel, ni comme historique”14 (Augé 100) y que remiten 
a una “experiencia de tránsito […] un momento crucial de suspensión del significado 
[…] e implica que el sujeto de la experiencia de tránsito acceda a devenir ‘paseante’, 
a someterse a la prueba de un pasaje caracterizado por una necesaria desposesión del 
sentido y de la identidad” (Altimir 2008-2009: 1). Esta experiencia o pasaje en el que 
el sentido no está todavía fijado, ni en el personaje ni en el espacio, lo encontramos 
por igual en las dos obras de Batlle: en Combat, un espacio indefinido y sobrio, 
sin elementos que lo anclen en un significado determinado; en Zoom, un barco en 
alta mar, que opera como otros muchos lugares —estaciones de tren, aeropuertos, 
vagones de metro— marcados por lo urbano (Augé 1992 y Delgado 1999). Ambos 
emplazamientos son espacios de tránsito, indefinidos, espacios en que los personajes, 
tal y como lo hemos expuesto en el apartado anterior, no son, sino que devienen:

	 Lo urbano es efímero, […] incalculable, imprevisible […]; es desamparo, […] sin 
identidad, sin posesión, sin amparo; […] es excitación sin reposo de lo para-nacer, 
[…] espacio de negativización, de creación de un hueco; […] es filo de cuchillo, es 

12	 “Habitación pequeña y sin ninguna particular destacable. Al primer vistazo, surge la duda: ¿es una celda? ¿Una 
prisión, un convento, un hospital? Quizá es tan sólo la habitación minúscula y mediocre de una ciudad dormitorio, o 
un refugio posnuclear” (Traducción de la autora).

13	 “el espacio no parece el mismo. ¿Es el mismo? Es un ámbito indefinido, vacío” (Traducción de la autora).

14	 “que no puede definirse ni como identitario, ni como relacional, ni como histórico” (Traducción de la autora).



47

“DEVENIR CARLES BATLLE”: AMOR, GUERRA Y MUERTE EN COMBAT Y ZOOM

corte creadora, herida salvadora; […] es misterioso, […] no puede ser ni dicho, ni 
imaginado, ni pensado, ni conocido” (Altimir 2008-2009: 7-8). 

En Combat y Zoom, Batlle privilegia estos espacios desprovistos de identidad. 
Este quehacer, no obstante, es habitual en la escritura del autor, como da fe de ello 
su primera obra, Sara i Eleonora (1994), cuya trama se sitúa en un camerino; o 
Trànsits (2007), en que tres hombres y dos mujeres coinciden en un tren de largo 
recorrido. Advertimos, por lo tanto, un distintivo que caracteriza la obra de Batlle: 
la incesante exploración de unos personajes en experiencia de tránsito y depositados 
en un espacio “invisible, impensable, ilegible […] manifestación de la ausencia en el 
centro mismo de la presencia” (Altimir 2008-2009: 4).

	 Las coordenadas de tiempo se encuentran en esa misma disyuntiva. En 
Combat, prevalece la confusión, aunque a primera vista se pueda tener la impresión 
de que los monólogos de Ella y Él suceden al mismo tiempo. De hecho, el inicio de la 
fábula, el diálogo entre los amantes, se sitúa en la escena 4. Las cuatro escenas que la 
preceden (0-3) y la suceden (5-9) están constituidas por los monólogos que de entrada 
parecen desarrollarse en la simultaneidad. Únicamente hacia el final de la obra, el 
lector/espectador empezará a intuir que los monólogos de ambos protagonistas no 
coinciden en el tiempo. De hecho, ambos discursos se elaboran en torno a la escena 
0, el momento del disparo. De este modo, el discurso de Él, se efectúa en un período 
de tiempo posterior al disparo que le da muerte y el de Ella anteriormente a éste. La 
última escena (8) reúne en el imaginario a ambos personajes.

0	 1	 2	 3	 4	 5	 6	 7	 8

    

     Él Ella Él	   Ella	 Él	 		                 

Ella			                 Él/Ella		                Ella          	Él

Disparo		   Encuentro amoroso	  Disparo	                 Reencuentro

Inicio trama	  		  Inicio fábula Final trama	   Imaginario

La obra se nos presenta, por lo tanto, con una primera escena a modo de 
introducción; un último capítulo como epílogo; y siete escenas intermedias, 
desarrolladas en tiempos distintos, y en cuyo centro se sitúa el diálogo inicial de la 
fábula. La organización temporal tal y como está presentada en Combat ejerce una 
primera impresión de simultaneidad y, por lo tanto, de verticalidad. Las nociones 
de presente, pasado y futuro se desvanecen de igual modo a como sucedía con el 



48

ESTUDIOS FILOLÓGICOS 53: 39-53, 2014

Acto III o II

	

Acto II (denominado Acto I en la obra)

 

Acto I (denominado Acto II en la obra)

6 de marzo de 1939 en alta mar

El Comandante Marc Blanch

2009: en un plató, elaboración del guión cinematográfico sobre el Coman-
dante Marc Blanch

Camarote del barco: confusión 1939-2009

Las historias del primer y segundo acto se entrelazan y confunden a lo largo de 
toda la obra. Enric Gallén, en su prefacio a Suite (Batlle 2001: 11), ya señalaba la 
tendencia del autor a plantear en su teatro “la confrontació entre dues realitats de 
matisos diversos.”15 De igual modo, en Zoom somos testigos de la presencia de dos 
escenarios situados en dos períodos cronológicos distintos (1939-2009), insertándose 
la historia del primer acto en el centro de la fábula del segundo. Ahora bien, en 
Zoom no tan sólo asistimos a una confrontación de situaciones, sino que éstas a su 
vez se superponen confiriendo una gran densidad a la obra. El tercer acto, de hecho, 
las conjuga y reconcilia definitivamente. La superposición de tiempos cronológicos 
distintos a lo largo de la obra logra alzar un nuevo tiempo dramático, de gran espesor 
y verticalidad. Al igual que en Combat, la sucesividad temporal queda anulada 
en la obra. Combat y Zoom se elevan en su verticalidad, erigiendo un bloque de 
sensaciones en un territorio en que no es posible decir yo, aquí y ahora. Ambas obras 
se construyen conforme al “ser en cuanto no-ser”, es decir, frente a lo que “tiene[n] 
de ausencia, de potencialidad y de movimiento” (Pardo 2010).

15	 “la confrontación entre dos realidades de matices diversos” (Traducción de la autora).

personaje y el espacio. La sucesividad temporal queda completamente anulada en la 
obra. En Zoom asistimos a un fenómeno similar aunque formalmente distinto. Lo que 
caracteriza mayormente la obra desde el punto de vista de la organización temporal 
es una mise en abîme que aprisiona una trama dentro de otra:



49

“DEVENIR CARLES BATLLE”: AMOR, GUERRA Y MUERTE EN COMBAT Y ZOOM

“El arte empieza […] con el animal que delimita un territorio y hace una casa” 
(Deleuze y Guattari 185). No deja de ser una curiosidad que la casa en la que mora la 
carne, en estas dos obras de Batlle, se produzca en un contexto bélico, en un territorio 
en ruinas al igual que la caída de la carne como amor vencido. Ahora, si bien es 
cierto que la guerra territorializa y se erige en casa del amor vencido, ésta implica 
al mismo tiempo una desterritorialización. En efecto, la guerra derriba casas y 
territorios, es un espacio deshumanizado, de tránsito y desposeído de identidades. De 
este modo, en las obras de Batlle, la casa se sitúa a medio camino, entre una presencia 
y una ausencia de territorio, en esa zona de indeterminación, de indiscernibilidad para 
alcanzar “ese punto en el infinito que antecede inmediatamente a su diferenciación 
natural” (Deleuze y Guattari 2011 [1991]: 175). La guerra posibilita el paso de lo 
finito a lo infinito, “del territorio a la desterritorialización” (Deleuze y Guattari 2011 
[1991]: 182) y tiende un puente hacia el universo.

4.	 El Universo: la muerte en el lienzo

Si el arte empieza con la casa, el plano de composición debe, no obstante, 
ampliarse hasta el infinito para arrastrarlo todo “a la Vida, a la Muerte, la ciudad-
cosmos” (Deleuze y Guattari 2011 [1991]: 191). La obra de arte se hace así portadora 
de las fuerzas invisibles que rigen el universo. Si en Combat y Zoom hallábamos 
una misma gama de colores en la carne y la casa, la ventana al universo que ambas 
nos ofrecen no hace sino amplificar y extender esas voces como ecos de amplias 
resonancias. En Combat y Zoom, el arte pictórico representa la puerta de acceso al 
universo: dos cuadros prerrafaelitas cuya presencia en la obra se revela trascendental. 
De hecho, esta práctica suele ser habitual en la dramaturgia de Batlle al servirse de 
forma recurrente de la intertextualidad con otras obras de arte (Feldman 2011: 273-
274) y manifestaciones artísticas.

En Combat, toda la trama se construye en torno a un cuadro del prerrafaelita 
inglés John William Waterhouse, La Dama de Shalott (1888), basado en el célebre 
poema de idéntico nombre escrito por Lord Alfred Tennyson (1832). Al inicio de la 
obra, la acotación describe el espacio escénico de la protagonista femenina y detalla 
con una sorprendente minuciosidad la presencia de este lienzo en el habitáculo: “De 
la paret, penja una imatge a dues tintes i, a sota, en fulls que poden arrencar-se, els 
dies negres i vermells de cada mes. A veure? És la reproducció d’un quadre post-
prerafaelita: The Lady of Shalott de John William Waterhouse, pintat l’any 1888, que 
com tothom sap, ostenta el “N 01543” de la Tate Gallery de Londres. … Ella sempre 
és a la seva cambra, i la imatge del calendari també”16 (Batlle 1999: 31). Ahora bien, 
el significado de esta estampa del calendario nos es vedado de entrada y precisa de 
una reconstrucción paulatina por parte del lector/espectador a través de los diversos 
indicios que el texto va desvelando. La magnitud y alcance del lienzo adquiere pleno 
sentido con el apéndice que sucede a la obra: The Lady of Shalott (versió lliure d’un 
poema d’A. Tennyson [versión libre de un poema de A. Tennyson]). 

16	 “De la pared, cuelga una imagen a dos tintas y, debajo, en hojas que pueden arrancarse, los días negros y rojos 
de cada mes. ¿A ver? Es la reproducción de un cuadro post-prerrafaelita: The Lady of Shalott de John William 
Waterhouse, pintado en 1888, que como todo el mundo sabe, ostenta el “N 01543” de la Tate Gallery de Londres. … 
Ella siempre está en su habitación y la imagen del calendario también” (Traducción de la autora).



50

ESTUDIOS FILOLÓGICOS 53: 39-53, 2014

El poema de Tennyson cuenta la historia de una dama, cautiva en una torre, que 
tiene prohibido mirar el mundo directamente por la ventana. Sentada ante su telar, 
únicamente puede observarlo a través de un espejo que cuelga frente a ella, y, en su 
anhelo por penetrar en ese mundo vedado, va tejiendo un tapiz con las imágenes que 
percibe a través de esa mirada sesgada. “Cansada estoy de sombras”, dice la Dama de 
Shallot. Hasta el día en que ve la imagen de Lancelot reflejada en el espejo y, dejando 
el telar, se acerca a la ventana mirando hacia Camelot. El espejo se resquebraja, la 
tela sale volando y ella se dirige a la barca para darse muerte en el río.

La pintura de Waterhouse representa una de las escenas de este poema, momento 
en que la dama, dentro de la barca, canta su última canción dejándose arrastrar por la 
corriente: “hasta que su sangre se fue helando lentamente / y sus ojos se oscurecieron 
por completo, / vueltos hacia las torres de Camelot”. La Dama de Shallot nos ofrece 
así la imagen de una mujer que “arriesga todo, incluso su vida, por el amor” a Lancelot 
(Demoor 2003: 4); un amor que se revela, desde el inicio, imposible.

La Dama de Shalott, de Waterhouse (1888).

En Combat, el cuadro de Waterhouse cobra nueva vida en la trama de la obra. 
De hecho, a medida que el texto avanza, el lector/espectador se percata de que la 
totalidad del monólogo femenino, enunciado en segunda persona del singular, va 
dirigido a la Dama de Shallot, hasta el momento en que la imagen de la protagonista 
y de la propia Dama se funden en un solo ser en ese acto último de soltar amarras en 
un abandono a la muerte. De igual modo, el monólogo masculino también está tejido 



51

“DEVENIR CARLES BATLLE”: AMOR, GUERRA Y MUERTE EN COMBAT Y ZOOM

a partir del lienzo de Waterhouse, aunque en esta ocasión el espacio imaginario en 
el que se ubica el protagonista, y desvelado únicamente al término de la obra, es el 
de las aguas turbias que circundan la barca del cuadro. Cabe recordar que todo el 
monólogo masculino se sitúa temporalmente inmediatamente después del disparo 
que le da muerte y que por lo tanto la revelación del espacio real y ficticio en el que 
corresponde ubicarlo cobra todo su sentido. En el último monólogo, éste lo explicita 
con las siguientes palabras: “Ara ho entenc: tota aquesta aigua… definitivament és un 
riu. … Sí, la barca gairebé t’ha fregat la cara. És aquí, al teu costat… Què fa ara? Què 
fa? Doblega el cos, t’allarga la mà, la hi agafes, la seva cabellera et cobreix el rostre, 
i, no saps ben bé com, però puges a la barca. Ja hi ets. Ara ets al seu costat, damunt 
del tapís, i també dus la roba blanca. La barca festeja pel riu i lentament avança… 
Endavant”17 (Batlle 1999: 75-76). De este modo, la última escena reúne a ambos 
protagonistas en el lienzo y, por lo tanto, en la muerte.

En Zoom, hallamos igualmente la presencia de otro cuadro prerrafaelita, esta 
vez se trata de la Ofelia de John Everett Millais (Corral 2012). Ahora bien, en la 
obra y contrariamente a Combat, esta pintura no está citada explícitamente. Tan 
sólo algunos indicios y alusiones a la figura recurrente de una mujer de aspecto 
angelical que se da muerte en un estanque evidencia, de forma siempre velada, 
la referencia del autor a este célebre lienzo de Millais: “Dona: … Se n’ha anat, 
se n’ha anat al jardí. Entra a dins l’estany, s’hi deixa caure. Flota. La roba blanca 
s’escampa com un gran nenúfar de plata. Ella pren una maragda, una maragda en 
forma de mig cor que sempre li penja del coll (l’altre mig el guarda ell). Amb la 
part més estellosa de la maragda es talla les venes. Vermell i blanc teixint camins 
en l’aigua negra. La lluna s’ho mira”18 (Batlle 2010: 79). Más avanzado el texto, 
se hace igualmente referencia a una pintura de tintes simbolistas aunque no se dé 
precisión alguna al respecto: “Home: … Sembla que pintis quan escrius. Un jardí 
decadent, ple de lliris salvatges, heures, xiprers, desmais i tota la pesca. Un quadre 
simbolista”19 (Batlle 2010: 99).

La presencia del cuadro de Millais en Zoom de ningún modo es casual. Es harto 
conocido el funesto desenlace de la historia de la Ofelia shakespeariana, cuyo alcance 
en la obra sobrepasa la simple derrota de la carne y la casa propulsando su expansión 
hacia el universo. Tanto el discurso que encontramos en la obra como la referencia 
implícita al cuadro simbolista inciden en el dolor generado por el desengaño amoroso. 

Los dos cuadros prerrafaelitas presentes en Combat y Zoom muestran dos jóvenes 
mujeres que ante un amor irrealizable se dejan arrastrar por las aguas lentas y 
estancadas de Hades. La simbología que encierran ambas pinturas refuerza en todo 
momento ese amor desamparado y vencido pero también esa casa derruida. 

17	 “Ahora lo entiendo: toda esta agua… definitivamente es un río… Sí, la barca casi te ha rozado la cara. Está aquí, a 
tu lado… ¿Qué hace ahora? ¿Qué hace? Dobla el cuerpo, te extiende la mano, se la coges, su cabellera te cubre el 
rostro, y, no sabes muy bien por qué, pero subes a la barca. Ya estás dentro. Ahora estás a su lado, encima del tapiz, 
y tu ropa también es blanca. La barca festeja por el río y avanza lentamente… Adelante” (Traducción de la autora). 

18	 “Mujer: … Se ha ido, se ha ido al jardín. Entra dentro del estanque, se deja caer. Flota. La ropa blanca se extiende 
como un gran nenúfar de plata. Coge una esmeralda, una esmeralda en forma de medio corazón que siempre le 
cuelga del cuello (la otra mitad la guarda él). Con la parte más astillosa de la esmeralda se corta las venas. Rojo y 
blanco tejiendo caminos en el agua negra. La luna lo mira” (Traducción de la autora).

19	 “Hombre: … Parece que pintas cuando escribes. Un jardín decadente, repleto de lirios salvajes, hiedra, cipreses, 
sauces y todo lo demás. Un cuadro simbolista” (Traducción de la autora).



52

ESTUDIOS FILOLÓGICOS 53: 39-53, 2014

El símbolo del lirio con el de las aguas y el verde esmeralda, presentes en mayor o 
menor medida en ambas pinturas, inciden en el mismo sentido. Si el lirio se convierte, 
como indican Chevalier y Gheerbrant, en la flor del amor, “d’un amour intense, mais 
qui, dans son ambigüité, peut être irréalisé, ou refoulé ou sublimé”20 (1982: 578); “la 
peine de l’eau est infinie”21 como anunciaba Bachelard (2003 [1942]: 13): un agua 
tranquila y espesa, asociada a una muerte por amor; morada, para la eternidad, de 
la joven fallecida. Por otra parte, el color verde esmeralda, predominante en ambas 
pinturas, unido a la piedra preciosa que aparece de forma recurrente en Zoom, recubre 
una ambivalencia que encuentra su resonancia en las dos obras de Batlle como “la 
pierre d’Hermès, le messager des dieux et le Grand Psychopompe”22 (Chevalier y 
Gheerbrant 1982: 400). En efecto, la esmeralda reviste una ambigüedad, capaz de 
vehicular los bienes más preciados o de invocar a las criaturas más maléficas del 
infierno, una ambivalencia que encontramos igualmente en Combat y Zoom: en el 
conflicto amoroso como concentración de emociones opuestas, pero también en la 
guerra como origen de sentimientos contradictorios e insospechados. Por otra parte, 
el Psicopompo conduce las almas de los difuntos al cielo o infierno, sumergiendo 
así a Ofelia y a la Dama de Shallot en la noche de la muerte. Una simbología que 

20	 “de un amor intenso, pero que, en su ambigüedad, puede ser irrealizable, o rechazado o sublimado” (Traducción de 
la autora).

21	 “la pena del agua es infinita” (Traducción de la autora).

22	 “la piedra de Hermes, el mensajero de los dioses y el Gran `Psicopompo” (Traducción de la autora).

Ofelia de John Everett Millais (1852)



53

“DEVENIR CARLES BATLLE”: AMOR, GUERRA Y MUERTE EN COMBAT Y ZOOM

introduce un nuevo matiz, de amplias resonancias, en las dos obras de Batlle: la 
muerte en el amor, en la guerra, en el universo entero.

En Combat y Zoom, la muerte en el lienzo otorga una dimensión cósmica a ese 
amor vencido y a la derrota humana, social y política del enfrentamiento bélico. Es 
como un doblar de campanas, como el pabellón de un instrumento de viento que 
posibilita la expansión del sonido para que todo el universo tome conciencia y parte 
en ese desencuentro; un gran eco solemne y estrepitoso. 

Obras citadas

Altimir, Mercè. 2008-2009. “Tratado del tránsito”. Doletiana 2: 1-10.
Augé, Marc. 1992. Non-lieux, introduction à une anthropologie de la surmodernité. Paris: 

Éditions du Seuil.
Bachelard, Gaston. 2003 [1942]. L’Eau et les rêves. Essai sur l’imagination de la matière. 

Paris: Le Livre de Poche Biblio Essais.
Batlle, Carles. 2000. “Més sobre el drama relatiu: la restitució de la història i Més sobre el
	 drama relatiu: en resposta a un article de Jordi Coca”. Serra d’Or 489: 54-57. 
______. 1999. Combat. Prólogo Josep M. Benet i Jornet. Barcelona: Teatre Tres i Quatre.
______. 2001. Suite. Prólogo Enric Gallén. Barcelona: Proa.
______. 2004. Temptació. Prólogo Francesc Foguet. Barcelona: Proa.
______.  2010. Zoom. Prólogo Enric Gallén. Tarragona: Arola.
Chevalier, Jean, Gheerbrant, Alain. 1982. Dictionnaire des Symboles. Paris: Éditions 

Robert Laffont S.A. et Éditions Jupiter.
Corral Fullà, Anna. 2012. “Zoom  de Carles Batlle, un teatro de gran espesor 

poético”. Gestos 54: 83-96.
Corrons, Fabrice. 2013. “Del travestir teatral a la escritura mestiza en la obra de Carles 

Batlle”. El creador y su crítico 3. Manipular - Travestir. Presses Universitaires de Saint-
Etienne: Lyon. 131- 145.

Delgado Ruiz, Manuel. 1999. El animal público: Hacia una antropología de los espacios
	 urbanos. Barcelona: Anagrama.
Deleuze, Gilles. 1989 [1969]. Lógica del sentido. Barcelona: Ediciones Paidós Ibérica, S.A.
Deleuze, Gilles, Guattari, Félix. 2011 [1991]. ¿Qué es la filosofía? Barcelona: 

Anagrama.
Demoor, Marysa. 2003. “Doncellas medievales en la poesía de Lord Alfred Tennyson: retratos 

del pasado como espejos del presente”. Rev. Signos 54: 169-176.
Duprey, Jennifer. 2009. “Una escenificación del mestizaje: Temptació de Carles 

Batlle”. Gestos 47: 47-72.
Feldman, Sharon. 2011. A l’ull de l’huracà. Teatre català contemporani. Barcelona: 

L’avenç. 
Foguet i Boreu, Francesc. 2013. “La literatura dramàtica catalana del segle xxi: una 

aproximació crítica”. La literatura catalana contemporània: intertextos, influències 
i relacions. Barcelona: Societat Catalana de Llengua i Literatura, filial de l’Institut 
d’Estudis Catalans, i Universitat Autònoma de Barcelona. 121-132.

Pardo, José Luis. 2010. “Drama en tres actos, o del ser como no-ser”. Conferencia en el 
MACBA, Barcelona, julio de 2010. Web: http://www.filosofia.net/materiales/cogitos/
cez7.html




