
Eduard Vilella, El gènere decapitat

Estudis 39

El gènere decapitat

EDUARD VILELLA Universitat Autònoma de Barcelona

RESUM: L’article reprèn la qüestió de la presència dels trobadors en la Divina Comèdia de
Dante, focalitzant l’atenció en el cas cèlebre de Bertran de Born. A partir d’una certa imatge típi-
ca del trobador exemplificada a l’obra d’Alfons Serra-Baldó i deutora en gran part de la menció
dantesca, es busca argumentar quines són les modalitats i dinàmiques compositives de la intensa
intertextualitat que caracteritza l’obra de Dante: tant pel que fa a la il·lustració d’aspectes relle-
vants de l’estratègia i la història de la composició de la Comèdia, com pel que fa a una consi -
deració genèrica dels fenòmens lligats a la intertextualitat. 
PARAULES CLAU: Dante, Bertran de Born, trobadors, Alfons Serra-Baldó, intertextualitat.

ABSTRACT: This article revisits the topic of the troubadours presence in Dante’s Divina
Commedia, focusing on the famous case of Bertran de Born. On the basis of a certain typical
image of the troubadour, as found for instance in Alfons Serra-Baldó’s book—an image very
much indebted to Dante’s passage—the article attempts an appraisal of the modes and the com-
positional dynamics of the intense intertextuality so characteristic of Dante’s poem, both from the
point of view of the compositional strategy and history of the Commedia and from that of inter-
textuality and related aspects in general. 
KEYWORDS:Dante, Bertran de Born, troubadours, Alfons Serra-Baldó, intertextuality.

És ben cert que «la gran família dels trobadors», tal com la descrivia Alfons Serra-
Baldó a la introducció del seu llibre Els trobadors, de 1934, podria ser imaginada
«com una gran miniatura, en la qual la multitud dels poetes esborraria el detall dels
components».1 Tan cert com que no falten pautes per orientar-se en aquest pano -
rama exuberant, perquè de fa molt temps els estudiosos n’han anat aclarint els
camins. I tan cert com que, entre les fites importants en aquest sentit, cal considerar
indiscutible el valor d’aportacions com les del mateix Serra-Baldó, des de tants
punts de vista tan rellevant i tan modern, o, en una línia ben similar, de Martí de
Riquer (1975).2 I així, en la multitud a primer esguard indistinta, ja el mateix Serra-
Baldó, desenvolupant ulteriorment la seva comparació, notava com destacaven
figures que emergeixen amb marcada presència: a primera fila de la gran miniatura,

1. Vegeu Serra-Baldó (1934, p. 25).

2. Vegeu sobre aquest punt la semblança que en fa Cerdà (2011).



Estudis 40

Els Marges 105, Hivern 2015, Barcelona, ISSN 2339-8256, p. 39-51

continuava, «romandrien ben dibuixats, nets, inconfusibles, uns quants trobadors».
És una perspectiva que atorga un tangible batec d’individualitat als autors implicats,
la qual, com és prou sabut, podríem fer remuntar gairebé al temps dels trobadors,
amb les Vidas i Razos o amb intervencions, més tard, com les de Dante Alighieri.
Precisament, un dels destacats en la imatge de la miniatura tot just evocada és 
Bertran de Born, que hi «riuria amb els ulls plens del carnatge de la guerra», un tro-
bador molt present en l’obra del poeta florentí –cosa que Serra-Baldó tenia ben pre-
sent en construir un retrat que entronca amb una visió de Bertran de Born de data
reculada, en la qual certament és clau la relació materialitzada en els diferents pas-
satges on Dante en fa esment:

Així el vegé el Dant: cremant de totes les culpes i de totes les enveges. Mal-
dient, irat, inconstant i impetuós, amb totes les passions al cor, però amb l’em-
penta irresistible de la vida, Bertran de Born és, dintre de la poesia trobadoresca,
una nota de força i virilitat subjugant. (SERRA-BALDÓ 1998, p. 92)

Tot amb tot, com més s’observa aquesta relació, més complexa es revela la seva dinà-
mica implícita, més enllà d’una immediata sintonia en la «tonalitat» ambiental. El cas
de la presència de Bertran de Born en Dante esdevé així paradigmàtic des de diversos
angles: de la producció a la projecció històrica d’un i altre autor, del tipus concret de
vincle al seu sentit potencial, de l’obra concreta al gènere al qual s’adscriu.

De fet, sense reticències excessives, es podria afirmar que Bertran de Born és un
dels trobadors més dantescos: però això caldria dir-ho tot evitant caure en el pa-
rany fàcil de remetre’ns a l’acepció més trivialitzada de l’adjectiu en qüestió. Dic
parany perquè és evident que el color preponderant en el cant XXVIII d’Inferno,
amb la famosa aparició del trobador inclosa, en fa el lloc més adient per explicar 
l’idil·li d’un cert tipus de llenguatge corrent amb el terme dantesc. Tammateix, de
dantesc, Bertran de Born ho és a la Divina Comèdia sobretot per la forma exemplar
amb què l’autor florentí beu del seu doll, per l’apropriació creativa que en fa. Resta
amb força, és clar, l’impacte dels passatges plens de sang i fetge que caracteritzen el
cant mencionat ja abans de la irrupció final del trobador, i resta amb força la terrible
imatge d’aquest, decapitat i tot portant el seu cap a la mà a guisa di lanterna; això
no obstant, l’episodi sencer no es resol en un paisatge esfereïdor i/o edificant, més o
menys pertinent al punt del periple ultramundà del personatge-poeta: com a cada
pas en la Comèdia, s’hi escenifica en realitat una proposta literària de considerable
densitat, bastida, entre tants altres mecanismes, amb una estratègica consciència
autorial pel que fa a les relacions entre textos.

El punt d’on partir és el destí infernal d’aquest Bertran que es presenta declarant
la raó per què es troba allí. Som al cercle VIII de l’infern, a la novena de les fosses
en què aquest es divideix (les Malebolge), on són punits els promotors de discòr-



Eduard Vilella, El gènere decapitat

Estudis 41

dies, els quals, tal com en vida, amb les seves accions, varen ser causa d’autèntiques
mutilacions en l’ordre social, familiar, polític o religiós (un d’ells és ni més ni
menys Mahoma), es veuen ara condemnats a ser mutilats i de nou apedaçats sense
interrupció per tota l’eternitat (d’aquí que la massa dels penats i la varietat i tipolo-
gia de les seves ferides configuri certament un dels espectacles més esfereïdors de
tot l’Infern dantesc). És un Bertran que confessa el seu pecat i n’accepta obertament
el càstig, amb unes paraules on es deixa sentir amb decisió la personalitat de l’indi-
vidu Bertran afermant-se com a tal, en la seva humanitat individual (tot i la pena de
què és paradigma: precisament la del contrapasso, essent com és ell mateix l’únic
que l’esmenta explícitament en la Comèdia tot tancant el nostre cant –così s’osserva
in me lo contrapasso, v. 142).3 La presa de posició de Dante és clara i severa. Ara
bé, deixant a part que al poema dantesc una cosa, el destí ultramundà, no és condi-
ció única de l’altra, la presentació de la individualitat històrica, deixant a part que hi
ha tants casos en la Comèdia on el càstig etern no exclou un espai per a la grandesa
del personatge en qüestió (i no estic dient que aquest sigui el cas), deixant a part
aquests possibles matisos, dic, és evident que, d’un autor amb l’abassegadora capa-
citat per lligar caps que tenia Dante, no ens hem d’esperar una simple paràbola tam-
poc aquí: és evident que seria una ingenuïtat, si més no per tot el que se n’ha dit ja
en la quantitat d’estudis que s’han arribat a escriure sobre el tema (el problema
habitual amb què cal conviure en els estudis dantescos). No podem oblidar que,
pocs anys abans de compondre l’Inferno, Dante al De Vulgari Eloquentia (II, ii, 7),
havia exalçat la poesia del senyor d’Altafort com a model en tant que l’autor de
referència d’un dels magnalia, dels grans arguments susceptibles de ser tractats per
la poesia elevada, l’armorum probitas. I hem de recordar també que al Convivio
(IV, xi, 14) n’havia fet un senyor exemplar. És clar que la reflexió dantesca ha estat
duta a terme amb deteniment. En la condemna del memorable episodi infernal, en el
fons, hem de saber llegir-hi no solament indicis de la vitalitat del llegat bertranià,
sinó també com se’ns proposen davant dels ulls, per sinècdoque, múltiples matisos
de la figura del trobador, al·ludida amb més complexitat que no semblaria.

Ara bé, s’ha arribat a dir tant sobre Dante i els trobadors que es corre el perill de
donar massa per descomptada, si no liquidada, la qüestió.4 I malgrat tot, segurament
el lector modern no podrà trobar en gaire altres llocs una certificació d’autor, implí-
cita o explícita, de relleu equiparable pel que fa a la presència dels trobadors en la
cultura europea en el panorama de principis del segle XIV. Quatre pinzellades

3. Em permeto remetre per a aquests paràgrafs als arguments detallats a Vilella (2010), alguns dels
quals són represos aquí.

4. La bibliografia de referència és nombrosa; en una tria necessària, caldria citar almenys Folena
(2002), Bergin (1965), Picone (1979) (1981) (2003), Suitner (2005), Barolini (1979) (1993) Mengaldo
(1973), Chiamenti (1997), Allegretti (2001), Asperti (1998) (2004a) (2004b), Beltrami (2004), Cherchi
(2004).



Estudis 42

Els Marges 105, Hivern 2015, Barcelona, ISSN 2339-8256, p. 39-51

podrien donar-nos el quadre en un resum sintètic. Dante demostra conèixer molt bé
alguns textos trobadorescos i els atorga un valor indiscutible com a obra de referèn-
cia. Al mateix temps, els col·loca en una mirada panoràmica on apareixen altres
autors posteriors, i estableix d’aquesta forma les coordenades d’un cànon literari
primerenc, aspecte extraordinàriament interessant ja en si mateix. El De vulgari
Eloquentia és on es materialitza de forma concreta aquest discurs, tot i que la refe-
rència més o menys indirecta la podríem trobar ja abans, a la Vita Nova sense anar
més lluny. A la Divina Comèdia, el procés es revela integrat harmoniosament, però
no per això de manera menys rellevant, en el flux narratiu, inserit com està en la
lacònica i manta vegada brutal, o com a mínim sorprenent, ordenació del cosmos i
la lògica distributiva implacable que la caracteritza. Recordem de passada el fet
interessant que en el conjunt d’escrits dantescos no es coincideix precisament (ni
per nombre ni per selecció) amb el hitparade habitual que nosaltres lectors moderns
ens hem pogut formar, en el solc del cànon trobadoresc més o menys consensuat al
qual al·ludia en començar. D’una banda, hi trobem autors que potser no esperaríem,
i de l’altra, sobretot, trobem a faltar molts noms que ens hem acostumat a conside-
rar claus. I tot i això, en aquest nostre hitparade, caldrà admetre-ho, almenys en el
cas d’Arnaut Daniel, la contribució històrica de l’autor florentí ha estat essencial.
Aquesta distància pel que fa al “nostre” cànon, a més, té la característica de ser
dinàmica, és a dir, més que d’una situació estàtica de cànon establert, els diferents
passatges dantescos implicats ens remeten a una evolució de l’autor: per a Dante,
els trobadors, com els altres autors amb qui té tractes, són una qüestió d’experièn-
cia, d’experiència vital activament integrada en l’evolució del seu pensament i de la
seva activitat artística (MENGALDO 1973).

I així, sense moure’ns de l’ordre de punts a bastament establerts però ja cen-
trant-nos en el magne poema, hauríem d’esmentar aquells moments en què aquest
vincle es fa palès de manera pràctica, quan la lletra dantesca ressona d’ecos troba-
dorescos, uns més palesos que altres, uns més reconeguts que altres. En la Comèdia
són ben visibles testimonis de citacions, esparses i en diferent grau de represa. Cosa
que ens portaria també a la possibilitat, però no hi ha acord al respecte, que hi hagi
altres presències no reconegudes, més o menys objectables, com per exemple de
Bernat de Ventadorn o de Cerverí de Girona.5

D’altres, en canvi, com el cas del nostre Bertran de Born, són molt menys discu-
tibles, pel fet que el mateix autor les indica. Mostres il·lustratives, en fi, de la xarxa
intertextual bastida pel poema tan sovint observada –i tan astoradorament densa que
hi ha qui ha arribat a plantejar com a hipòtesi de partida assumir que en la Comèdia

5. Vegeu, en les línies més determinants d’aquesta qüestió, Asperti (2004b), Oroz (1971-72), Folena
(2002).



Eduard Vilella, El gènere decapitat

Estudis 43

tot pot ser cita intertextual.6 En almenys una ocasió, sigui com sigui, d’aquesta
xarxa, els trobadors esdevenen precisament la mostra més explícita: recordarem que
és a un trobador que correspon el privilegi únic de ser mencionat en “versió origi-
nal” en les tercines en provençal on es reprodueix el parlament d’Arnaut Daniel al
darrer replà del Purgatori –versos amb una forta emprenta de Folquet de Marselha,
però al cap i a la fi, versemblantment provençals. Val a dir que això no significa
parlar d’unes “fonts” enteses a la manera tòpica d’una auctoritas rebuda de forma
més o menys passiva. Sabem de sobres que no és aquest el camí per on transita la
reflexió teòrica sobre la intertextualitat. És en el conjunt de fenòmens de significat
posats en marxa en una referència intertextual, sigui aquesta conscient o no, el lloc
on rau el seu interès més pregon. Afegim-hi, encara, que un dels trets més acusada-
ment dantescos és la ja apuntada personalitat amb què es resol la relació amb els
textos de tots tipus eventualment presos com a referència en la Divina Comèdia; no
debades podríem dir-ne que la dinàmica que s’hi estableix obre en realitat escletxes
per on entreveiem interioritats allunyades de la mirada més superficial però elo-
qüents pel que fa a quins són els valors i significats posats en joc en cada passatge
concret. Són indicis també, fet i fet, de la complexitat constructiva tan sovint indica-
da per a la Comèdia.

En qualsevol cas, per continuar ja focalitzant el tema, Bertran de Born destaca
d’entre aquesta reduïda companyia que formen els trobadors obertament presents a
la Divina Comèdia (amb el seu moment de glòria els interpel·lats Bertran de Born,
Arnaut Daniel, Folquet de Marselha, un per cada regne del més enllà, amb l’afegit
de l’aparició estel·lar de Sordel, o el només citat indirectament Giraut de Bornelh).
En el seu exemple, la mecànica intertextual assoleix una particular condensació, de
forma que tot el panorama se’n veu amarat. Ha estat repetidament notat que tot el
cant XXVIII de l’Inferno és curull d’ecos bertranians: cosa que a primera vista ja
deriva de l’ata peïment d’imatges corprenedores en el seu decurs –més en els termes
de comparació, amb les referències a camps de batalla i a esteses de cossos muti-
lats; però també per l’espectacle de les aparatoses i horribles ferides que, eterna-
ment renovades per l’espasa diabòlica, sofreixen els condemnats: partits en canal,
oberts pel coll, amb llengua o orelles tallades, amb les extremitats mutilades, la cara
bruta de sang esquitxada… L’afinitat d’aquesta circumstància amb la de certs regis-
tres bertranians és indubtable, encara que faci de mal trobar un punt concret de vin-
culació, almenys des d’un punt de vista genèric («escenogràfic» podríem dir amb

6. Treballs de gran interès en aquesta perspectiva són, per exemple, els de Brugnoli (2001), Klein-
henz (2007), Jacoff (1987), Gruber (1983); concretament, l’afirmació citada és d’Abramé-Battisti
(1999): en tot cas, ja Contini (1976, p. 119-120) havia subratllat les proporcions insòlites del fenomen en
Dante («assolutamente eccezionale negli archivi dell’espressione per la fulminante ricchezza della
memoria dell’autore»).



Estudis 44

Els Marges 105, Hivern 2015, Barcelona, ISSN 2339-8256, p. 39-51

Asperti i, abans, Mancini): el d’aquell Bertran exaltat entusiasta de l’espectacle del
camp de batalla, referit amb munió de detalls corprenedors.7 ¿Com no pensar en
tota la imatgeria que ha acabat sent identificada com la marca de la casa de la poèti-
ca de Bertran de Born? Recordem tan sols el molt famós Be·m platz lo gais temps
de pascor:8

Massas e brans, elms de color,
Escutz trancar e desgarnir
Veirem a l’intrar de l’estor
E maint vassal essems ferir,
Don anaran aratge
Cavaill dels mortz e dels nafratz;
E qand er en l’estor intratz, 
Chascus hom de paratge
No pens mas d’asclar caps e bratz, 
Que mais val mortz que vius sobratz.

O bé Miei sirventes vueilh far dels reis amdos:

S’amdui li rei son prou ni corajos,
En brieu veirem camps joncatz de qartiers,
D’elms e d’escutz e de branz e d’arços
E de fendutz per bustz tro als braiers,
Es arage veirem anar destriers
E per costatz e per piechz manta lansa
E gaug e plor e dol et alegrança:
Lo perdr’er grans e·l gasainh er sobriers.

En el cant XXVIII de l’Infern, el personatge no apareix fins a la fi del text, però els
motius de la melodia, per dir-ho així, l’havien anticipat. Aquesta adequació sembla
apuntar a una mena de mimesi peculiar per la qual es tenyeix verbalment d’ecos de
l’autor tot el paisatge que el veurà protagonista, com preparant el moment apoteòsic
de la seva esbalaïdora aparició:

7. Vegeu Mancini (1991) i Asperti (2004a) per als arguments en particular; però pel que fa a la rela-
ció Dante-Bertran, són moltes les referències possibles: Asperti (1998) (2004b), Picone (1979) (1981)
(2003), Suitner (2005), Barolini (1979) (també a 1993), Folena (2002), Allegretti (2001), Chiamenti
(1997).

8. La font, pel que fa al text de les citacions de Bertran i Dante, són les edicions de Gouiran i Chia-
vacci Leonardi respectivament.



Eduard Vilella, El gènere decapitat

Estudis 45

Io vidi certo, e ancor par ch’io ’l veggia,
un busto sanza capo andar sì come
andavan li altri de la trista greggia;
e ‘l capo tronco tenea per le chiome,
pesol con mano a guisa di lanterna:
e quel mirava noi e dicea: «Oh me!».
Di sé facea a sé stesso lucerna,
ed eran due in uno e uno in due;
com’esser può, quei sa che sì governa.
(vv. 118-126)

Aquesta correspondència és un fet d’altra banda recurrent en la Divina Comèdia,
en ocasions tan palès que pot passar inadvertit el potencial de càrrega semàntica de
cada cas concret.9 És cert que no hi ha una casuística sistemàtica d’aquest feno-
men, ni del seu estatut com a tècnica constructiva; emperò pocs textos reclamen
com la Comèdia atenció exegètica en tots els plans possibles. Cada cas mereix, ni
que sigui per protocol, detenció en la lectura. En el de Bertran de Born, el lligam
lògic amb la seva presència física, els ecos i la seva condició exemplar, és en pri-
mera instància aquell nucli vital que el caracteritza, els seminator di scandalo e di
scisma (v. 35):

Quando diritto al piè del ponte fue,
levò ’l braccio alto con tutta la testa
per appressarne le parole sue,
che fuoro: «Or vedi la pena molesta,
tu che, spirando, vai veggendo i morti:
vedi s’alcuna è grande come questa.
E perché tu di me novella porti,
sappi ch’i’ son Bertram dal Bornio, quelli
che diedi al re giovane i ma’ conforti.
Io feci il padre e ’l figlio in sé ribelli;
Achitofèl non fé più d’Absalone
e di Davìd coi malvagi punzelli.
Perch’io parti’ così giunte persone,
partito porto il mio cerebro, lasso!,
dal suo principio ch’è in questo troncone.

9. És una idea més o menys estesa; vegeu, per exemple, Buck (1987), que en aquest sentit subratlla
la guia d’Auerbach (1929).



Estudis 46

Els Marges 105, Hivern 2015, Barcelona, ISSN 2339-8256, p. 39-51

Così s’osserva in me lo contrapasso». 
(vv. 127-142)

Un nucli vital que és abans que res individual, i bastit en clara sintonia amb el mate-
rial transmès per Vidas i Razos. En la construcció del personatge, Dante sembla per
tant que es remeti a un tronc temàtic de difusió (fos aquesta del tipus que fos) segu-
rament prou rellevant que a la seva època havia enquadrat la imatge històrica del
trobador en unes pinzellades concretes. 

Però aquest personatge, com apuntàvem, ha deixat sentir la seva veu abans.
Notem que just a l’incipit del cant la cadència dels versos pren un moviment que ha
fet habitual  mencionar, per part de la crítica dantesca, el planh de Bertran:

Si tuit li doil e·il plor e·il marrimen
E las dolors e·il dan e·il chativier
C’om hanc agues en est segle dolen
Fossen ensems, sembleran tuit leugier
Contra la mort del joven rei engles.[.]

I no seria just en aquest sentit no fer un petit gir i recordar l’incipit d’un altre 
cant infernal, el XXII, el que ens presenta l’estol de diables seguint el famós reclam
d’aquell que del cul avea fatto trombeta (XXI, v. 139), el qual podria ser una repre-
sa paròdica, segons Picone (2003), de Be·m platz lo gais temps de pascor.

I si bé hem parlat genèricament d’«escenografia», cal dir que hi ha també ele-
ments textuals que apunten en la direcció de Bertran de Born; en efecte, sobretot a
dins del nostre cant, però també a d’altres llocs, nombrosos estudis i comentaris han
assenyalat possibles al·lusions directes al trobador per part de Dante (del tipus per
exemple, de la particular aparició de «accisma» al v. 37 o de la rima «Oh me!» del v.
123). Fixem-nos també que en aquest espai de contigüitat, si no promíscua, sí palesa,
és possible trobar ressons que, per molt que es prestin a ser matisats, com a mínim
han de cridar l’atenció. Un de molt interessant és l’analogia present entre el vers 

E de fendutz per bustz tro als braiers 
del ja citat Miei sirventes i la descripció de la ferida de
Mahoma en l’encontre infernal:
com’io vidi un, così non si pertugia,
rotto dal mento infin dove si trulla. (24)

Deixem ara de banda els petits particulars tècnics que fan al cas –diguem que la
idea principal a tenir-hi en compte és precisament d’ordre contextual: les objeccions
al fet que siguin una cita al·lusiva són possibles, però a favor pesen molt tots els



Eduard Vilella, El gènere decapitat

Estudis 47

detalls textuals “ambientals” esmentats.10 Certament, seria molt interessant de des-
envolupar la valoració d’aquest possible vincle, en especial amb relació a les línes
de transmissió dels textos concrets, però ens portaria ara massa lluny.11

Es dóna la circumstància que sobre Miei sirventes recents aportacions permeten
desenvolupar la reflexió també en una altra esfera. El fil argumental, en efecte, s’en-
riqueix amb la possibilitat molt persuasivament sostinguda per Asperti (1998), que la
composició no sigui en realitat de Bertran de Born, sinó de Bertran d’Alamanon, i
que la seva data de composició calgui situar-la cap al 1260. Formaria part, en defini-
tiva, del darrer capítol d’esplendor del que l’autor (ASPERTI 2004a) anomena
l’«herència» poètica de Bertran de Born: tota una sèrie d’autors, composicions,
públic, temàtiques i espais de circulació de les obres, que successivament i en diver-
sos àmbits haurien mantingut viu, tot i els inevitables alts i baixos, l’esperit de la líri-
ca bertrandiana. La pregunta factible en aquest punt és evidentment si això ha d’im-
plicar cap gran canvi d’orientació: n’hi ha prou que Dante considerés la composició
de Bertran, i com veiem l’afinitat li és consubstancial, per tal d’explicar-ne l’ús.
¿Canvien, doncs, les coses? En un cert sentit, és clar, poc. Però en altres, permet
obrir una perspectiva de fonamental interès, amb dades molt poderoses a favor. I és
que la data i el lloc postulats per Asperti (Itàlia, ambient aristòcrata d’orientació
gibel·lina…) ens remeten per proximitat socio-político-cultural a un món concret
que, a unes poques dècades de distància, és molt afí al que marcarà les fites de l’iti-
nerari dantesc (s’entén, del Dante poeta expatriat) els primers anys del seu exili fora
de Florència, l’ombra del qual (a través, in primis, de la lògica subjacent a la casuís-
tica dels personatges que apareixen en la trama de la Comèdia –en especial, clara-
ment, la de l’Inferno i primer Purgatorio, pel que fa als nostres interessos), es pot
valorar en les seves múltiples facetes gràcies a l’enciclopèdic estudi històric de Carpi
(2004). Seguint les recerques d’aquest autor, podem intuir amb garanties detalls
rellevants sobre el periple biogràfic i cultural que va representar el llarg i complex
camí del Dante exiliat polític des del 1302 fins a la mort i sobre com aquest fet l’ha-
via de dur a experimentar realitats contrastants amb referència al seu horitzó personal

10. Pel que fa a la plausibilitat de la relació, Picone (1979), Suitner (2005), Asperti (1998).

11. Indicacions de partida claus a Folena (2002), Mengaldo (1973), Chiamenti (1997). Ara bé, en
aquest quadre més o menys consensuat de les afinitats dantesques quant a la tradició manuscrita dels tro-
badors, la relació que sembla emergir en el cas que ens ocupa assenyala cap a un àmbit de més incertesa,
per la marginalitat, com diu Asperti, del testimoni pel qual la coneixem. En el territori que així se’ns sug-
gereix, el quadre de les «fonts trobadoresques» de Dante es podria presentar en realitat més complex
encara –i qui sap fins a quin punt seria factible afegir-hi el ressò hipotètic d’una, per dir-ho d’alguna
manera, cultura «ambiental», tal com s’exposarà a continuació. En aquest sentit, em sembla pertinent
referir-me a un treball molt interessant de Di Girolamo (2010) sobre la tradició «extravagant», en el qual
s’aporten dades de gran pes amb referència a la circulació (i a la velocitat de circulació) dels «textos» a
l’època medieval per altres canals diferents a la fixació en els cançoners (la qual ha de ser sens dubte de
data posterior, en el moment que una certa configuració del cànon ja ha tingut efecte). 



Estudis 48

Els Marges 105, Hivern 2015, Barcelona, ISSN 2339-8256, p. 39-51

previ. És en efecte un Dante que es mouria, a partir d’un cert moment, per ambients
que, a un intel·lectual marcadament florentí com ell,  li resulten molt nous; llocs on
subsistia una cultura en cert sentit “arcaica”, però molt viva i dinàmica: una cultura
literària “cortesa” aristocràtica, trobadoresca i “guittoniana” que, en els cercles en
qüestió, en cap cas marginals, per molt que estiguessin destinats a una propera deca-
dència política i cultural, era viscuda com a realitat autèntica. Matèria, doncs, per a
ser viscuda com a experiència per part de Dante. Aquest canvi d’ambients explicaria
també que la relació de Dante amb els trobadors, com s’ha mencionat abans, no és
una qüestió tancada i estable, sinó més aviat un quadre que evoluciona en el temps.12

Sigui com vulgui, la immediatesa per context podria avenir-se molt bé al conei-
xement de l’obra de Bertran de Born de què Dante fa gala –ni que fos, en la pitjor
possibilitat, per osmosi poc voluntària (però ja sabem quin control demostra tenir
sempre Dante sobre la seva matèria). Alhora ens situa en un horitzó primer de refe-
rència per al qual la recepció de les eventuals al·lusions no seria una incongruència.
I, finalment, aportaria nous punts de vista per pensar la situació aparentment ambi-
gua amb referència a Bertran. No és que Dante condemni/salvi Bertran de Born
segons la perspectiva que prengui per considerar-lo (la poètica o la biogràfica).
Com deia Picone (1979), no podem separar-los i el que Dante condemna a Inferno
és tot Bertran, l’home i el poeta, cosa que, a més, fa a través d’instruments literaris,
mitjançant l’us d’una estratègia intertextual que acompanya l’aparició diegètica del
personatge. En definitiva, som davant d’un procediment que exemplifica amb parti-
cular força aspectes determinants pel que fa a la natura de la intertextualitat en ter-
mes generals. En privilegiar l’ús d’unes tonalitats textuals amb una forta càrrega
al·lusiva amb relació a Bertran de Born, en el fons, cito encara Picone, Dante fa una
mise en abyme de l’obra del trobador: i, per tant, tota ella reverbera en els episodis
descrits aquí –si se’m permet la imatge, que s’adiu com poques als mecanismes
posats en moviment per aquest tipus de relacions: el poder evocatiu del fragment
amb relació al conjunt propi de la dinàmica al·lusiva. Per aquest procés, tot el món
poètic de referència es veu suscitat en l’actualització de la paraula dantesca, i hi afe-
geix un pla addicional de complexitat significativa. Focalitzat en la condemna pot
no haver-hi així només un poeta, sinó tot aquest món poètic i la seva circumstància
de producció-recepció, cosa que seguint Carpi i Asperti és plausible hipotitzar.

Torno a aquest darrer, quan afirma que l’«herència» de Bertran de Born es fa
sentir sobretot en el sirventes entès com a gènere de funció marcada, la dinàmica
del qual pot ser definida, més que com a espai d’expressió/acció política, com a
gènere d’autoreconeixement i d’autoafirmació d’un cert grup (ASPERTI 2004a).
Des d’aquesta òptica, en els ressons posats calidoscòpicament en moviment pel

12. Vegeu Mengaldo (1973), Contini (1976).



Eduard Vilella, El gènere decapitat

Estudis 49

conjunt de referències que hem estat comentant, s’assenyala i tematitza tot un món
polític cultural, a través del mimetisme amb els exemples més pujats de to del
gènere literari que va propiciar. El personatge-poeta Dante formula aquí la supe -
ració amb tots els matisos d’una experiència poètica precedent d’acord amb l’am-
bició del propi plantejament: l’horitzó cultural i social, la Weltanschauung, les
ambicions polítiques que l’autor lliga implícitament, per una sofisticada intertex-
tualitat, a aquesta experiència, es veuen represos i replicats per ser mostrats amb
les seves limitacions i les seves reduïdes mires, a la llum d’aquesta posició. I 
en aquest sentit, una mateixa sintonia serà perceptible, de manera més clara, en 
l’episodi de de Sordel, tot demostrant que el cas de Bertran de Born no és anecdò-
tic sinó part d’un discurs que és central en aquesta part de l’obra.13 L’emblema 
d’aquesta poca volada político-cultural i del contrast amb el programa dantesc, és
ja Bertran personatge: però la completa referència a tot el món cultural constituït
genèricament per la seva «herència» (que arribaria a la seva conclusió precisament
en l’episodi que ens ha ocupat) es materialitza també en ser posada al centre del
quadre compositiu tota la situació comunicativa, de la qual el gènere sirventès és
emblema, reverberant de forma suggestiva.

Bibliografia

BERTRAN DE BORN, 1987: Le seigneur-troubadour d’Hautefort. L’œuvre de Ber-
tran de Born, Ed. G. Gouiran, Aix-en-Provence: Université de Provence.

DANTE ALIGHIERI, 1991: Commedia, a cura d’A. M. Maria Chiavacci Leonardi,
Milà: Mondadori.

I. ABRAMÉ-BATTISTI, 1999: La citation et la réécriture dans la Divine Comédie,
Alessandria : Dell’Orso.

P. ALLEGRETTI, 2001: «Chi poria mai pur con parole sciolte (Inf. XXVIII)», Ten-
zone, núm. 2, p. 9-25.

S. ASPERTI, 1998: «Miei sirventes vueilh far dels reis amdos (BdT 80,25)», Cul-
tura Neolatina, núm. 58, p. 163-323.

S. ASPERTI, 2004a: «L’eredità lirica di Bertran de Born», Cultura Neolatina,
núm. 64, p. 475-525.

S. ASPERTI, 2004b: «Dante, i trovatori, la poesia», dins DDAA, Le culture di
Dante. Studi in onore di Robert Hollander, Florència: Cesati, p. 61-92.

E. AUERBACH, 1929: Dante als Dichter der irdischen Welt, Berlín: De Gruyter.
T. BAROLINI, 1979: «Bertran de Born and Sordello: The Poetry of Politics in

Dante’s Commedy», PMLA, núm. 94, p. 395-405.

13. Quant als detalls d’aquesta argumentació, vegeu Asperti (2004b, p. 74).



Estudis 50

Els Marges 105, Hivern 2015, Barcelona, ISSN 2339-8256, p. 39-51

T. BAROLINI, 1993: Il miglior fabbro: Dante e i poeti della Commedia, Torí:
Bollati Boringhieri.

P. BELTRAMI, 2004: «Arnaut Daniel e la ‘bella scola’ dei trovatori di Dante»,
dins DDAA, Le culture di Dante. Studi in onore di Robert Hollander, Florència:
Cesati, p. 29-60.

TH. BERGIN, 1965: «Dante’s Provenzal Gallery», Speculum, núm. 40, p. 15-30.
G. BRUGNOLI, 2001: «Intertestualità dantesca: i percorsi dell’invenzione», dins

DDAA, Per correr miglior acque... Bilanci e prospettive degli studi danteschi alle
soglie del nuovo millennio, vol. I, Roma: Salerno Editrice, p. 167-181.

A. BUCK, 1987: «Die Commedia», dins A. BUCK (ed.), GRLMA, X,1: Die ita -
lienische Literatur im Zeitalter Dantes und am Übergang vom Mittelalter zu
Renaissance. Dantes Commedia und die Dante-Rezeption des 14. und 15. Jahrhun-
derts, Heidelberg: Carl Winter.

U. CARPI, 2004: La nobiltà di Dante, 2 vol., Florència: Polistampa.
J. CERDÀ, 2011: «Serra-Baldó i l’erudició d’entreguerres», dins LLECHA; ANOLL

(ed.) 2011, p. 67-76.
P. CHERCHI, 2004: «Dante e i trovatori», dins DDAA, Le culture di Dante. Studi

in onore di Robert Hollander, Florència: Cesati, p. 93-103.
M. CHIAMENTI, 1997: «Intertestualità trobadorico-dantesche», Medioevo e

Rinas cimento, núm. 11, p. 80-96.
G. CONTINI, 1976: Un’idea su Dante, Torí: Einaudi.
C. Di GIROLAMO, 2010: «Un testimone siciliano di Reis glorios e una riflessione

sulla tradizione stravagante», Cultura Neolatina, núm. 70, p. 7-44.
G. FOLENA, 2002 [1961]: «Dante e i trovatori», dins Textus Testis. Lingua e cul-

tura poetica delle origini, Torí: Bollati Boringhieri, p. 229-240. 
J. GRUBER, 1983: Die Dialektik des Trobar.Untersuchungen zur Struktur und

Entwicklung des occitanischen und französischen Minnesangs des 12. Jahrhun-
derts, Tübingen: Max Niemeyer.

R. JACOFF, 1987: «Models of literary influence in the Commedia», dins L.A.
FINKE; M.B SHICHTMAN (ed.), Medieval Texts and Contemporary Readers, Ithaca:
Cornell Univ. Press, p. 158-176.

C. KLEINHENZ, 2007: «Perspectives on Intertextuality in Dante’s Divina Com-
media», Romance Quarterly, núm. 54, p. 183-194.

Ll. LLECHA; L. ANOLL (ed.), 2011: Miscel·lània in memoriam Alfons Serra-
Baldó (1909-1993) en el centenari del seu naixement, Barcelona: Publicacions de
l’Abadia de Montserrat.

M. MANCINI, 1991: «Scenografie di Bertran de Born», dins DDAA, Studia in
honorem prof. M. De Riquer. IV, Barcelona: Quaderns Crema, p. 507-526.

P.V. MENGALDO, 1973: «Oc», dins DDAA, Enciclopedia Dantesca. IV, Roma:
Enciclopedia Italiana, p. 111-117.



Eduard Vilella, El gènere decapitat

Estudis 51

F. OROZ, 1971-72: «Cerverí de Girona y Dante», Boletín de la Real Academia
de Buenas Letras de Barcelona, núm. 34, p. 275-279.

M. PICONE, 1979: «I trovatori di Dante: Bertran de Born», Studi e problemi di
critica testuale, núm. 19, p. 71-94.

M. PICONE, 1981: «La poesia romanza della salus (Bertran de Born nella Vita
Nuova)», Forum italicum, núm. 15, p. 3-9.

M. PICONE, 2003: «La carriera del libertino: Dante vs. Rutebeuf (una lettura di
Inferno XXII)», L’Alighieri, núm. 44, p. 77-94.

M. de RIQUER, 1975: Los trovadores. Historia literaria y textos (3 vol), Barcelo-
na: Ariel.

A. SERRA-BALDÓ, 1998 [1934]: Els trobadors, Barcelona: Barcino.
F. SUITNER, 2005: «Dante e Bertran de Born», dins Dante, Petrarca e altra poe-

sia antica, Fiesole: Cadmo, p. 29-46.[1980]
A. VALLONE, 1988: Cultura e memoria in Dante, Napoli: Guida.
E. VILELLA, 2010: «E de fendutz per bustz tro als braiers»: sulla presenza del-

l’eredità di Bertran de Born nella Commedia», Tenzone, núm. 11, p. 119-133.




