170 STUDIA LUL'LIANA

profusament els derivats gramaticals que Llull adopta per als corre-
latius i que anomena, com ¢és sabut, una forma de parlar «arabiga»:
«Idest, si igitur natura olfactibilis, que non exisistit nisi olfaciente, sit
odor ipse, non intentio comparativa que contingit odori, manifestum
est quid odor facir olefacere omne olefactum [...]».

Furgant, finalment, en la rebotiga de I’article que ressenyem, es detecta
que les fonts d’informacié decisives per a la descripcié de la gnoseolo-
gia lul-liana son mediates, perque, a més de 1’Electorium, hom remet en
un punt clau a ’excel-lent sintesi de Marta Romano dins de la Introduc-
tion de Brepols del 2008 (p. 22, n. 42). Les citacions directes d’obres
lul-lianes no tenen present en cap cas la data de redacci6. Predominen,
és clar, textos posteriors a 1290, com I’Arbre de ciéncia o el Liber novus
de anima rationali, pero també surten esmentats la Logica del Gatzel,
el Llibre de contemplacié en Déu, el Llibre d’amic i amat i, més d’una
vegada, el Liber Chaos, datable entre 1285 i 1287 durant el periode de
transicio a les obres de la segona fase de I’ Art, tan conspicu en materials
rellevants per a explorar la teoria del coneixement en Llull.

L. Badia

31) Higuera, «La reescritura de la “philosophiam supernaturalem” en las
ediciones lulianas de Lefévre d’Etaples: phantasia, ciencia y contemplacion»

Aquest article s’emmarca en 1’interes, renovat durant els ultims anys,
per la historia del lul-lisme, un moviment del qual 1’insigne editor i
humanista Jacques Lefévre d’Etaples és un dels representants més
destacats.

Com han evidenciat les edicions critiques de les obres editades per
Lefévre d’Etaples, I’erudit francés intervingué de forma massiva en
els textos lul-lians que dona a la impremta, fins a tal punt que arriba a
suprimir alguns versicles del Liber de amico et amato i n’afegi d’al-
tres de collita propia. Fins al dia d’avui, aquestes intervencions s’han
considerat més aviat de caracter literari: s’ha parlat, doncs, de les «cor-
reccions estilistiques» a 1’edicio fabriana del Phantasticus o de la seva
«voluntat de recreacio del text» en altres casos, com en el ja mencionat
Liber de amico et amato.

El mérit de I’estudi presentat per José Higuera rau en el fet que apro-
fundeix en les possibles raons doctrinals que hom pot esbrinar darrera



BIBLIOGRAFIA I RESSENYES 171

del que sembla, a primera vista, una qiiestid més aviat de caire estetic
que no pas d’orientaci6 filosofico-teologica. Tal com I’autor intenta
mostrar a partir de passatges de les edicions fabrianes del Liber de
amico et amato i del Phantasticus (no pren en consideracio el Liber
natalis pueri parvuli lesu), la lectura i les modificacions que Lefévre
d’Etaples aplica a les obres de Llull servirien per a «formular un ideal
de filosofia que aspire a un conocimiento sobrenatural partiendo de la
vida contemplativa y del uso especulativo de las facultades del almay
(p. 610). Malgrat que aquesta interpretacié sigui molt suggerent, les
comparacions textuals, com ara la taula de la pagina 615, que confron-
ta passatges del Phantasticus provinents de les versions del text de Ni-
colau de Cusa i Lefévre d’Etaples, no acaben de donar tota 1’evidéncia
que seria desitjable per tal de recolzar amb fermesa la proposta de
I’autor. Tanmateix, o precisament per aixo, José Higuera obre una via
d’interpretacié que val la pena d’explorar a fons en estudis futurs.

Cal fer notar que hi ha un certa laxitud a I’hora de citar els textos llatins
originals, fet que, a vegades, pot dificultar la comprensi6 del text. N’és
un exemple el cas de la definici6 isidoriana de la filosofia: «philoso-
phia sit humanarum divinarum quod rerum scientiam» (p. 618), en lloc
de: «philosophia sit humanarum divinarumque rerum scientiay; també
cal remarcar I’is gratuit d’expressions llatines declinades, com ara al
titol de ’article «philosophiam supernaturalemy.

A. Fidora

32) Hughes, «What does Ramon Llull mean when he says “[el resclus] se
maravella com podia esser que Déus no exoya la natura humana de Jesucrist,
qui pregava per son poble la natura divina”?»

Aquest dens article comenca detallant algunes de les possibles influ-
éncies sobre Ramon Llull de I’heréncia neoplatonica medieval (Ploti,
Procle, el Pseudo-Dionis i el Liber de causis). A partir d’aquesta pre-
séncia del neoplatonisme, 1’autor remarca el diferent significat entre
la concepcid neoplatonica i aristotelica de la causalitat. Mentre que
des de plantejaments aristotélics la causa €s la realitzacié en acte de la
poténcia, I’accent neoplatonic entén la causa com a impressioé o com a
donar acte a alguna cosa. Aquesta segona concepcid és més adequada
per ser aplicada a I’esséncia divina (caracteritzada per la seva inherent



