
234

firmen l’agudesa de la mirada de Bosch-Veciana sobre alguns dels punts més 
candents dels estudis, alhora, d’història de la filosofia antiga i de filologia clàssica 
dels darrers decennis, afrontada, aquí com en altres llocs de l’obra, amb l’ajut de 
l’aparat hermenèutic de la logomítica de Duch. Tota una superació, per fi, d’aquell 
suposat enfrontament entre mythos i logos que volia W. Nestle i que obres com 
aquesta esperem que contribueixin definitivament a superar, pel seu anacronisme 
tant com per la seva infertilitat, a casa nostra.

Sergi Grau

Josep-Ignasi SARANYANA, Sobre Duns Escoto y la continuidad de la metafísica. 
Con un epílogo de gramática especulativa (Colección de Pensamiento 
Medieval y Renacentista 152), Pamplona, EUNSA, 2014, 138 pp.

Els estudis dels professors alemanys Albert ZIMMERMANN, Ontologie oder Metaphy-
sik? Die Diskussion über der Gegenstand der Metaphysik im 13. und 14. Jahrhun-
dert: Texte und Untersuchungen (Studien und Texte zur Geistesgeschichte der 
Mittelalters, 8), Leiden: J. Vrin 1965; o Ludger HONNEFELDER, Ens in quantum ens. 
Der Begriff des Seienden als Solchen als Gegenstand der Metaphysik nach der Lehre 
des Johannes Duns Scotus (Beträge zur Geschichte der Philosophie und der Theo-
logie des Mittelalters. Neue Folge, 16), Münster: Aschendorf 21989, veuen en la 
filosofia d’Escot un «segon començament» o «una refundació» de la metafísica. 
Escot, segons aquests autors, representa una nova manera d’entendre la metafísi-
ca que farà fortuna en l’època moderna, una metafísica que es defineix com a 
«ciència transcendental»: Suárez, Wolff, Kant, Pierce són els hereus i continua-
dors d’aquest corrent de pensament. Darrerament, si fem cas dels manuals d’his-
tòria de la filosofia medieval i de les obres de referència, aquesta proposta dels 
professors alemanys ha estat ben acollida. En canvi, el llibre del conegut i recone-
gut teòleg, historiador i filòsof professor Josep-Ignasi Saranyana apunta vers una 
altra direcció. El títol ja ens ofereix la clau de lectura («continuïtat de la metafísi-
ca» d’Escot) del llibre.

El llibre és la recopilació de sis articles, precedits de l’índex (9-10) i d’una 
Nota preliminar (11-16) i seguits d’una nota final (121-126), de la bibliografia 
(127-133) i de l’índex de noms (135-137). El capítol primer («Juan Duns Escoto 
al atardecer», 17-22), fou publicat en català a la revista Medievalia. Revista d’es-
tudis medievals 15 (2012) 53-56. De tots els articles o capítols que formen el lli-
bre, aquest és el darrer a ser escrit. Els altres són anteriors. L’autor hi explica 
«algunos trazos bio-bibliográficos de mi trayectoria escotista» (11). El professor 
Saranyana s’ha interessat sobretot en la filosofia d’Escot els darrers anys, quan 
ja era professor emèrit (aquest fet explica el títol del capítol). L’autor ens explica 
que havia fet la tesis doctoral (defensada l’any 1972) de teologia sobre la teologia 
de la història de sant Bonaventura, però que no s’havia interessat directament 

RECENSIONS

RCatT 40/1 (2015) 231-283



235

per Escot. Després d’aquesta tesi, «Buenaventura quedó arrinconado en mi tra-
bajo y Aquino tomó su relevo» (18). L’any 1982 va escriure un primer article 
sobre Escot (és el publicat en el capítol següent del llibre) i poc després (1985) va 
dedicar unes pàgines de la seva famosa Historia de la filosofía medieval a Escot. 
Fou, però, una conversa amb el professor Albert Zimmerman, la desencadenant 
d’un canvi en la comprensió d’Escot. Saranyana es confessa amb aquestes parau-
les: «[Escoto] no había intentado elaborar una metafísica alternativa a la de 
Aquino, como yo siempre había sostenido en mis clases y en las tres primeras 
ediciones de mi manual, al situarlo en el contexto de las diatribas de 1270 y 1277 
sobre el aristotelismo heterodoxo; más bien había querido resolver los problemas 
destapados por la metafísica aquiniana, aunque analizados desde la tradición 
filosófica agustino-aviceniana y bonaventuriana» (19-20), o com diu al final del 
capítol: «Si alguien quiere habérselas con Escoto, tendrá que asumir las conse-
cuencias: un largo duelo con su grandiosa síntesis metafísica, punto culminante 
de la via antiqua, por una parte, y puerta abierta al mismo tiempo a la nova, que 
no es tan nova, pues sigue, más o menos, el itinerario de la antiqua» (21-22). Des 
de llavors, l’autor ha dedicat diversos treballs a Escot: són els que ara podem 
llegir en aquest llibre.

El segon capítol («El pensamiento teológico franciscano: San Buenaventura, 
Duns Escoto, Guillermo de Ockham», 23-41) és la ponència pronunciada amb 
motiu dels actes commemoratius del VIII centenari del naixement de sant Francesc 
d’Assís i publicada en la revista Scripta Theologica 14 (1982) 847-862. L’objectiu de 
l’article no és oferir una síntesi de la teologia d’aquests tres autors, sinó analitzar 
«si existe, al menos en los tres autores citados, una teología de corte propiamente 
franciscano» (23) o dit amb altres paraules «si el revolucionario mensaje espiri-
tual de San Francisco de Asís tuvo repercusión, y hasta qué punto la tuvo, en el 
quehacer técnico de los tres pensadores referidos, bien en sus conclusiones filo-
sófico-teológicas, bien en sus presupuestos de partida» (23). Un primer apartat, 
doncs, de l’estudi tracta d’esbrinar les característiques fonamentals del francisca-
nisme. Saranyana, després de considerar diverses propostes (Chevalier, Gemelli, 
Merino), arriba a la conclusió que són la fraternitat o germandat amb la natura i 
la primacia de l’amor; i constata una dificultat: sant Francesc va concebre el nou 
Orde com a laic, però progressivament es va anar convertint en un orde majorità-
riament clerical. Aquest canvi va comportar també que la teologia i el saber en 
general fos assumit a l’interior de l’orde com un mitjà de formació i d’acció apos-
tòlica. La dificultat consisteix en la impossibilitat de comparar la teologia dels 
mestres estudiats en aquest capítol amb la teologia de sant Francesc, simplement 
perquè en sentit propi aquest darrer no és «teòleg». I quin és el resultat de l’àna-
lisi del professor Saranyana: Bonaventura és el veritable iniciador de l’escola 
franciscana i la seva tasca va consistir a expressar la tradició filosòfica i teològica 
de la Universitat de París amb categories franciscanes. Escot va seguir fidel a la 
tradició filosòfica de l’Occident medieval i als valors del franciscanisme (dignitat 
de l’home guarit per la gràcia, primacia de la llibertat, excel·lència de la voluntat 

RECENSIONS

RCatT 40/1 (2015) 231-283



236

comparada amb la intel·ligència), però va obrir també un esvoranc entre «lo teo-
logal y lo teológico» (37). Aquest esvoranc, per a Ockham, ja és pràcticament 
insalvable. Es pregunta Saranyana: «¿Qué queda de aquella admirable síntesis 
vivida por San Francisco y repensada años después por San Buenaventura? Yo me 
atrevería a decir que resta muy poco, quizá sólo esa espontánea e innata tenden-
cia a ponerse en contacto directo con cada una de las cosas singulares, que se 
consideran en sí como una unidad acabada; y quizá también la confianza absolu-
ta, casi ciega en el caso de Ockham, en la omnipotencia de Dios, que en el fondo 
resulta incomprensible para nosotros» (41).

El tercer article («Onto-teología en Juan Duns Escoto», 43-61) fou publicat 
l’any 2004 en el volum editat per T. TRIGO, Dar razón de la esperanza. Homenaje al 
Prof. Dr. José Luis Illanes, Pamplona: Eunsa. En part assumeix el concepte de 
«refundació» de la metafísica d’Escot proposat per Zimmerman i Honnefelder: el 
concepte de filosofia primera d’Aristòtil, segons Escot, no pot parlar amb propie-
tat del Déu cristià. La metafísica, efectivament, és per a Escot en sentit estricte 
una ontologia, la ciència de l’ésser en tant que ésser. L’ésser en tant que ésser és el 
primer objecte de l’enteniment. La teologia natural té com a objecte d’estudi l’ens 
infinit i passa a ésser una part de l’ontologia. Conclusió (61): «La ontología, con-
vertida en teología natural, alcanzó así un estatuto epistemológico propio e inter-
medio, orillando cualquier confusión con la teología sobrenatural y con la filoso-
fía primera aristotélica. Pero, ¿a qué precio? La univocidad del ente, en esta forma 
peculiar alumbrada por Escoto, ¿es suficiente para garantizar que Dios no se 
escape del horizonte humano estrictamente natural, quedando recluido en el pre-
dio exclusivo de la teología sobrenatural?».

El capítol següent («“Primo in intellectu cadit ens”. Juan Duns Escoto frente a 
Tomás de Aquino», 63-65) compara el sentit que té per a Duns Escot i Tomàs 
d’Aquino la frase del títol. L’article fou publicat originàriament en el volum col-
lectiu editat per M. Carbajo Núñez, Giovanni Duns Scoto. Studi e ricerche nel VII 
Centenario della sua morte (Medioevo 15), Roma: Antonianum 2008, 262-272. 
Tomàs d’Aquino i Duns Escot tracten d’aquest tema en els respectius comentaris 
als llibres de les Sentències de Pere Llombard (distinció tercera del primer llibre). 
La frase «primo in intellectu cadit ens» és comuna a ambdós autors, però té un 
sentit diferent per a cada un d’ells. Per a Tomàs l’ens és captat ja per una simple 
aprehensió com allò que té ésser. L’ens és pres de l’acte d’ésser («ens sumitur ab 
actu essendi»). Déu és, doncs, per a Tomàs d’Aquino el «primum cognitum». En 
canvi, per a Escot el «primum cognitum» és l’ens generalíssim. Déu, doncs, no és 
l’objecte de la metafísica. Rere les diferències d’interpretació d’ambdós autors hi 
ha dos conceptes diferents de filosofia, teologia i metafísica. Per a Escot, «el des-
arrollo ulterior de tal planteamiento establecerá un hiato entre teología (sobrena-
tural) y filosofía, que después tendrá que suturar complejamente con una especie 
de “refundación” o “redefinición” de la metafísica» (65).

El capítol cinquè («Sobre la teología como ciencia práctica en el siglo XIV», 77-
91) fou publicat originalment en alemany en el llibre editat per M. LUTZ-BACHMANN 

RECENSIONS

RCatT 40/1 (2015) 231-283



237

– A. FIDORA, Handlung und Wissenschaft. Die Epistemologie der praktischen Wissen-
schaften im 13. und 14. Jahrhunderts, Berlín: Akademie Verlag 2008, 143-151, i 
amb motiu de la traducció al castellà ha estat ampliat. És coneguda la tesi de 
Luter segons la qual la teologia especulativa ha d’anar de dret a l’infern. La verta-
dera teologia és pràctica. Duns Escot és en aquest sentit un precedent (atenuat) 
de Luter. En realitat, el canvi que va alterar la tradició augustiniana tradicional 
fou el de Tomàs d’Aquino en considerar que la teologia era principalment una 
ciència especulativa, més especulativa que pràctica. Potser les diferències entre 
Tomàs d’Aquino i Duns Escot no són tan radicals com podria semblar a primera 
vista: «A la letra, sin embargo, es preciso reconocer que Escoto no se separó 
demasiado de sus antecesores, al discutir el tema, Aquino incluido. Parece, a prio-
ri, que no hay un hiato infranqueable entre el Angélico y el Doctor Sutil, por 
mucho que lo hayan subrayado los manuales al uso. En efecto, Tomás nunca negó 
el carácter práctico de la sacra doctrina, aunque destacó que era fundamental-
mente especulativa. Y tampoco Escoto rechazó que la teología tuviera carácter 
especulativo-especulativo, aun cuando haya insistido en su aspecto especulativo-
práctico» (88).

El capítol sisè («Juan Duns Escoto leído por Martin Heidegger», 93-107) és 
dedicat a la tesi d’habilitació de Heidegger, intitulada Die Kategorien- und Bedeu-
tungslehre des Duns Scotus. Aquest capítol havia estat publicat l’any 2008: C. A. 
LÉRTORA MENDOZA (coords.), Actas del XII Congreso de Filosofía Medieval Juan 
Duns Scoto, Buenos Aires: Fepai (CD-Rom). A grans trets la interpretació de Hei-
degger seria la següent: «Heidegger creyó, al estudiar una gramática especulativa 
atribuida a Escoto [ara sabem que l’autor és Tomàs d’Erfurt, però el contingut 
d’aquesta obra és escotista], que Duns habría descubierto la vía para superar la 
división introducida por el intelecto al decir la realidad. De antemano, el filósofo 
alemán estaba convencido de que Escoto —el filósofo de la individualidad de las 
cosas— había sido también el filósofo de la unidad del decir sobre las cosas» (94). 
Fins a quin punt és fidel aquesta interpretació de Heidegger? L’autor planteja la 
pregunta, però deixa la resposta al judici del lector.

El llibre es clou amb un epíleg, dedicat no a Escot com la resta del llibre, sinó 
a Tomàs d’Aquino («Significante, significado y “palabras fundamentales”», 109-
120). Aquest capítol fou publicat anteriorment, per primera vegada, en Anuario 
filosófico 11/2 (1978) 197-207; i tres anys després, en alemany, dins un volum de 
la col·lecció Miscellanea Mediaevalia 13/1 (1981) 424-433. Saranyana estudia la 
relació entre significant, significat tal com Tomàs d’Aquino la va plantejar en la 
introducció de l’opuscle Contra errores graecorum. Conclusió (114): «el significan-
te alude al significado y a través de él llega a lo concreto. Pero, puesto que la 
referencia del significante al significado (la sentencia) es puramente convencional 
o arbitraria, habrá que asegurar que no es convencional la relación entre el signi-
ficado y la cosa concreta, porque, en caso contrario, sería imposible encontrar 
proposiciones significantes, se habría establecido un muro infranqueable entre 
los hombres y, por tanto, también sería imposible el hecho mismo de traducir». El 

RECENSIONS

RCatT 40/1 (2015) 231-283



238

vocabulari teològic planteja problemes específics. Les «paraules fonamentals» 
que han servit per a expressar aspectes bàsics de la fe s’haurien de mantenir.

Presentat globalment el contingut del llibre, voldria fer dues observacions, 
molt relacionades entre elles i una conclusió final. La primera observació es refe-
reix a aquella frase —una confessió personal de l’autor, en definitiva— que trobem 
a la pàgina 19 del llibre: Escot «no había intentado elaborar una metafísica alter-
nativa a la de Aquino». L’autor no sempre ho havia pensat així, però una conversa 
amb el professor Zimmermann el va menar cap a aquesta conclusió. Tradicional-
ment, els manuals presenten les metafísiques d’ambdós autors com a alternatives 
i contraposades, però si llegim atentament l’obra d’Escot ens adonem fàcilment 
que el diguem-ne pensament seu de referència, contra el qual sovint polemitza, és 
el d’Enric de Gant, no el de Tomàs d’Aquino. Però ja el primer escotisme i el 
tomisme de la primera meitat del segle XIV varen convertir aquests dos autors, 
Tomàs d’Aquino i Duns Escot, en dos mestres contraposats, els caps de dues esco-
les rivals. Per aquesta raó, em sembla, són molts els historiadors de la filosofia 
medieval que han fet —hem fet, vaja— un camí molt semblant al de l’autor. Vol-
dria aportar dues dades que crec molt significatives en la «construcció» d’aquesta 
visió de les coses. El deixeble d’Escot Antoni Andreu, poc després de la mort del 
mestre, redacta un comentari de la Metafísica d’Aristòtil. Ell mateix ens diu que 
no vol escriure una obra original, ans simplement organitzar i sistematitzar les 
idees proferides pel mestre. També se serveix de les primerenques Quaestiones 
Metaphysicae d’Escot, revisades a la llum de l’Ordinatio. Amb aquest material, 
Andreu vol escriure un comentari de la Metafísica aristotèlica que superi el de 
Tomàs d’Aquino. Moltes vegades en l’exposició literal segueix més o menys al peu 
de la lletra Tomàs d’Aquino. De tant en tant, el critica i exposa la doctrina alterna-
tiva d’Escot. Andreu no esmenta Tomàs d’Aquino pel seu nom, sempre fa servir 
expressions del tipus quidam expositor. El resultat és un comentari literal, amb 
quasi un centenar de qüestions intercalades al lloc més oportú de l’exposició. 
Segona dada: un famós editor de l’obra de Tomàs d’Aquino i destacat tomista, 
Bartolomeo della Spina (segles XV-XVI), va escriure unes Defensiones de la metafí-
sica de Tomàs d’Aquino contra els atacs d’Antoni Andreu. Aquestes «defensiones» 
s’editaven en el lloc corresponent del Comentari de la Metafísica de Tomàs 
d’Aquino.

Segona observació. Vista amb perspectiva, és a dir, des de la perspectiva que 
efectivament donen els anys dels darrers segles de l’edat mitjana i de l’època 
moderna, la novetat de la metafísica escotista, em sembla, consisteix a haver 
intentat resoldre una tensió que ja planteja el mateix text de la Metafísica d’Aris-
tòtil: em refereixo a la tensió entre teologia i ontologia. La proposta de Tomàs, per 
dir-ho a grans trets, és fer compatible ambdós discursos, el que tracta de Déu i el 
que tracta de l’ens (els que C. Wolff anomenarà «metafísica general o ontologia» i 
«teodicea», que juntament amb la cosmologia racional i la psicologia racional 
conformen la «metafísica especial») amb la noció d’«analogia». Aquest concepte, 
em sembla, per a Escot va en detriment del caràcter «científic» de la metafísica. 

RECENSIONS

RCatT 40/1 (2015) 231-283



239

Només la univocitat pot ésser el fonament d’una «scientia» metafísica en sentit 
estricte, d’una metaphysica transcendens. I aquesta serà la via que prevaldrà en 
l’època moderna. Si hem de reconèixer a Tomàs d’Aquino el mèrit d’haver conver-
tit la teologia en scientia, també li hem de reconèixer a Escot el d’haver fet el 
mateix respecte de la metafísica.

Conclusió: Honnefelder i Zimmerman varen destacar la importància d’Escot 
en la història de la metafísica. Sense negar aquesta importància (sinó que en bona 
part l’assumeix), Saranyana remarca els elements de continuïtat de la metafísica 
d’Escot respecte de la tradició augustiniana, victorina i bonaventuriana, i fins i tot 
platònica i parmenidiana anteriors. Entesa així, la tesi del professor Saranyana 
em sembla no només acceptable, sinó enraonada i útil. Recomanem la lectura 
d’aquest llibre: és un llibre que fa pensar, que tracta d’un dels grans problemes de 
la història del pensament i és escrit amb l’habitual perspicàcia i sentit pedagògic 
de l’autor.

Jaume Mensa i Valls

Luís SÁNCHEZ NAVARRO, El logos del reino. Las diez parábolas de Mateo (Aso-
ciación Bíblica Española 61), Estella: Verbo Divino 2013, 238 pp.

El doctor Sánchez Navarro ens obsequia amb un interessant estudi i consegüent 
reflexió sobre les paràboles en l’evangeli de Mateu. L’autor és un molt bon conei-
xedor dels evangelis sinòptics, i en especial del primer evangeli, com ho demostra 
la seva bibliografia personal. El seu coneixement ampli fa possible que la mono-
grafia que tenim al davant, malgrat se centri solament en les paràboles del Regne, 
accedeixi al pensament global de Mateu i faci entenedor i clar el seu objectiu.

L’estudi té un estil senzill i amè, cosa que en facilita la lectura. En cap moment 
això no li resta profunditat ni rigor acadèmic, ja que la seva fonamentació rau en 
una acurada anàlisi de les paraules. Prova d’aquesta realitat és també la rica 
biblio grafia del volum, que permet seguir els comentaris més importants de 
l’evangeli de Mateu. 

L’autor opta per una investigació sobre unes paràboles. Ell mateix ens aclareix 
a l’inici, amb citació de Dodd, que parlar de les paràboles implica arribar a la 
predicació més genuïna de Jesús, de manera que quedem advertits que l’obra 
voldrà desenvolupar una part important del missatge del Mestre de Natzaret. A 
més, l’autor ens acota el temari d’estudi reduint l’anàlisi al que ell anomena les 
paràboles del Regne. La temàtica agafa, així, de ple, la visió de Mateu, més preo-
cupat que els altres sinòptics per desenvolupar aquest concepte de Regne. 

Les paràboles analitzades són, aleshores, deu: el blat i el jull, el gra de mostas-
sa, el llevat, el tresor, la perla, la xarxa, el servent sense misericòrdia, els treballa-
dors de la vinya, les noces, i les deu verges. L’autor dóna importància al número 
deu i al seu sentit simbòlic com a xifra rodona que expressa totalitat, i que trobem 

RECENSIONS

RCatT 40/1 (2015) 231-283


