-

Revista
de Catalunya

Fundada per Antoni Rovira i Virgili
Dirigida per Quim Torra

291

Juliol - Agost - Setembre de 2015



Publicacié editada per la Fundacié Revista de Catalunya

info@revistadecatalunya.cat — www.revistadecatalunya.cat
Impulsada i dirigida per Max Cahner entre el 1986 i el 2011
Patronat
President: Joan Vallvé. Secretari: Joan G. Codina
Vocals: Oriol Amat, Oriol Pi de Cabanyes, Agusti Pons 1 Josep M. Roig Rosich
Equip directiu
Director: Quim Torra. Subdirector: Jordi Manent. Geréncia: Joan G. Codina
Secretari del Consell de redaccid: Joan Tres
Consell de redaccio
Josep Vicent Boira, Maria Dasca, Frederic Ribas, Queralt Solé i Meritxell Talavera
Comité assessor
César Calmell, Josep M. Domingo, Francesc Fontbona, Pilar Garcia-Sedas,
Josep M. Murgades, Josep M. Sans Travé, Antoni Simon,
Jaume Sobrequés i Viceng Villatoro

Subscripcions: Fundacié Revista de Catalunya — C. Jovellanos, 2, pral. 2a 08001 —
Barcelona
subscripcions@revistadecatalunya.cat

Preus de subscripcio: 60 euros I'any; a Europa, 78 euros I'any;
resta del mén: 130 dolars USA anuals

Secretaria de redaccid: Julia Martinez Fernindez
Correccid: Maria Merce Riu i Codinach

Disseny de portada: Estudi Muto. Disseny interior: Josep Palicios
Magquetacié: L’ Apostrof, SCCL
ISSN: 0213-5876 — Diposit legal: B. 32.579-1986

Amb el suport de:

@ Generalitat de Catalunya @ Dlputacié m

Auntament de :.
Barcelona ‘IJ%L

A

Departament Aancomurto)
QU de la Presidéncia Barcelona  SeTmiy I

Obra Social "la Caixa”

COL-LABORADORS 291

Ortol Amat, catedratic d'Economia Financera i Comptabilitat. Universitat Pompeu Fabra
Enric Blanco Pifol, doctorand de la Universitat de Barcelona
Josep Vicent Boira, geograf i professor. Universitat de Valéncia
Francesc Canosa Farran, periodista 1 escriptor
Guillem Canameras Vall, estudiant de doctorat a la Universitat de Barcelona
Joan Casals i Clotet, misic i professor emerit de la Universitat Autonoma de Barcelona
Josep Maria Casasts i Guri, catedratic de Periodisme a la Universitat Pompeu Fabra.
Membre numerar de I'Institut d’Estudis Catalans
Ramon Corts i Blay, professor a la Facultat Antoni Gaudi d’Historia de I'Església, Arqueo-
logia 1 Arts Cristianes (FHEAG)
Joan Esculies Serrat, doctor en Historia. Grup de Recerca en Estats, Nacions 1 Sobiranies
(GRENS) de la Universitat Pompeu Fabra
Francesc Fontbona, membre de I'IEC i de ’Académia de Belles Arts de Sant Jordi
Giuseppe Grilli, professor de la Universitd degli Seudi Roma Tre
Jaume Mensa 1 Valls, professor titular de filosofia medieval a la Universitat Autonoma de
Barcelona
Josep Murgades, catedratic de Filologia Catalana a la Universitat de Barcelona
Miquel Payeras, periodista
Josep Poca, escriptor i editor
Eduard Puigventés Lopez, historiador
Frederic Ribas, economista
Josep M. Roig Rosich, professor d’historia contemporinia a la Universitat Rovira i Virgili
Queralt Solé, professora d’historia de la Universitat de Barcelona
Quim Torra, llicenciat en dret i editor
Viceng Villatoro, periodista i escriptor



EpITORIAL

Josep M. Roig Rosich: Carta de comiat

Quim Torra: Una baula en la cadena

RAONAMENTS
Joan Esculies Serrat: La primera deniincia per aturar un Estatut d’ Autonomia

Jaume Mensa i Valls: Antoni Andreu, deixeble catala de Duns Escot
Josep Maria Casastis i Guri: Miquel dels Sants Oliver: tensions de premsa
i catalanisnte

Ramon Corts i Blay: El cardenal Vidal i Barraquer i la Dictadura de Primmo de

Rivera (1923-1930): practica 1 defensa d’un catalanisme

REALITATS

Eduard Puigventds Lopez: La figura de Companys, avui

Oriol Amat: Impacte econdmic de diferents escenaris de futur per a Catalunya
Giuseppe Grilli: Jornada “in memoriam” de Carles Miralles a Roma

CONNEXIONS
Viceng Villatoro: Alguna cosa estd tornant, pero no sabem ben bé qué

PENSANT EL PRESENT

Francesc Canosa Farran: Equacions catalanes

Josep Vicent Boira: Les eleccions del 24 de maig de 2015 a Valéncia: un pafs
amb politica

Miquel Payera;: El perqué del canvi balear
DiALEGS

Queralt Solé: Entrevista a Hilari Raguer, monjo de Montserrat: “Malgrat els
anys al monestir, no he arribat a la santedat!”

REVISTA DE LES ARTS -
Guillem Cafiameras Vall: Josep Gudiol Ricart (1904 - 1985)

REVISTA DE LLIBRES
Francesc Fontbona: Josep Maria Cadena i els dibuixants del “Cu-cut!”

Espai de Lectura
Enric Blanco Pifiol, Joan Casals i Clotet, Josep Murgades, Josep Poca,
Frederic Ribas

» I»I li
702137587001 ‘"l

15.
26.

37.

48.

63.
74.
87.

95.

107.

115.
120.

129.

141,

163.
169.



Antoni Andreu, deixeble catala de Duns Escot

Jaume Mensa 1 Valls

“Antonius Andreae could be satisfied:

with his commentary Scotism received a perfect tool for propagation of its philosophy,
which could then effectively compete with other schools

until the end of the Middle Ages and beyond it.”

M. Gensler (1997: 50)

1. REIVINDICACIO D’ANTONI ANDREU

Les obres d’Antoni Andreu (f ante 1333) van tenir un paper molt
destacat en la formacié i la difusié de ’escotisme. En sén testimoni
els més de cent manuscrits conservats en biblioteques d’arreu d’Eu-
ropa 1 una trentena d’edicions publicades entre els anys 1471 1 1520
pels millors impressors de Napols, Bolonya, Venécia, Estrasburg,
Parfs o Londres, per exemple. Es dificil de.trobar una biblioteca uni-
versitaria d’aquella época minimament important que no posseeixi

26

Antoni Andren, deixeble catald de Duns Escot

almenys un exemplar d’alguna edicié incunable de ’autor catala.
Sense la claredat, la capacitat de sintesi, el rigor metodologic i la
mentalitat sistematitzadora d’Andreu, I’escotisme no hauria esde-
vingut una de les grans escoles filosofiques medievals, o si més no
hauria tingut unes caracteristiques ben diferents. Amb raé, doncs,
Andreu ha estat considerat el “segon fundador de I’escotisme”
(C. Bérubé 1979: 387).

L’objectiu d’aquestes pagines és dibuixar el perfil intel-lectual
d’Antoni Andreu en el context del pensament escotista i presentar
la seva contribucié a la historia de la filosofia.

2. EL MESTRE: JOAN DUNS ESCOT

En un Syllabus molt comentat, de I'any 1277, el bisbe S. Tempier
de Paris condemna 219 tesis filosofiques. En darrer terme, aquesta
sentencia plantejava la qiiestié de fins a quin punt la fe cristiana
podia assumir el pensament d’Aristotil (interpretat pels comentaris-
tes musulmans Averrois i Avicenna). Filosdficament, el segle XIII
significa la recuperacié plena del corpus aristotélic, 1, teoldgicament,
I'elaboracié de grans sintesis entre la filosofia aristotélica i la teologia
cristiana. El maxim exponent d’aquesta linia de pensament és Tomas
d’Aquino (11274). Seguint el model aristotélic de ciéncia, ’ano-
menat Doctor comil va convertir la teologia sapiencial tradicional
en una scientia escolastica, universitiria de ple dret, és a dir, en un
saber assentat sobre uns primers principis (la ciéncia de Déu i dels
sants), coneguts per fe, a partir dels quals el tedleg, fent Gs de la rad
humana, extreia deductivament conclusions. El cami de 1a filosofia
(aristotélica) portava cap a les portes de la fe.

Després del Syllabus del 1277, els tedlegs tenien clar que el
primer motor immobil d’Aristotil no era inequivocament el Déu
trinitari revelat a la Biblia. Entre 1'un i I'altre s’obria un esvoranc
que només la fe podia saltar. En aquest context, Joan Duns Escot
(t1308) va redefinir el sentit de la teologia i va revisar les possibilitats

27



JAUME MENsA I VALLS

de la raé humana de conéixer Déu. Per a Escot, la teologia ja no
era aquella scientia deductiva, eminentment tedrica 1 abstracta, que
operava segons les lleis de la logica aristotélica, siné una reflexid
sobre la revelacid, és a dir, sobre fets historics —i, per tant, contin-
gents— com s6n la creaci6 i Pencarnacié. La teologia, afirma Escot
a la Lectura, “és anomenada propiament saviesa i no pas ciéncia”
(J.D. Escot 2000: 148). Es una teologia historica, més vivencial i
centrada en ’Evangeli, cristocéntrica. La rad humana, la metafisica,
no pot conéixer Déu: 'objecte primer de la metafisica ja no és Déu
(Tomis d’Aquino), sind I'ésser 1 les seves propietats. La filosofia no
pot demostrar cap veritat sobrenatural.

El pensament d’Escot, el Doctor subtil, és agut, penetrant, pers-
picac. I complex, dificil, enrevessat. En realitat, Escot va morir
quan era relativament jove (uns quaranta anys) 1 la seva obra i el seu
pensament encara s’estaven desenvolupant a la recerca de formula-
cions cada vegada més reeixides. Els seus escrits tenen un caricter
inacabat 1 fragmentari (J.A. Merino 1993: 181). Els primers deixe-
bles d’Escot (Guillem d’Alnwick, Alfred Gonter, Joan de Mayronis,
Joan de Bassols, Francesc de Marchia o Antoni Andreu) empren-
gueren la tasca de convertir les fertils 1 prometedores intuicions del
mestre en un veritable cos de pensament, sistematic, organitzat i
arrodonit. I entre aquests sobresurt el nom d’Andreu, anomenat
amb rad I’Scotellus. Considerada globalment, ’obra d’Andreu és
un curs complet de filosofia (1dgica, filosofia natural, metafisica) ad
mentem Scoti. Andreu no es proposa d’escriure una obra original,
genuina en el sentit modern del mot, sind que, com sovint ell ma-
teix sol dir al final d’alguns llibres, “segueixo la doctrina d’aquell
subtilissim i excel-lentissim doctor, la fama i la memoria del qual
seran sempre beneides, com és natural que aix{ sigui per a aquella
persona que amb la seva sagrada 1 profunda doctrina omple i fa
ressonar tot I'univers, és a dir mestre Joan Duns, de nacid escoces
1 d’habit francisca [...]. Lector, si trobes alguna cosa ben dita en
aquesta obra, sapigues que ha rajat de la font 1 la profunditat de la
seva doctrina. Si hi hagués alguna cosa menys ben dita o que d’al-

28

Antoni Andreu, deixeble catald de Duns Escot

guna manera contradigués la seva doctrina, atribueix-la a la meva
impericia” (A. Andreu 1892: 600).

No és estrany, doncs, que des del primer moment els tractats
d’Andreu s’hagin conf6s amb els d’Escot. Sovint s’han editat con-
Juntament. D’un segle en¢a els critics han fet passes valuoses per tal
de destriar les obres de 'un i de Ialtre, perd encara resta molt per
fer. Establir una llista dels seus escrits indubtablement auténtics no
tan sols és una condici indispensable per reconstruir fidelment el
seu pensament, sind que indirectament també ho és per conéixer,
per contrast, el del mestre.

3. ANTONI ANDREU: DADES BIOGRAFIQUES

Les dades biogrifiques conegudes d’Antoni Andreu sén escasses.
La font principal d’informacié sén els colofons dels manuscrits més
antics. No hi ha dubte que fou francisca de la Provincia d’Aragé i
de la Custodia de Lleida. Aixi consta en nombrosos codexs, com
per exemple en un dels més antics, el de la Biblioteca de I’Arxiu
de la Catedral de Pamplona: ms. 6, fs. 20 i 59 (1333-1335). En
Pambit territorial de la Custodia de Lleida, Andreu exerci la seva
activitat docent. Alguns manuscrits, per exemple el de I’Staatsbiblio-
thek Preussischer Kulturbesitz, de Berlin: ms. Theol. lat. qu. 32,
f. 244 (segle XV), ens informen que Andreu fou lector de filosofia
natural al convent de Monts6. Aquesta dada encaixa perfectament
amb la pertinenga d’Andreu a la Custddia de Lleida, perque, segons
una llista de 'any 1334, aquesta custddia integrava els convents de
Lleida, Tarragona, Tortosa, Montblanc, Monts6, Cervera, Tarrega
i Morella (P. Sanahuja 1959: 65). Alguns manuscrits el presenten
com a doctor o doctor en teologia. Ja de bona hora fou anomenat
Doctor dulcissimus, dulcifluus i fundatissimus (F. Ehrle 1919: 48 i 55).
D’algunes afirmacions del mateix Andreu es dedueix que fou dei-
xeble d’Escot: “he compilat aquesta obra, aplegant, tan bé com he
sabut, les paraules de fra mestre Joan Duns, d’Escdcia, proferides tot

29



JAUME MENSA 1 VALLS

seient a la catedra magistral” (Biblioteca de I’Arxiu de la Catedral
de Pamplona: codex 6, f. 87). Era, doncs, auditor Scoti (Biblioteca
Ambrosiana, de Mila: ms. A, 69 Inf). Per la manera com el recorda
el copista del manuscrit de Pamplona, de I'any 1333, sembla que
no feia gaire que havia mort. I, a partir d’aquestes dades conegudes,
s’han fet tota mena d’especulacions, deduccions o suposicions que
ara no és el moment de comentar.

Andreu és autor de I'Scriptum in artem veterem, del Tractatus quaes-
tionum de principiis naturae 1 sobretot de I’Scriptum super Metaphysicam
Aristotelis (per bé que cal un examen detallat de la tradicié textual
del darrer titol). També se li atribueixen amb versemblanca una
Quaestio de subiecto totius logicae 1 unes Quaestiones extraordinariae novae
logicae. Bs més problemitica I'autoria d’altres obres: el Commenta-
rium in IV libros Sententiarum, el Compendiosum principium in libros
Sententiarum, uns Sermones, el Tractatus de syllogismo demonstrativo et
topico, les Quaestiones super libros de anima o fins i tot altres opuscles
(M. Gensler 1992).

4. ORIGINARI DE TAUSTE?

Sobre el lloc concret de naixement, els estudiosos han suggerit dues
ciutats: Barcelona 1 Tauste. L’historiador del segle XVIII Jaume Coll
(1738: 161), seguint una cronica d’Angel Vidal acreditada per “es-
crituras antiguas manuscritas” (pero ara perduda), va afirmar que
Antoni Andreu provenia del convent de Sant Francesc de Barcelona.
Seria, doncs, barceloni. Marti de Barcelona (1929: 325) va recordar i
acceptar aquesta explicacid, perd després no ha tingut més seguidors.
El punt feble de la diguem-ne hipotesi barcelonina és que no pot
aportar documentacié i que no justifica la circumstincia que un frare
de Barcelona anés a parar a la Custodia de Lleida.

La hipotesi de Tauste s’ha anat obrint pas en el segle XX, fins i
tot entre historiadors i obres de referéncia catalans. Segurament el
fet que el prestigids Répertoire des sources historiques du moyen dge. Bio-

30

Antoni Andren, deixeble catald de Duns Escot

Bibliographie (U. Chevalier 1905), editat diverses vegades, la fes seva,
hi ha contribuit significativament. D’on ve, perd, aquesta hipotesi?
Sobre quina base documental s’assenta? L’historiador aragonés del
Set-cents, F. de Latassa (1796), ja se’n féu ressd, perd I'origen de la
noticia el trobem en llibres de dos estudiosos de Tauste, el jesuita
Juan Lépez de Arbizu i el franciscd Basilio Iturri de Roncal. El
primer, en una Aprobacién d’un llibre del segon, de I'any 1722, fa
una llista dels prohoms de Tauste i entre aquests esmenta Antoni
Andreu. Juan Lépez de Arbizu també va escriure una monografia,
inedita i actualment perduda, intitulada Compendio de los ilustres hijos
de la villa de Tauste y otros recuerdos de esta antigua, noble y leal poblacién.
Un parell d’anys després, el 1724, Iturri de Roncal, en una mo-
nografia dedicada a la Mare de Déu de Sancho Abarca, de Tauste,
recorda els “hijos” d’aquesta Mare de Déu. Entre aquests sobresurt
Andreu, “taustiano de la antigua casa de los Andreses” (1729 1 1864:
53). Perd no aporten cap document ni prova, sind que recolzen la
seva afirmacié en la simple coincidéncia de cognoms. Abans que
ho fessin aquests dos autors taustians, no hem aconseguit trobar cap
altre estudiés que associés el nom d’Andreu amb Tauste. Blasco de
Lanuza, José Ximénez Samaniego, De Hebrera, Juan de S. Antonio
1 el Cronista Andrés, en parlar d’Antoni Andreu, no mencionen per
a res el nom de Tauste. Si en el cas de Barcelona manca la docu-
mentacib (tot i que Angel Vidal deia haver-la vista), en el de Tauste
tambeé. Si ja costa d’explicar que un francisci de Barcelona anés a
parar a la Custodia de Lleida (tot 1 que entre ambdues custodies les
relacions eren freqiients), encara és més dificil en el cas de Tauste,
poble en el qual en I’¢poca d’Andreu els franciscans no hi tenien
convent.

Fins al dia d’avui no hi ha cap base documental o critica per
continuar sostenint que Andreu era fill de Tauste. El que sabem amb
absoluta seguretat, per activa i per passiva, és que Antoni Andreu era
de la Custodia de Lleida. Que la documentacié coneguda el presenti
com a francisca de la Provincia d’Aragé (que llavors coincidia amb
tota la Corona d’Aragd) o que fos lector al convent de Montsd

31



JAUME MENSsA 1 VALLS

(que pertanyia a la Custodia de Lleida) no ha de confondre ning.
I aquest sembla haver estat 'origen de molts equivocs.

5. ANTONI ANDREU I L'*ARISTOTELISME ESCOTISTA”

Duns Escot és sobretot un tedleg. Els seus tractats principals sén
comentaris a les Senténcies de Pere Llombard, el llibre utilitzat com a
text en les facultats de teologia. Les seves obres estrictament filosofi-
ques o bé pertanyen al periode de joventut o bé sén escrits inacabats
o menors. A més, des d’un punt de vista formal, I’estil d’Escot exi-
geix al lector un esfor¢ permanent: frases llargues i de vegades poc
acurades, amb reiteracions, salts en ’'argumentacid, reformulacions
constants de tesis, distincions subtils, un léxic fluctuant... Gricies
al llenguatge clar, precis, rigords d’Andreu, el Doctor Dulcifluus, en
canvi, les agudes intuicions i els solids principis filosofics d’Escot
adquireixen una organitzacié ben estructurada, que s’expressa en
forma de comentari a I'obra —especialment a la Metafisica— del
filosof per excelléncia, Aristotil. Andreu és el pare de 'anomenat
“aristotelisme escotista” (G. Pini 1995a: 387).

Efectivament, Antoni Andreu escriu tres tractats de filosofia de-
dicats respectivament a la 16gica, la filosofia natural i la metafisica,
temes, sobretot els dos primers, sobre els quals Duns Escot no havia
redactat cap obra sencera. L’ Scriptum in artem veterem és un conjunt
de comentaris relacionats amb la logica “vella”, és a dir, amb els
tractats de logica aristotelica ja coneguts en ’época de Boeci: les
Categoriae o Praedicamenta 1 el De interpretatione o Perihermeneias; la-
Isagoge o introducci6 de Porfiri (traduida al llati per Boeci) a les Ca-
tegoriae d’ Aristotil; el Liber sex principiorum de Gilbert de la Porrée,
llibre que és a la vegada un comentari de les categories aristotéliques;
1 finalment el De divisionibus de Boeci, que, com I'anterior, també
és una mena de comentari de les categories aristotéliques. Sabem
també que Andreu tenia intencié de glossar la logica “nova”: segu-
rament el Tractatus de syllogismo demonstrativo et topico o les Quaestiones

32

Antoni Andreu, deixeble catald de Duns Escot

ordinariae de logica estan relacionats amb aquest projecte. El Tractatus
quaestionum de principiis naturae no segueix el fil de cap obra aristo-
telica, pero reflexiona exclusivament sobre els tres principis de la
natura: materia, forma i privaci. Andreu té especialment en compte
les Quaestiones subtilissimae in Metaphysicam o I’ Ordinatio d’Escot.

L’obra més emblematica d’Andreu és I’ Scriptum super Metaphy-
sicam Aristotelis, el seu opus magnum (M. Gensler 1997; W.O. Duba
2014). Es una expositio textualis de la Metafisica d’Aristotil amb
noranta-una qiiestions intercalades sobre els temes més rellevants.
Com a tal només s’ha conservat en un manuscrit (Oriel College
d’Oxford: ms. 65). La cinquantena de manuscrits restants, les disset
edicions incunables i les posteriors impressions reprodueixen només
el comentari literal (Expositio in XII libros Metaphysicae Aristotelis) o
les qiiestions (Quaestiones super XII libros Metaphysicae Aristotelis). Es,
doncs, una obra extensissima i ambiciosa. D’una banda, I’exposicié
literal té en compte ’obra homonima de Tomas d’Aquino i se’n
serveix fins al punt que Andreu fou acusat d’imitator Aquinatis pels
seus adversaris. El tractat de Tomas, 1’expositor per excel-léncia de
la Metafisica d’Aristotil, és el model que Andreu segueix i la fita que
es proposa de superar. En els passatges fonamentals, sense anome-
nar-lo, utilitzant férmules genériques perd inequivoques com és
ara quidam expositor, Andreu discuteix la interpretacié de Tomas
d’Aquino i ofereix I'alternativa escotista. En resulta, efectivament,
un comentari molt més complet que el tomista. D’altra banda, An-
dreu revisa les Quaestiones subtilissimae in Metaphysicam d’Escot: en
suprimeix, en redacta de noves, les completa o poleix i les col-loca
al lloc més adient del comentari. Com a norma general Andreu
adapta les Quaestiones (que és una obra primerenca) a les tesis de les
més madures Ordinatio i Quodlibet.

Andreu utilitza la doctrina de la univocitat (unitat real i con-
sistent que evita qualsevol contradiccid), formulada per Escot
en I’ Ordinatio, per interpretar no tan sols 'expressid classica d’Aris-
totil I'ens multis modis dicitur (‘’ésser es diu de moltes maneres’),
sind per convertir la metafisica en una scientia transcendens (ciéncia

33



JAUME MENsA 1 VaLLs

de I’ésser en tant que ésser i dels transcendentals o propietats co-
munes de I’ésser), Ginica, organica, estructurada, gracies precisament
a aquesta univocitat del concepte d’ésser. La univocitat substitueix
I'analogia (o relaci6 de semblanga) proposada per Tomas d’Aquino.
El Doctor angelic —sempre segons Andreu—, en comentar la Me-
tafisica d’ Aristotil, confon la praedicatio (‘predicacid’) o relacié entre
el concepte d’ésser 1 els seus referents amb attributio (‘atribucié’), és
a dir, la dependencia real entre els mateixos referents. La predicaci6
pressuposa un primum analogatum (‘primer principi’): entre aquest i
els seus referents hi ha una relacidé de proporcionalitat. L’atribucié,
en canvi, consisteix en la relacié de proporcid entre diversos re-
ferents (sense primum analogatum). Quan Aristotil, en la Metafisica,
parla d’“analogia”, s’estd referint a Uattributio, perd no a la praedicatio
(G. Pini 1991: 551-561; 1 1995b). L’objecte de la ciéncia metafisica
és per a Andreu simplement I'ésser en tant que ésser (ens in quantum
ens), I’ésser comu (ens commune) a Déu i les criatures. Perd, Déu
com a tal, amb la seva deitat i els seus atributs, queda més enlli del
coneixement metafisic, innaccessible a la raé humana. La teologia
natural, que per a Tomas d’Aquino tractava especificament de Déu,
deixa de tenir sentit per a Antoni Andreu: la reflexié sobre Déu, o
meés propiament sobre el principi de ’ésser, forma part de 1’ontolo-
gia general. Respecte de Tomas d’Aquino, doncs, I"““aristotelisme
escotista”, més pessimista davant les capacitats naturals de la rad
humana, interpreta en clau reduccionista la Metafisica d’Aristotil: la
metafisica coincideix amb "ontologia, pero, per contra, i gricies a
la univocitat de I’ésser, tindrd un caracter més “cientific”.

6. LA FORTUNA DE L’OBRA D’ANTONI ANDREU

Si Pobjectiu d’Andreu era exposar les diverses disciplines filosofiques
ad mentem Scoti, sembla que hi va reeixir. Les seves obres foren més
divulgades que les del mateix Escot i esdevingueren el text basic
per a 'ensenyament escotista en les universitats tardomedievals i del

34

Antoni Andren, deixcble catald de Duns Escot

R enaixement. Que només a Oxford i Cambridge s’hagin conservat
vint-i-cinc manuscrits dels tractats d’Andreu, ens hauria de fer pensar.
Andreu basteix I'escotisme propiament filosofic, Ierigeix en un siste-
ma alternatiu al tomisme. Si, per dir-ho aixi, el gran rival filosofic de
Duns Escot fou Enric de Gant, després de 'obra d’Andreu 'adversari
de I'escotisme serd Tomas d’Aquino, el tomisme. No és gens casual
que, temps a venir, un tomista destacat com fou Bartolomeo della
Spina escrivis unes Defensiones (Venécia 1517) de les tesis de Tomas
d’Aquino contra els atacs d’Andreu 1 que aquestes trenta Defensiones
fossin posteriorment integrades a I'interior dels In Metaphysicam Aris-
totelis commentaria de Tomas d’Aquino (Thomas Aquinas 1562), de tal
manera que el lector tenia en un mateix llibre, a més del comentari
de Tomas a la Metafisica d’ Aristotil, I'“aparent impugnacié” &’ Antoni
Andreu (resumida per Della Spina) i la consegiient “refutacié” (també
de Della Spina). Andreu mai no havia esmentat Tomas d’Aquino
pel seu nom, perd Della Spina repeteix el d’Andreu mil vegades, el
converteix en el veritable critic de Tomds i el tomisme.

Antoni Andreu potser no és un “autor/author” segons el signi-
ficat etimologic de la paraula grega (authéntes), és a dir, de “persona
que actua per ell mateix”, pero, sense cap mena de dubte, és un
“autor/auctor” en el sentit de la paraula llatina (auctor prové d’augere,
‘augmentar’), a saber, de “persona que fa acréixer, amplia 0 com-
pleta 'obra d’un altre”. I, des d’aquest punt de vista, en conjunt,
I'obra d’Antoni Andreu és un magnum opus. Una obra magna i un
autor fundatissimus dignes de coneixement.

REFERENCIES BIBLIOGRAFIQUES

ANDREU, A. (1892). Expositio in XII libros Metaphysicae Aristotelis. A: DUNs ScoTl, loannis.
Opera Omnia, V1. Paris: Ludovico Vives.

Berusg, C. (1979). “Antoine André, témoin et intérprete de Scot”. Antonianum, nim.
54, ps. 386-446.

CHevaLier, U. (1905). “Andrea (Antoine)”. A: Répertoire des sonrces historigues du moyen dge.
Bio-Bibliographie. Nouvelle édition refondue, corrigée et considérablenient augmentée,
I (A-I): Patis, Alphonse Picart et fils, col. 229.

35



JAUME MENSA 1 VALLS

Cour, J. (1738). Chronica serdfica de la santa provincia de Cathalufia de la regular observancia
de nuestro padre Francisco. Barcelona: Imprenta de los herederos de Juan Pablo y Maria
Marti. i ’

De LaTassa Y ORTiN, F. (1796). Bibliotheca antigua de los escritores aragoneses que florecieron des-
de la venida de Christo, hasta el afio 1500, 1. Saragossa: Oficina de M. Heras, ps. 279-280.

Dusa, W.O. (2014). “Three franciscan Metaphysicians after Scotus: Antonius Andreae,
Francis of Marchia, and Nicholas Bonet”. A: A Companion to the Latin Medieval Com-
mentaries on Aristotle’s Metaphysics, edicid a cura de F. Amerini i G. Galluzzo. Leiden:
Brill, ps. 413-493 (concretament 414-440).

Enrie, F. (1919). Die Ehrentitel der scholastischen Lehrer des Mittelalters. Munic: Verlag der
Bayerischen Akademie der Wissenschaften.

Escort, J. D. (2000). Del priner principi i altres escrits. Edicid 1 traduccié de J. Batalla. Bar-
celona: Edicions 62.

GensLER, M. (1992). “Catalogue of Works by or ascribed to Antonius Andreae”. Mediae-
valia Philosophica Polonorum, nim. 31, ps. 147-155.

— (1997). “Antonius Andreae Scotism’s best supporting Auctor, II: Antonius Andreae’s
Opus Magnnm: The Metaphysics Commentary”. Anuari de la Societat Catalana de Filosofia,
nam. 9, ps. 39-50.

Iturr1 DE RoNcaL, B. (1722). Explicacién de la doctrina christiana. Saragossa: Herederos
de Diego Larvmbe.

— (1729). Historia de nuestra Sefiora de Sancho Abarca, abogada de los reinos de Aragén y Navarra.
Saragossa. N'hi ha una segona edicié de I’any 1864, Saragossa: Imprenta de José Maria
Magallén, 1864. Citem aquesta segona edicid.

MarTi DE BARCELONA [Jaume BAGUNYA 1 CasaNoOvas] (1929). “Fra Antoni Andreu, O.M.,
«Doctor Dulciflunss (s. XIV<)”. Criterion, nim. 5/18, ps. 321-346.

MERINO, J. A. (1993). Historia de la filosofla franciscana. Madrid: Biblioteca de Autores
Cristianos.

PN, GL(1991). “Una lettura scotista della Metafisica di Aristotele: L’ Expositio in libros
Metaphysicorum di Antonio Andrea”. Documenti e studi sulla tradizione filosofica medievale,
nam. 2, ps. 529-586.

— (1995a). “Scotistic Aristotelianism: Antonius Andreas Exposifio and Quaestiones on the
Metaphysics”. A: Via Scoti: Methodologica ad mentem Joannis Duns Scoti, 1, a cura di Sileo,
L. Roma: PAA Edizioni Antonianum, ps. 375-389.

— (1995b). “Sulla fortuna delle Quaestiones super Metaplysicam di Duns Scoto: le Quaes-
tiones super Metaphysicam di Antonio Andrea”. Documenti e studi sulla tradizione filosofica
tnedievale, ntun. 6, ps. 281-361.

SaNAHUJA, P. (1959). Historia de la Serdfica Provincia de Catalufia. Barcelona: Editorial
Serifica.

Tuomas AQuUiNas (1562). Praeclarissitma commentaria in duodecim libros Metaphysicorum Aris-
totelis, ed. B. Spinae. Venécia: Apud Hieronymum Scotum.

36

Mquel dels Sants Oliver: tensions de premsa i catalanisme

Josep Maria Casasts 1 Guri

Miquel dels Sants Oliver i Tolra (Campanet, Mallorca, 1864 -
Barcelona, 1920) fou un dels primers intel-lectuals de la seva genera-
ci6, 1 en 'ambit de la cultura catalana, que opta, dins les limitacions de
I'época, per professionalitzar-se com a periodista. L’any 1904 Oliver
entrd en el Diario de Barcelona —on fou nomenat director—, després
de treballar a La Almudaina. L’Oliver director del Diario de Barcelona
actua com un professional del periodisme amb criteris programatics
renovadors. Dos anys després renuncia el carrec en discrepar de les
posicions refractaries que mantenia aquell periodic enfront del mo-
viment Solidaritat Catalana, la primera gran mobilitzaci6 unitiria
del catalanisme politic. La crisi la desencadena Joan Maragall, gracies
al qual, per cert, Oliver havia ingressat al Brusi, i que era alli el seu
col'laborador més qualificat. Maragall simpatitzava cada cop més amb
el moviment catalanista. L’empresa editora del diard, en canvi, cada
vegada estava més lluny dels plantejaments del nacionalisme crei-
xent. Amb Oliver 1 Maragall sortiren del Brusi, el 7 de juny de 1906,

37



