dialogales.org

La vida monastica, hoy

por Joan Estruch

Catedratico de Sociologia. Fundador y ex director del grupo de investigacion ISOR (Investigaciones en

Sociologia de la Religion), de la Universidad Autonoma de Barcelona.

Este articulo fue publicado en la revista «Serra d’Or» en 1996. Y a pesar de que hayan pasado dieciocho
afos desde entonces, el contenido del texto continta plenamente vigente todavia. Es un privilegio para
«Dialogal» contar en esta ocasion con la colaboracién del Dr. Joan Estruch, un referente mundial en el
campo de la Sociologia de la Religion.

Las monjas y los monjes son hoy, en nuestro pais, unos perfectos desconocidos. Y no porque la gente no
sepa que estan, y donde estén, sino porque mayoritariamente prefiere ignorarlos.

Los catalanes suben periédicamente a Montserrat, admiran la montafia, visitan a la Moreneta, se
emocionan sintiendo cdmo los monaguillos cantan el Virolai, y hacen ver que no se dan cuenta que alli vive



.

una comunidad de hombres que, con su sola presencia, nos interrogan y nos interpelan sobre nuestras
maneras de hacer, sobre nuestro estilo de vida, y sobre el sentido de todo.

Estos mismos visitantes de Montserrat a menudo ni se enteran de que subiendo y bajando pasan ante un
monasterio que redine a un grupo de mujeres donde hay mas sabiduria concentrada que en una universidad
entera, y donde cada noche las puertas se abren de par en par para que todo el que quiera pueda descubrir
como cantan los angeles.

¢Quién no se ha paseado en grupo por las calles de la juderia de Girona, y quién no ha hecho cola para ver el
tapiz de la Creacién? Pero en cambio, un poco maés alla de San Pedro de Galligans, en el valle de San Daniel,
hay desde el siglo XI una familia sin secretos mucho mas fascinante que la de la television, y nadie se
acerca.

Haga un dia la llamada ruta del Cister, y lo podra comprobar sin dificultad: en general, la gente se siente
mucho més comoda dentro del recinto de Santes Creus que en el de Vallbona o el de Poblet. Y es que en
Santes Creus solo estan las piedras, ciertamente admirables, pero sin la presencia incomoda de las monjas
de Vallbona o de los monjes de Poblet. Santes Creus confirma el prejuicio de que la inmensa mayoria tiene
ganas de ver efectivamente confirmado: esto de la vida monastica es un vestigio de otros tiempos, un
residuo -quizas venerable- del pasado, pero no de hoy y menos aun del mafiana. En cambio, el hecho de que
en los otros dos monasterios «todavia» queden monjes hace tambalear el prejuicio y, en esa misma medida,
resulta incémodo e incluso un poco molesto.

Los monjes y las monjas «molestan» porque nos obligan a pensar o repensar muchas cosas

&Y por qué «molestan» los monjes? ¢ Por qué nos molestan las monjas? Basicamente, porque nos obligan a
pensar -0, en el mejor de los casos, a repensar- un monton de cosas.

Fijémonos en las criticas, en los reproches que mas abundan en una conversacion cualquiera alrededor de
la vida monastica, y podremos descubrir algunos de los motivos més profundos de nuestra incomodidad.

La vida monastica -se dice- conlleva una evasion, una fuga del mundo, de su realidad y de sus problemas.

Cuando vivimos pendientes de la llegada del fin de semana para hacer «una escapada», pendientes de las
vacaciones para poder viajar y «desconectar», pendientes del serial televisivo de los lunes y los goles del
Barca de los domingos, ¢de verdad que son los monjes quienes huyen? ;La publicidad, los espectaculos, no
tienen nada que ver con la propuesta de formas de evasion?

Es significativo que en el transcurso de las sesiones del reciente Concilio Provincial (1995) fuera una monja
—la abadesa de San Pere de las Puelles— la que planteé en el aula la exigencia de una palabra duray
contundente contra la persistencia del flagelo de la tortura y contra la pena de muerte. De este mismo
monasterio de San Pere se dice que no vale la pena ir un domingo si no se ha leido previamente la prensa
del dia, porgque no acabaras de saber de qué se habla...



Si se pudiera hacer un estudio comparativo de la clase de libros que se leen en uno de estos monasterios que
supuestamente son «fuera del mundo» y los que leemos nosotros, de la clase de programas de television
gue miran ellos y los que mas miramos nosotros, de la clase de noticias periodisticas en las que se fijan ellos
y aquellas en las que nos fijamos nosotros, quiza descubririamos con sorpresa donde hay mayores
probabilidades de fuga y de evasion.

Y es que, en el fondo, toda la organizacion de la vida monastica invita al centramiento, mientras que la
nuestra induce al descentramiento. La de los monjes y las monjas favorece las formas de vida comunitaria,
y la nuestra lleva al individualismo y a la dispersién. La estructura del espacio del monasterio actia como
una gran fuerza centripeta, mientras que la estructura de nuestros espacios urbanos funciona como una
potente fuerza centrifuga.

La vida monastica invita al centramiento, mientras que nuestra vida induce al descentramiento

En una palabra, la vida monastica, centrada en la combinacion de la oracion y el trabajo, de accion y de
contemplacién, es decir de actividad y de reflexidn, en torno al claustro, nos hace darnos cuenta de nuestra
«claustrofobia». Y como, poco 0 muy conscientemente, nos angustia, nos suele molestar que nos la
recuerden.

La vida monastica -se dice también- supone la clausura. Y la clausura no solo limita la libertad, sino que es
casi un atentado contra la libertad.

Es cierto que en otras épocas la Iglesia habia impuesto a los monasterios, y particularmente a los
monasterios de mujeres, un régimen de clausura que hoy encontramos injustificable. Y es cierto que en
algunos monasterios femeninos subsisten todavia hoy algunos vestigios de esta situacion; probablemente
ésta es, por otra parte, una de las razones por las que desde hace afios hay menos vocaciones monasticas
femeninas que no masculinas.

Pero, mas alla de estos extremos abusivos y absurdos, el problema de la clausura es otro. La clausura atenta
en todo caso contra una nocién de libertad concebida como ausencia de limites, como posibilidad de hacer
lo que me dé la gana. Pero esta es una concepcion ilusoria e infantil de la libertad, con la que tendemos a
menudo a querernos engafar Nnosotros mismos.

En el fondo, toda forma de vida social implica un proceso de gradual «clausura» en el mundo. La criatura
recién nacida es la Unica que tiene delante un horizonte practicamente ilimitado de posibilidades. Pero no
porque sea mas libre, sino justamente lo contrario: porque aun es incapaz de ejercer la libertad. Crecer, y

aprender a vivir en sociedad, es ir cerrando este horizonte ilimitado, es irse envolvente de limites.

En este sentido, la clausura mondéstica simboliza este establecimiento de los limites. El monje se convierte
en el simbolo de una libertad entendida como plena conciencia y aceptacion de la realidad de los limites que
es inherente a toda forma de vida social. Y con frecuencia nos molesta que nos recuerde que también
nuestra vida, y nuestra libertad, pasan por esta aceptacion de los limites.



Este hecho esta estrechamente relacionado con el tercer gran reproche que se suele dirigir a la vida
monastica. La vida de las monjas y los monjes es una vida hecha de renuncias. Y nuevamente nos molesta
recordarlo, en la medida que nos puede obligar a tener que preguntar si la nuestra no lo es igualmente.

Porque, al finy al cabo, si ser libre y ejercer la libertad significa tener la capacidad de elegir, debemos
reconocer que toda eleccion hecha con libertad implica simultaneamente una renuncia. Al elegir dedicarme
a la sociologia tuve que renunciar a ser ingeniero, y el dia que decidi casarme con mi mujer renuncié a
casarme con todas las demas. La voluntad, tan generalizada hoy, de no tener que renunciar a nada, de no
cortarse ninguna posibilidad, es la que paradéjicamente explica la paralisis de tanta gente, la incapacidad
de decidirse y elegir, el panico de comprometerse. Tan solo cuando se esta dispuesto a las renuncias se es
capaz de elegir, y de elegir libremente.

Contra lo que podria parecer a primera vista, pues, la vida monastica no es una vida «fuera del tiempo». Es
una vida regular y regulada, presidida por la organizacion del tiempo. EI monje vive «con» el tiempo, y hace
suya aquella maxima del Eclesiastés: «hay un tiempo para cada cosa». A diferencia de lo que nos suele
suceder a nosotros, que nunca «tenemos tiempo» para nada. Y precisamente por eso, como escribia
Salvador Cardus (Saber el tiempo, Altafulla, 1985), como tenemos un poco de tiempo, nos dedicamos a
perderlo.

Porque mas que vivir «con» el tiempo tendemos a vivir «contra» el tiempo. En Gltimo término, vivir en una
lucha permanente contra el tiempo equivale a plantear una batalla perdida de antemano, ya que luchar
contra el tiempo es nuestra manera de luchar contra la muerte. Somos devorados por el tiempo en la
medida en que, cuando tan solo hacemos caso de la dimension temporal del mundo, olvidamos y
despreciamos la dimension de la eternidad: de aqui brotan, segiin Mircea Eliade, buena parte de las
angustias y los sufrimientos del hombre occidental contemporaneo. Y en este sentido el monje nos
recuerda, con la organizacidn de su vida, la existencia y la importancia de esta otra dimension.

Pero, a pesar de la incomodidad que nos suscita este recordatorio de la pregunta por la otra dimension del
tiempo, no me parece que sea eso lo que mas molesta hoy de la presencia de los monjes. Lo que
generalmente mas molesto nos resulta es que, aparte de recordarnos la existencia de otra vida mas alla de
ésta, nos recuerdan también, discretamente pero con insistencia, que hay otra manera posible de vivir esta
vida.

En Europa, durante siglos, los monjes preservaron los valores de la cultura y del trabajo. Quizas hoy estan
preservando, sin hacer mucho ruido como tienen por costumbre, otros valores como, por ejemplo, el
silencio, la estabilidad, la fidelidad, el perdén y la disponibilidad.

Si fuera asi, en lugar de ver en los monasterios un residuo venerable del pasado, tal vez deberiamos
acostumbrarnos a ver todos juntos una interpelacion de la mas rabiosa actualidad. En muchos aspectos los
monasterios no son, ciertamente, un espejo de nuestra sociedad. Quizas deberiamos acostumbrarnos a
verlos més bien como una instancia critica de esta misma sociedad. Una critica, poco llamativa pero
persistente, de nuestro desazdén por los éxitos, por el triunfo, por la competitividad y la rentabilidad. Y una
critica también de las multiples formas de autoengafio en las que se fundamenta buena parte de nuestra



vida en sociedad. Y quien dice que los monasterios son una instancia critica de la sociedad dice también que
por las mismas razones son igualmente -aunque éste es ya otro tema- una instancia critica de la Iglesia.

Publicado en Dialogal nimero 52 (invierno de 2014).



