
9

	 Berceo	 170	 9-29	 Logroño	 2016

FRANCISCO LÓPEZ DE ZÁRATE versus Marcial*

Mª TERESA GONZÁLEZ DE GARAY**

RESUMEN

El artículo precisa la autoría de un texto concreto de la obra lírica de 
Francisco López de Zárate, poeta épico, lírico y dramático, logroñés de na-
cimiento, coetáneo de don Francisco de Quevedo (Quevedo nació el año 
1580 y Zárate entre 1580 y 1584), en estrecha relación con Lope de Vega y 
ferviente admirador de Góngora. Como complemento se estudia una hipo-
tética incongruencia que atañe a ese mismo texto, en sus relaciones con la 
personalidad del poeta. El texto pertenece en su versión original al satírico 
y epigramático bilbilitano Marco Valerio Marcial, universalmente famoso y 
bien conocido en el ámbito del Siglo de Oro. Se trata de la “Traducción del 
Epigrama 47 del lib. 10 de Marcial”, como reza el título del propio Zárate en 
el folio 76 v. de su libro Varias Poesías. Analizaremos en detalle esta versión 
de Zárate y otras traducciones y versiones destacables del poeta logroñés.

Palabras clave: López de Zárate. Traducciones. Lírica del siglo de oro.

This article deals with the authorship of a particular text from Francisco 
López de Zárate’s lyric work. López de Zárate, native of Logroño and con-
temporary with Francisco de Quevedo (both were born around 1580), was 
a dramatic and epic poet who felt kinship with Lope de Vega and Góngora, 
of whom he was also a fervent admirer. In addition, it is also examined a 
hypothetical contradiction related to this same text and its connection with 
the personality of the poet. The original text version belongs to Marco Vale-
rio Marcial, a satirical, epigrammatic bilbilitano widely known in the field 
of the Spanish Golden Age. Its title, as it is stated in the page 76 of Zárate’s 
own Several Poems, is “Translation of the 47th Epigram in the 10th book of 
Marcial”. This Zárate’s version, as well as some other outstanding ones, will 
be carefully analyzed. 

Keywords: López de Zarate. Translations. Poetry of the Golden Age.

*  Registrado el 16 de octubre de 2015. Aprobado el 31 de mayo de 2016.

* *  Universidad de La Rioja. teresa.gonzalez@unirioja.es

núm. 170 (2016), pp. 9-29
ISSN 0210-8550Berceo



10

Para Jorge Fernández López, latinista en el rincón de pensar.

De Francisco López de Zárate, poeta épico, lírico y dramático, logroñés 
de nacimiento, coetáneo de don Francisco de Quevedo (Quevedo nació el 
año 1580 y Zárate entre 1580 y 1584), en estrecha relación con Lope de Vega 
y ferviente admirador de Góngora, vamos a intentar precisar la autoría de 
un texto concreto en su obra lírica, y, como complemento, trataremos de 
matizar una hipotética incongruencia que atañe a ese mismo texto, en sus 
relaciones con la personalidad del poeta. 

El texto pertenece en su versión original al satírico y epigramático bilbi-
litano Marco Valerio Marcial, universalmente famoso y bien conocido en el 
ámbito del Siglo de Oro. Se trataría, por tanto, de una traslación al español, 
en el caso que nos ocupa, perfectamente situada y contrastada por el poeta 
logroñés, incluso con el calificativo de “traducción”. Una “Traducción del 
Epigrama 47 del lib. 10 de Marcial”, como reza el título del propio Zárate en 
el folio 76 v. de su libro Varias Poesías1. En el folio 77 r. nos encontramos, 
por si había dudas al respecto, con el texto latino íntegro del epigrama, co-
mo demostración palmaria de la actividad creadora y estética del riojano, y 
de su personal lectura del modelo. 

Innecesario parece recordar el especial interés por este epigrama de 
críticos y estudiosos de la producción poética de Marcial, así como la im-
portancia de su recepción en la literatura española desde el siglo XVI hasta 
el XVIII, sin olvidar las interesantes incursiones del siglo XX y hasta del XXI, 
como en los casos de Jaime Gil de Biedma o Luis Alberto de Cuenca, que 
pusiera recientemente de relieve Gabriel Laguna Mariscal2. 

La versión de Francisco López de Zárate presenta la nada desdeñable 
peculiaridad de transformar los trece versos del epigrama latino en los cator-
ce versos de un estrictamente ortodoxo soneto, tan ortodoxo como siempre 
le gustaron al hasta cierto punto destacado sonetista Zárate. 

Es casi una necesidad en los autores cultos del Renacimiento y el Ba-
rroco europeos, y por tanto en los españoles, el uso y hasta el abuso de las 
fuentes clásicas de toda índole, en el campo de la literatura y en el de la 
historia, en el del ensayismo filosófico y, si me apuran, hasta en los Libros 
de Caballería3. No podía ser una excepción Francisco López de Zárate, y en 
este sentido, a mayor abundamiento, merecen la pena recordarse los versos 
que le dedicó Lope de Vega4:

1.  LÓPEZ DE ZÁRATE, F. (1619). Varias poesías, Madrid.
2.  LAGUNA MARISCAL, G. (2003). “Cosas que hacen una vida feliz: los antiguos lo 

sabían mejor”, Marginalia et adversaria, Septiembre 2003. <http://www.uco.es/~ca1lamag/
septiembre2003.htm> [Consulta: 15 octubre 2014].

3.  PALOMO, P. (1988). La poesía en el siglo XX (desde 1939),Madrid: Taurus. 

4.  LOPE DE VEGA, F. (1662). Relación de las Fiestas... en la canonización de San 
Isidro. Madrid, fol. 142.

Mª TERESA GONZÁLEZ DE GARAY

núm. 170 (2016), pp. 9-29
ISSN 0210-8550Berceo



11

 “Ya viene armado de letras
y de latinos y griegos
que son la luz adquirida
del claro nativo Genio
Francisco López de Zárate
a más elogios dispuesto
que dio la fama a Virgilio 
y a la antigüedad Homero”.

Prescindiendo de la hipérbole, que forma parte de la “sociedad de elo-
gios mutuos” característica en Certámenes, Justas, Fiestas y Academias del 
mundillo literario barroco, como hace ya muchos años insinuaba Vossler5, 
estaba clara la consideración en la segunda década del XVII de López de 
Zárate como un escritor cultivado y conocedor de los clásicos. En la nómina 
de sus fuentes directas ocupa un lugar privilegiado Virgilio, cuya Eneida 
sirvió de cañamazo fundamental a buena parte de la estructura del Poema 
de la invención de la Cruz por el Emperador Constantino Magno, obra en la 
que el riojano trabajó durante treinta años largos, hasta conseguir editarla el 
año 1648. Pero tienen también resonancia Ovidio, Lucano, Estacio, Horacio, 
etc. y muy especialmente Séneca, del que imitó y refundió las tragedias 
Hércules furensy Hércules en el monte Oeta, en su obra dramática Hércules 
Furente y Oeta, que publicó junto a una amplia selección de poemas el año 
1651, bajo el título genérico Obras Varias.6 La ya citada Varias poesías salió 
a la luz en 1619, y en ella incorporaba el Epigrama de Marcial. Pero, por 
si no bastaba este volumen de 1619 para asegurarnos la autoría de Zárate 
respecto al poema inspirado en el bilbilitano, en la edición de Obras Varias 
de 1651 el epigrama figuraba nuevamente entre los textos impresos con una 
interesante modificación en la dispositio. 

En 1619 el texto traducido iba en primer término y el de Marcial a 
continuación, mientras en 1651, el folio 82 de la edición se abría con los 
versos latinos y concluía después con la “Traducción a este Epigrama”, título 
escueto, sin localización precisa del lugar que ocupara en la edición latina, 
como sí la había en cambio en los folios de 1619. Contaba, por último, el 
soneto de 1651 con una sugestiva variante en el verso catorce y último, a la 
que aludiremos más adelante. 

¿Cómo fue posible que, con dos volúmenes ya publicados y una cierta 
fama en el ámbito de la vida literaria durante los reinados de Felipe III y 
Felipe IV –Zárate no falleció hasta 1658–, el Epigrama que nos ocupa haya 
sido eliminado, junto a otros muchos e importantes poemas, del elenco 
de obras de López de Zárate, dejando al poeta y a sus ediciones príncipes 
en el océano del olvido o, lo que es peor, en el sotabanco de la extinción 
por decreto? Evidentemente, a partir de un determinado momento del siglo 

5.  VOSSLER, K. (1933), Lope de Vega y su tiempo. Madrid: Revista de Occidente. 

6.  LÓPEZ DE ZÁRATE, F. (1651). Obras Varias. Alcalá de Henares, Madrid: Imprenta de 
María Fernández.

FRANCISCO LÓPEZ DE ZÁRATE VERSUS MARCIAL

núm. 170 (2016), pp. 9-29
ISSN 0210-8550Berceo



12

XVIII, la obra lírica de López de Zárate entra en la categoría administrativa 
de la declaración de ruina. Y digo bien la obra lírica, porque sí permanece 
en cambio la fama de su poema épico sobre Constantino y la Cruz, como 
consecuencia del texto cervantino del Persiles, donde se alababa desme-
suradamente dicho Poema treinta años antes de su publicación, y de los 
inesperados elogios de Ignacio de Luzán en su Poética. Cervantes y Luzán 
salvaron la obra épica de Zárate, permitiendo que, todavía en el XIX avanza-
do, Manuel José Quintana disertara ampliamente sobre el Poema e incluso 
que se discutiera su posible inserción en el volumen correspondiente de la 
Biblioteca de Autores Españoles7. Pero de la obra lírica, sin duda de mucho 
mayor interés estético y estilístico que las diez mil octavas reales sobre la 
Invención de la Cruz de Cristo, nunca más se supo. Bueno, lo que se supo 
es que veintitrés poemas de López de Zárate, entre ellos, por supuesto, el 
malhadado Epigrama de Marcial, pasaron a formar parte de un hipotético 
volumen de Obras Sueltas de Lope de Vega, sin contar con la adscripción de 
algunos romances a la inspiración y la péñola de Góngora. Y este trasvase 
de obras de Zárate a Lope no se dirimió hasta que Millé y Giménez en 1925 
no consiguieron deshacer, al menos en lo sustancial, el entuerto8.

Pero lo que realmente se necesitaba era recuperar las dos obras origi-
nales del poeta logroñés, las Varias poesías de 1619 y las Obras varias de 
1651, y esto es lo que llevó a cabo con eficacia erudita, pero seguramente 
sin los altavoces mediáticos necesarios para la expansión de los datos, José 
Simón Díaz, el año 1947, con la edición en dos volúmenes en el CSIC de 
unas Obras Varias de Francisco López de Zárate, que comprendían la totali-
dad de las viejas ediciones de 1619 y 1651, nunca antes reeditadas9. Pero el 
daño hecho resultó de muy difícil restauración. Basten dos datos significati-
vos. En la edición de 1997 de Biblioteca Clásica Gredos10, se puede leer que 
“este epigrama (el que nos ocupa, X, 47) atrajo la atención de varios escri-
tores que lo tradujeron e imitaron…”. Y un poco más adelante: “Más literal 
es la traducción de Lope de Vega, que convertía los trece versos de Marcial 
en los catorce de un soneto”. Y, a continuación emerge entero y verdadero 
el texto de Francisco López de Zárate, el de Varias poesías exactamente, 
que es el que circuló como de Lope en el siglo XIX y primeras décadas del 
XX. Excusado es cualquier comentario, considerando la excelente edición 
a que me estoy refiriendo, y el, por otra parte, también excelente estudio 
introductorio. Y recuérdese que estamos hablando de 1997. Yo misma había 
publicado en las prensas de la Universidad de Zaragoza –si bien en microfi-

7.  GONZÁLEZ DE GARAY, Mª T. (2001a). “Ignacio de Luzán y el Poema heroico de la 
Invención de la Cruz”, Dieciocho, HispanicEnlightenment, Vol. 24.1, TheUniversity of Virginia, 
pp. 99-120.

8.  MILLÉ Y GIMÉNEZ, J.,  (1925) “Poesías de López de Zárate atribuidas a Lope de 
Vega”, Revuehispanique, LXV, pp. 145-149.

9.  LÓPEZ DE ZÁRATE, F. (1947). Varias Poesías y Obras Varias, ed. de José Simón Díaz, 
dos volúmenes, Madrid: CSIC.

10.  FERNÁNDEZ VALVERDE, J., RAMÍREZ DE VERGER, A. (1997). Marcial: Epigramas, 
I., Madrid: Gredos, Biblioteca Clásica Gredos, vol. 236, p. 60.

núm. 170 (2016), pp. 9-29
ISSN 0210-8550Berceo

Mª TERESA GONZÁLEZ DE GARAY



13

chas– los 3445 folios de mi tesis doctoral que fue una costosa y completa 
edición crítica de la obra lírica y épica de Zarate. Y en 1981 publiqué una 
monografía sobre el poeta de 350 páginas en el Instituto de Estudios Rio-
janos que tuvo bastante difusión, con reseña en Hispanic Review y premio 
de investigación. 

El segundo dato nos lo ofrece Gabriel Laguna Mariscal11 en Marginalia 
et adversaria de Septiembre 2003 (web). Bajo el título “Cosas que hacen 
una vida feliz”: los antiguos lo sabían mejor, el profesor Laguna estudia el 
tópico literario de los requisitos para una vida feliz, precisamente a partir 
del Epigrama X, 47 de Marcial, que es el que ahora nos ocupa y preocupa. 
Y en ese análisis, como era de esperar, surge a quemarropa “la traducción 
libre de López de Zárate (atribuida a veces a Lope de Vega), que convierte 
los 13 versos del epigrama de Marcial en los catorce de un soneto”. Hasta 
aquí la literal transcripción del citado artículo. Parecería, por tanto, que la 
errónea autoría del texto en cuestión había sido superada. Definitivamente. 
Pero tras el soneto del poeta riojano, añade el autor del artículo: “Como se 
aprecia fácilmente, López de Zárate (o Lope de Vega) ha conseguido una 
relativa fidelidad y una gran condensación poética”. Nuestro gozo en un 
pozo. La seguridad no era tan absoluta. El profesor Laguna no se ha atrevi-
do a contradecir de modo radical la vieja doctrina menéndezpelayesca que 
colocaba al gran Lope en el centro de la diana. Pesa la falsificación y pesa, 
seguramente, la apodíctica afirmación del análisis preliminar en la Biblio-
teca clásica Gredos. De ahí que la disyuntiva paralice la conclusión última 
del dilema.

Pero el tema, en última instancia, no ha dependido de los errores del 
pasado, sino del olvido en que sigue yaciendo, en su conjunto, la obra 
literaria y la figura de López de Zárate. Al que investiga los vericuetos sa-
tíricos de Marcial le suelen importar muy poco las andanzas de un poeta 
barroco, logroñés por añadidura, perdido en las sombras de una generación 
de gigantes. Por eso me siento tentada por esa oculta lucha entre Marcial y 
Zárate. No estoy segura de si Zárate, en el fondo, combate contra Marcial, 
aunque le encante su Epigrama, o si es Marcial, o su fantasma, el que no 
está dispuesto a congeniar con el reconcentrado, desengañado y contrarre-
formista Zárate.

En cualquiera de los casos, y para coronar con el juego de los con-
tenidos la verdad irrebatible de la autoría, vamos a ofrecer el original del 
bilbilitano y la traducción del logroñés. Dicen así:

TRADUCCIÓN del Epigrama 47, del lib. 10, de Marcial

Estas las cosas son que hacen la vida
(agradable Marcial) más fortunada, 
hacienda por herencia, no ganada
con afán, heredad agradecida,

11.  LAGUNA MARISCAL, G. (2003). “Cosas que…

núm. 170 (2016), pp. 9-29
ISSN 0210-8550Berceo

FRANCISCO LÓPEZ DE ZÁRATE VERSUS MARCIAL



14

hogar continuo, nunca conocida
querella o pleito, toga poco usada,
fuerzas, salud, el alma sosegada,
sencillez cuerda, amigos a medida.
Mesa sin artificio, leve pasto,
noche sin embriaguez ni cuidadosa,
lecho no solitario pero casto.
Sueño que abrevie la tiniebla fea:
lo que eres quieras ser y no otra cosa,
ni morir teme, ni vivir desea. 

Marcial, Epigrama 47, del lib. 10, de Marcial

Vitam, quae faciunt beatiorem,
Iucundissime Martialis, haec sunt:
Res non parta labore, sed relicta,
Non ingratus ager, focus perennis,
Lis nunquam, toga rara, mens quieta,
Vires ingenuas, salubre corpus,
Prudenssimplicitas, pares amici,
Convictus facilis, sine arte mensa,
Nox non ebria, sed soluta curis,
Non tristis torus, attamen pudicus,
Somnus, qui faciat breves tenebras,
Quod sis, esse velis, nihil que malis,
Summum nec metuas, diem nec optes.

Copiamos el texto de Zárate directamente de la edición de 1619 y el 
de Marcial tal y como aparece en 1619 y 1651. Observamos dos variantes 
en la transcripción latina del poeta barroco respecto a la edición actual que 
manejo12: “nihil que” en lugar de “nihilque” en el verso 13, y “attamen” por 
“et tamen” en el verso 10. Ninguna de las dos afectan al sentido y tendrán 
relación, sin duda, con la edición que utilizara Zárate en el siglo XVII.

Con los dos textos sobre el tapete, podemos intentar ahora aclarar 
brevísimamente la posible incongruencia entre Marcial y López de Zárate a 
que, al comienzo de mi artículo, me refería. Incongruencia que calificamos 
de hipotética y que se centraba en las relaciones de la personalidad poética 
y humana de Zárate con la fama satírica, erótica, incluso obscena, de al me-
nos una parte significativa de los textos del bilbilitano. Lo indudable es que 
a Zárate le atrajo estética y éticamente el Epigrama de la “vita beata” y que, 
aunque la relación con Marcial como fuente de su producción lírica fuera 
tangencial y eventual, conocía bien su obra y la utilizó, versionando una de 
sus creaciones famosas, con perfecta conciencia de lo que hacía. 

12.  MARCIAL, (1989). Poesías completas, edición preparada por W. M. Lindsay, New York: 
Oxford UniversityPress (thirteenth impresión).

núm. 170 (2016), pp. 9-29
ISSN 0210-8550Berceo

Mª TERESA GONZÁLEZ DE GARAY



15

Al estudiar el Epigrama de Marcial, X 47, Gabriel Laguna ha profundiza-
do con acierto en su contenido doctrinal, que califica como “epicúreo”, tras 
la compulsa minuciosa de fragmentos conocidos del filósofo helenístico, a 
través especialmente de los datos ofrecidos por Diógenes Laercio. Punto por 
punto, verso tras verso, Marcial resulta ser un perfecto sintetizador de las 
ideas epicúreas alrededor de “una vida feliz”, porque esa vida feliz es preci-
samente la aspiración última del ser humano, en opinión del filósofo. ¿Y qué 
mayor distancia, a primera vista, que la que existe entre el epicureísmo del 
epigrama de Marcial, y el ascetismo neosenequista del que hace gala duran-
te gran parte de su vida y obra, y muy especialmente en el extenso Poema 
épico, Francisco López de Zárate? López de Zárate es, al menos entre 1619 y 
1651, fechas a quo y ad quem de sus publicaciones líricas, el paradigma del 
desengaño, de la admonición moralista estricta, del existencialismo desnudo 
avant la lettre, del antierotismo ascético. No es la vía epicúrea la que parece 
ser su objetivo, sino la vida eremítica; no es Epicuro su filósofo de mesilla, 
sino San Jerónimo en el desierto. ¿Tiene así sentido que el Zárate que se 
siente en los postreros sonetos, “tan ya sin mí que estoy de mí en olvido”, 
“tan ya no yo, que soy quien más me infama”, en una sorprendente y una-
muniana negación de su propio espíritu, se dedique a afinar los registros de 
Marcial en su Epigrama de X, 47, buscando con él “las cosas que hacen la 
vida más fortunada”?

Ese es el origen de la hipotética incongruencia. Pero presiento que no 
pasa, en justicia, de ser hipotética. Porque el texto de Marcial, en su conjun-
to y en sus detalles, está, al desarrollar el tópico de una vida feliz, muy cerca 
de los otros tópicos de “la vida retirada” de “la escondida senda” de Fray 
Luis, del “menosprecio de corte y alabanza de aldea” de Fray Antonio de 
Guevara, del “un ángulo me basta entre mis lares, un libro y un amigo”, de 
la Epístola moral a Fabio, que tan poco tenía de epicúrea, de El villano en su 
rincón de Lope o el “más quiero yo a Peribáñez con su capa la pardilla, que 
no a Vos, Comendador, con la vuesa guarnecida” de Peribáñez y el Comen-
dador de Ocaña, o, pura y simplemente, de la inmortal Oda de Horacio. 

¿Y le vamos a negar a López de Zárate, en la fuerza de sus treinta años, 
cuando se siente atraído por la “vita beata” del epigrama de Marco Valerio 
Marcial, el derecho fundamental, diríamos en términos contemporáneos, de 
“prudens simplicitas, pares amici”, o el más fundamental aún de “non tris-
tistorus, attamenpudicus”? Nada tienen que ver estos idílicos deseos con el 
epicureísmo o el estoicismo. Son sueños del ser humano simple y llano, tal 
vez del ser humano culto y atareado.

Quisiéramos matizar la versión zaratiana de cuatro de los versos perte-
necientes al soneto en el que transforma el Epigrama de Marcial: los núme-
ros 11, 12, 13 y 14, que constituyen el cierre del primer terceto y el segundo 
terceto en su totalidad. Se corresponden con exactitud a los también cuatro 
últimos versos del Epigrama. “Non tristis torus, attamen pudicus”, dice el la-
tino. Y traduce Zárate: “lecho no solitario, pero casto”. Ninguna otra versión 
que conozcamos alude a la soledad. Las más cercanas hablan de “un lecho 

núm. 170 (2016), pp. 9-29
ISSN 0210-8550Berceo

FRANCISCO LÓPEZ DE ZÁRATE VERSUS MARCIAL



16

no triste, y sin embargo casto” (la de Dulce Estefanía13, tan excelente en su 
conjunto por muchos motivos), y de “un lecho no mustio, y sin embargo 
recatado”, de Fernández Valverde14. En Laguna Mariscal nos encontramos 
con “el lecho alegre, pero a un tiempo casto”, marcando, a nuestro juicio, 
con “alegre”, una subliminal orientación machista. Las otras versiones que 
conocemos y no citamos aluden de modo directo a la mujer o a la espo-
sa, rompiendo así la hábil elipsis de Marcial. Me atrevería a decir que esa 
implicación de la soledad, de la no soledad, para ser exactos, en el “torus” 
de Marcial, otorga a Zárate la merecida palma a la más exquisita versión de 
ese verso. 

El verso 11 de Marcial desea “somnus, qui faciat breves tenebras”, y lo 
convierte Zárate en “sueño que abrevie la tiniebla fea”. Zárate ha adjetivado 
las tinieblas, probablemente para sustanciar el endecasílabo y preparar la 
rima que cierra el soneto en el verso 14. Si tal es el caso, tiene razón Laguna 
al calificar el adjetivo “fea” como un “ripio de relleno”. Pero, ¿y si la tiniebla 
fea del durmiente epicúreo, se opone a la tiniebla bella, a la tiniebla hermo-
sa, a la calígine oscura del místico, la de Francisco de Osuna, Bernardino de 
Laredo, Teresa de Jesús, en el grado último de los contemplativos? Cabría 
preguntárselo, por si acaso. Esto sí que resultaría hasta la médula propio del 
Zárate entre estoico y ascético. 

Del penúltimo verso del soneto zaratiano, trasunto del “quod sis, esse 
velis nihil que malis”, verso número doce del Epigrama, y que nos amones-
ta: “Lo que eres quieras ser, y no otra cosa”, sólo nos interesa recordar que, 
entre la edición de 1619 y la de 1651, fue sustituido en algún momento por 
el poeta logroñés y quedó de este manera: “en el caudal que se te dio repo-
sa”. La nueva versión es menos literal, menos “traducción” y más “creación”, 
menos existencial y más alegórica, menos escolástica y más gongorina. Pro-
bablemente, más bella. 

Y en cuanto al verso último de Marcial y último de Zárate: “Summum 
nec metuas, diem nec optes” en el bilbilitano, “Ni morir teme ni vivir desea” 
en el riojano, nos ofrecería campo para una extensa y ardua exégesis, para 
la que no hay tiempo ni lugar. Sólo indicar que la traducción literal de Mar-
cial debe ser, y cito a Dulce Estefanía, “no temer el último día ni desearlo”. 
Es decir, ni desear la muerte ni temerla. Pero Zárate, esta vez, no ha tradu-
cido, se ha dejado llevar por la subconsciencia ascética que le corroe. Lo 
que Zárate no desea, según su versión, es vivir. Y eso es precisamente lo 
que Marcial quería en su epigrama, vivir, vivir tal vez modestamente, pero 
vivir siempre. Y he aquí cómo, al final del periplo, Zárate pone un ligero 
nubarrón en el cielo azul de su epicúrea amistad con Marco Valerio Marcial. 

13.  ESTEFANÍA, D. (1991). Marcial: Epigramas (Letras Universales 146), Madrid: Edicio-
nes Cátedra.

14.  FERNÁNDEZ VALVERDE, J., SOCAS, F. (2004), Marcial: Epigramas, (Biblioteca de 
Clásicos de Grecia y Roma. El Libro de Bolsillo, 8261), Madrid: Alianza Editorial.

núm. 170 (2016), pp. 9-29
ISSN 0210-8550Berceo

Mª TERESA GONZÁLEZ DE GARAY



17
núm. 170 (2016), pp. 9-29
ISSN 0210-8550Berceo

FRANCISCO LÓPEZ DE ZÁRATE VERSUS MARCIAL

Edición de Obras Varias de 1651



18
núm. 170 (2016), pp. 9-29
ISSN 0210-8550Berceo

Mª TERESA GONZÁLEZ DE GARAY

Que don Francisco López de Zárate conocía perfectamente el latín y su 
canon de autores clásicos es algo seguro, pero la traducción del epigrama 
de Marcial no es la única traducción que encontramos en sus Obras Va-
rias. En ellas (edición de 1651, folio 122r) publicó también una versión del 
Epitafio al marqués de Pescara Don Alonso Dávalos y Aquino, del Ariosto, 
traducido del autor. Con este mismo título, muy en sintonía con la poesía 
de circunstancias tan característica de la época y que Francisco López de 
Zárate frecuentó generosamente. 

El “Caballero de la Rosa” también fue un enamorado del Ariosto y hasta 
de Tasso, como pudimos demostrar en el estudio y la edición de su larguí-
simo poema épico –22 libros, más de 17.000 endecasílabos–La Invención 
de la Cruz por Constantino Magno15 (González de Garay, 1988, tomo XIII). 
Dice el Epitafio de Ariosto, a través de los consabidos dísticos elegíacos, en 
los que mantengo las mayúsculas, tal y como las editó la impresora de la 
Universidad de Alcalá, María Fernández, a costa del librero Tomás Alfay:

Quis iacet hoc gelido sub marmore! Maximus ille
Piscator, belli, gloria, pacis honos,
Numquid, et hic pisces capit? Non: ergo quid? Urbes
Magnanimos Reges, Oppida, Regna, Duces
Dic, quibus haec caepit Piscator eretibus? Alto
Consilio, intrépido corde, alacrique manu.
Qui tantum rapuere Ducem? Duo numina, Mars, mors.
Utraperent, quid compulit? Invidia.
Nil nocuere sibi, vivit nam fama superstes
Quae Martem, et mortem vincit, et invidiam.

Lo que versiona Zárate del siguiente modo, con licencias muy propias 
de su personalidad, eludiendo la palabra “yace” del primer verso y sustitu-
yendo el nombre del suntuoso “mármol” por el, sin duda, más humilde “pie-
dra fría”. Continúa el poeta y el traductor sumido en la onda del ascetismo. 
Francisco López de Zárate decide eludir el sustantivo de la “muerte”, aquí 
no deseada, y también ejerce la voluntad de no detenerse en la evocación 
de lujos superfluos:

¿Quién es tesoro desta piedra fría?
¿El honor de la paz, paz de la guerra?
El Pescador Magnánimo se encierra,
que pescó cielos. ¿Qué, cuando vivía?
Reinos, que a España dieron Monarquía
en que coronas le ofreció la tierra.
¿Y con qué redes? Con valor que atierra
montañas, como pechos cortesía.
¿Quién al mundo privó de varón tanto?

15.  GONZÁLEZ DE GARAY, Mª T. (1988). Edición crítica de las poesías completas de 
Francisco López de Zárate con un estudio de su lenguaje poético, Universidad de Zaragoza, 
tomo XIII.



19

Las dos Deidades grandes, Marte y muerte.
¿Qué les movió? La invidia tuvo parte.

Aunque de todos ojos saca llanto.
Él no murió, que mejoró de suerte:
pues ha vencido a invidia, muerte y Marte.16

Curiosamente, tanto en la traducción del Epitafio como en el Poema a 
la Invención de la Cruz por Constantino Magno,es donde cabe establecer 
una conexión significativa con el Epigrama de Marcial traducido por Fran-
cisco López de Zárate. Nada tan antierótico, tan antilascivo, tan antiamoroso 
-en el sentido carnal y físico de la palabra- como el Poema heroico de la 
invención de la Cruz. Zárate huye sin rebozo de los toques sensuales del 
Ariosto, a pesar de que el Orlando Furioso esté presente en su obra con al-
guna frecuencia. Ni siquiera acepta la presencia de los «encantos de Armida» 
tassianos. Claro que el mismo Tasso se obsesionó con la posible pecami-
nosidad de su Liberata, hasta dar a la estampa una refundición eremítica, 
la Conquistata, que muy pronto se llenó de polvo en los anaqueles de los 
eruditos. Pero a Zárate nadie pudo acusarle nunca de haberse dejado llevar 
por los dulces recovecos del amor humano. Todo lo que en su poema ocu-
rre, o es divino o es demoníaco, y cuando canta en vena lírica, lo hace a la 
vida retirada del asceta cristiano o a los placeres de la soledad del yermo 
o a la efímera y caduca belleza de la rosa, uno de sus temas predilectos, 
dentro, por cierto, del tópico barroco, aunque con cierta seca, rotunda y 
perfilada personalidad17. El mejor Zárate lírico, e incluso el más atractivo 
Zárate épico, es el del desengaño, el del desasimiento, el de las cenizas y 
la presencia inamovible de la muerte. El Zárate que, como ciertos textos de 
Quevedo, se aproxima al viejo senequismo clásico y al ascetismo jesuítico 
del Padre Rivadeneira 18. 

16.  GONZÁLEZ DE GARAY, Mª T. (1988). Edición crítica…, p. 1721.

17.  En GONZÁLEZ DE GARAY, Mª T. (1988), Edición crítica…pp. 951-954 analizo la 
persistencia de la rosa como símbolo en el barroco y en especial en López de Zárate: “La 
utilización de la rosa como símbolo del carpe diem (en sus aspectos de fugacidad del tiempo, 
muerte inevitable, brevedad de la belleza y vanidad de las cosas terrenales) genera uno de los 
tópicos literarios más resistentes al desgaste semántico producido por su reiteración. Motivo 
típicamente barroco al que Zárate recurre en muchas ocasiones con indudable acierto, unas 
como motivo secundario y otras como eje central sobre el que se estructura todo el poema, 
como en los sonetos números X (“La rosa”), CV (“Ceniza a la hermosura”), CXIX (“A una muy 
hermosa que lo mereció por virtudes”), CLXVII (“A una que traía una rosa en la cabeza”), y 
CCLV (“Cortando una rosa cayó un rosal, y al pie se halló una mina o tesoro”. Véase asimismo 
GONZÁLEZ DE ESCANDÓN, B. (1938), Temas del “carpe diem” y la brevedad de la rosa en la 
poesía española, Barcelona: Universidad de Barcelona. BLECUA, J. M. (1941). Las flores en la 
poesía española, Madrid: ed. Hispánica, p. 88. 

18.  Aparte numerosos puntos concretos de mi Introducción al Poema heroico de la in-
vención de la Cruz, he realizado un acercamiento específico al tema en GONZÁLEZ DE GA-
RAY, Mª T. (1987). “Conexiones de F. López de Zárate con el neosenequismo”, en Edad de Oro, 
VI, Universidad Autónoma de Madrid, pp. 149-163.

núm. 170 (2016), pp. 9-29
ISSN 0210-8550Berceo

FRANCISCO LÓPEZ DE ZÁRATE VERSUS MARCIAL



20
núm. 170 (2016), pp. 9-29
ISSN 0210-8550Berceo

Mª TERESA GONZÁLEZ DE GARAY

Como en el caso del Epigrama de Marcial, tampoco respecto a la tra-
ducción de los dísticos de Ariosto, Zárate fue el único. Veamos algún detalle 
de esta cuestión.

Alfonso Dávalos, marqués de Pescara, fue el padre de Fernando de 
Ávalos, también marqués de Pescara, famoso en la historia de España por 
su protagonismo e intervención directa en la batalla de Pavía. Los Dávalos 
procedían del reino de Navarra. En tiempos de Juan II huyeron al reino de 
Aragón, desheredados de cargos y bienes. Alfonso V de Aragón los protegió 
y los llevó consigo a Italia. Fernando I de Nápoles continuó otorgándoles 
su favor. De estos caballeros descienden los marqueses de Vasto y Pescara, 
que contribuyeron con su ayuda a sostener el brillo de España en Europa. 

El juego conceptual del epitafio de Ariosto y su exaltación heroica 
sedujo a otros poetas españoles. Lope de Vega cita el epitafio latino en La 
Dorotea: “¿El Ariosto escribió versos latinos? (…) Mucio Justinopolitano cita 
un epitafio suyo al marqués de Pescara, que se opone diametralmente a 
cuantos hay escritos”19. Y compuso uno de sus sonetos a imitación del de 
Ariosto, al menos en su estructura básica, dedicado a la muerte del duque 
de Pastrana. Dice el soneto de Lope de Vega: 

¿Quién llora aquí? – Tres somos. Quita el manto.
–La muerte soy. –¿La muerte? Pues ¿tú lloras? 
–Sí, que conté de sus fatales horas 
a un César español  término tanto. 

–¿Y tú, robusto? –Marte soy. –¿Con llanto 
el resplandor del claro arnés desdoras? 
–Perdí por otras manos vencedoras 
yo luz, España sol, Flandes espanto. 

–¿Y tú, niño, quién eres? –Antes era 
Amor, pero murió mi nombre y llama 
muerto el más bello que la fama escribe. 

–Muerte, Amor, Marte, no lloréis que muera 
don Rodrigo de Silva: que la fama 
de su valor eternamente vive.20

Sin embargo, la primera traducción literal, acompañada del original, es 
la de Pedro Valles21: 

19.  LOPE DE VEGA, F. (1968).La Dorotea, ed. de E. S. Morby, Madrid: Castalia, pp. 259-
260.

20.  GONZÁLEZ DE GARAY, Mª T. (1988), Edición crítica…p. 1723.

21.  VALLES, P. (1558) Historia de don Hernando Dávalos, Marqués de Pescara, Amberes: 
Juan Latio, fol. 207 verso.



21

¿Quién está tendido baxo deste mármol frio? 
Aquel gran pescador, gloria de la guerra, honra de la paz. 
¿Por ventura tomó también éste pesces? No. Pues ¿qué? 
Ciudades, reyes magnánimos, castillos, reynos, capitanes. 
Dezí, ¿con qué redes prendió estas cosas el Pescador? 
Con alto consejo, con valeroso corazón y con mano animosa. 
¿Quién arrebató tan gran capitán? Dos deidades: Mars, la Muerte. 
¿Qué les forzó para arrebatarlo? La Invidia. 
En ninguna cosa le nozieron, porque la fama que queda vive; 
La cual vence a Mars, la Muerte y la Embidia. 

Ocho años más tarde Luis Zapata utilizó el epitafio de Ariosto para una 
de sus octavas (canto XXVI)22: 

¿Quién está en esta piedra? El muy famoso 
Pescador. ¿Pescó peces? No, por cierto. 
Reynos y reyes, sí. ¿Con qué, mañoso? 
Con ser prudente, osado y maniabierto. 
¿Por qué y quién mató a aqueste valeroso? 
D’ embidia dél le han Marte y Muerte muerto. 
Pues no les vale, no; que vence en llama 
a Embidia y Marte y Muerte su gran fama. 

Este asunto ha sido aclarado por Edwin S. Morby23. También lo aborda 
Maxime Chavalier24. Es de notar, sin embargo, cómo Zárate en su versión 
omite la idea de la fama, sustituyéndola por la figura más amplia del “cielo”, 
interpretable sin duda desde un punto de vista religioso cristiano: “pescó 
cielos… / mejoró de suerte” (vv. 4 y 13). “Cielo” por “fama”, un cambio 
significativo que refuerza lo que estamos argumentando sobre el carácter 
contrarreformista y religioso del Zárate maduro y desengañado del mundo 
y de la Corte25.

Por otro lado, encontramos algunos momentos en la historia de la lite-
ratura española del siglo XX en los que Francisco López de Zárate vuelve 
a estar presente en el recuerdo de poetas y creadores, que no tan solo en 
el de los académicos. Una de estas veces es, precisamente, a propósito de 
la traducción que acabamos de diseccionar bajo el microscopio filológico. 

22.  ZAPATA, L. (1566) el Carlo famoso, ed. de Joan Mey, Valencia. 

23.  MORBY, E.S. (1955), “A Latin poem of Ariosto in Spanisch”, Modem Language Notes, 
vol. LXX, pp. 360-62.

24.  CHAVALIER, M. (1966). L’Arioste en Espagne, Burdeos: Institut d’ ÈtudesIbériques et 
Ibéroaméricaines de L’ Université de Bordeaux, pp. 133-134. 

25.  GONZÁLEZ DE GARAY, Mª T. (1988), Edición crítica…p. 1724.

El epitafio de Ludovico Ariosto puede encontrarse en la edición de FATINI, G. (1924), 
Lirica, Bari, p.231. No aparece, sin embargo, en FATINI, G. (1915), Le opere minori, Firenze, 
(nueva presentación, Firenze, 1961). Tampoco en las ediciones de SEGRE, C. (1954), Le opere 
minori, La létteratura italiana. Storia e testi, Milano-Napoli, Ricciardi, o de A. Vallone (Mila-
no,1964). 

núm. 170 (2016), pp. 9-29
ISSN 0210-8550Berceo

FRANCISCO LÓPEZ DE ZÁRATE VERSUS MARCIAL



22

El poeta, narrador y ensayista Félix de Azúa26 escribía en el año 1986 un 
epílogo para la Antología de poesía en La Rioja (1960-1986), la primera 
antología nutrida –dieciséis poetas– y digna que se hizo en la Comunidad 
Autónoma de La Rioja. Allí mencionaba a modo de guía moral y consejero 
“en negativo” (desde el lado “Negro” de la realidad de “Ur-Logroño”, desde 
la noche) al poeta barroco logroñés, nacido hacia 1580, Francisco López de 
Zárate y a su excelente traducción del Epigrama de Marcial.

Félix de Azúa interpreta y narra irónicamente la noche tan socializada 
en Logroño con motivo de uno de los actos culturales de la ciudad en el 
que él estuvo presente, invitado junto a Jaime Gil de Biedma, entre otros, a 
una mesa redonda sobre literatura y poesía. En el coche que le dirigía a un 
local nocturno, bastante oscuro, de la ciudad, desde Fuenmayor, Azúa va 
escuchando los consejos NEGROS de Zárate, en su traducción del Epigrama 
de Marcial, que le hacen reflexionar sobre lo diferente que es la realidad res-
pecto a esos consejos, sobre el contraste entre éstos y el pulso de la noche. 
Los dos extremos le sirven para bromear a costa de la creación del Estado 
de las Autonomías, queriendo ver en el Logroño nocturno e imprudente 
de la transición el germen de las liberaciones y ruptura de compuertas que 
supusieron la muerte de Franco y el fin de la dictadura en todo el territorio 
nacional y en esferas tan disímiles, en principio, como las políticas y las 
poéticas. 

Oigamos lo que escribe Azúa en su Epílogo, titulado “Ur-Logroño, o el 
origen verdadero de la constitución”, en 1986, publicado además de en la 
Antología mencionada, también en el número 3 de la revista literaria Calle 
Mayor27: “Yo, de Logroño, sólo conozco la noche. Ahora bien, no todas las 
noches forman un tejido homogéneo; hay noches cegadoras y noches sim-
plemente oscuras. Mis visitas a Logroño son tensos momentos de negrura, 
y relámpagos que permiten ver figuras en acción. Las escenas esenciales, 
sin embargo, son dos: entre ambas construyen una posible introducción a 
la Constitución”. 

Enseguida va a centrarse Félix de Azúa en la primera escena, que es la 
que tiene que ver con López de Zárate: “Es una persecución por carretera 
(…) Durante la persecución, López de Zárate me ofrece consejos para llevar 
una vida venturosa. Sin embargo, me los dice en negativo, como si habla-
ra desde el lado nocturno de la felicidad. Son consejos NEGROS. Así por 
ejemplo me recomienda… «Noche sin embriaguez, ni cuidadosa,/ Lecho no 
solitario, pero casto,/ Sueño que abrevie la tiniebla fea,/ Lo que eres quie-
ras ser, y no otra cosa/ Ni morir teme, ni vivir desea». Yo, en cambio, soy 
consciente de que la noche es EBRIA o de cuidado, el lecho poco solitario, 
la tiniebla sólo deja de ser un neutro meteoro EN SUEÑOS, y ¿cómo voy a 

26.  AA.VV. (1986). Antología de poesía en La Rioja (1960-1986), coordinada por Roberto 
Iglesias, estudio introductorio de Manuel de las Rivas, prólogo de José Manuel Caballero Bo-
nald y epílogo de Félix de Azúa, Logroño: Gobierno de La Rioja.

27.  AA.VV. (1986). Antología de poesía en…, p. 397.

núm. 170 (2016), pp. 9-29
ISSN 0210-8550Berceo

Mª TERESA GONZÁLEZ DE GARAY



23

querer ser otra cosa que lo que soy queriendo ser otra cosa? El deseo de 
vida y el temor de muerte, claro está, se truecan en el consejo Negro de 
Zárate. Entiendo, por lo tanto, que se trata de un Aviso o Introducción a la 
segunda escena”28. 

Azúa se ha interesado por los cinco últimos versos, los versos donde la 
NOCHE aparece en primer plano. Los nueve anteriores pertenecen de lleno 
al reino de la luz. Están en positivo. Los últimos se posicionan junto a la 
“nocturna” rosa del mexicano Xavier Villaurrutia, aunque con intenciones 
significativas en abierta oposición29.

Pero lo que me interesa ahora de nuevo subrayar es la torsión que el 
novísimo hace a las moralizaciones de Marcial pasadas por la pluma traduc-
tora de nuestro barroco logroñés. Quizás Zárate supo de antemano que a 
Félix de Azúa podían servirle de contrapeso y de contraste esos prudentes 
consejos si algún día llegaba a visitar su ciudad natal. Quizás Azúa sintió 
que el tiempo había invertido los programas morales y las filosofías del vivir. 
El caso es que, seleccionando precisamente ese Epigrama, captó la esencia 
ética más rigurosa y obsesiva del contemporáneo de Quevedo, impregnada 
de estoicismo y renuncia. Que es precisamente lo que, desde el otro lado 
del espejo, estaba necesitando arrojar la sociedad española de los 80.30

También cita a Zárate –en esta ocasión con un acorde de maravillosa 
intertextualidad– el poeta Guillermo Carnero en su “Mira el breve minuto 
de la rosa”, quinto verso del soneto moral de Francisco López de Zárate, “A 
una muy hermosa, que lo mereció por virtudes”, editado por vez primera 
en Obras varias el año de 1651 y del que poseemos otro testimonio en el 
Manuscrito autógrafo de Zárate, que ofrece una variante en el título “A una 
que fue muy hermosa y que lo mereció”.31 De la misma manera que el poeta 

28.  Félix de Azúa, comentario a la “Silva a la ciudad de Logroño” de Francisco López de 
Zárate. Edición crítica, anotaciones y nota biográfica de GONZÁLEZ DE GARAY, Mª T. (1986), 
Calle Mayor. Revista de literatura, crítica y artes, n º 3, Logroño: Sociedad Cultural Calle Mayor, 
pp. 37-68.

29.  GONZÁLEZ DE GARAY, Mª T. (2001b). “Dos novísimos y un barroco”, en Berceo, 
revista riojana de ciencias sociales y humanidades, Logroño: Instituto de Estudios Riojanos, nº 
152, pp. 189-201.

30.  Es claro que en los poetas de la generación del 70 en España conviven las hondas 
lecturas de la tradición española con numerosas incursiones y estancias en las literaturas ex-
tranjeras, lo que les confiere a muchos poetas de la década (Novisimos y otros) una esencia 
fundamentalmente cosmopolita y española. PALOMO, Pilar (1987). La poesía en la Edad de 
Oro (Barroco), Madrid, Taurus, 1987 pp. 129-170 y Mª Pepa Palomero, 1987 PALOMERO, M. P. 
(1987), Palomero, Poetas de los 70, Madrid: Hiperión.

31.  GONZÁLEZ DE GARAY, Mª T. (2001b). “Dos novísimos…, pp. 189-201. CARNERO 
ARBAT, G. (1998), Dibujo de la muerte. Obra poética, Madrid, Cátedra, pp. 250-252.

Para F. López de Zárate pueden consultarse mi estudio de la obra poética del autor barro-
co, GONZÁLEZ DE GARAY, Mª T. (1981). Introducción a la obra poética de Francisco López de 
Zárate, Logroño: CSIC, Instituto de Estudios Riojanosy mi GONZÁLEZ DE GARAY, Mª T. (1988). 
Edición crítica…, pp. 1572 y 1573. Del soneto de Zárate ofrezco en aparato crítico positivo las 
diferentes lecciones de los testimonios impresos y manuscritos. Hay que tener en cuenta que 

núm. 170 (2016), pp. 9-29
ISSN 0210-8550Berceo

FRANCISCO LÓPEZ DE ZÁRATE VERSUS MARCIAL



24

Manuel Caballero Bonald se lamenta del olvido en el que López de Zárate 
cayó con el paso de los siglos en su introducción a la ya mencionada Anto-
logía de poesía en La Rioja (1986), deseando mejor suerte a los poetas que 
en ella publicaban sus creaciones en la década de los ochenta.

Finalmente, para concluir nuestro artículo, no podemos dejar de men-
cionar el hecho de que justo después de la Guerra Civil española los poe-
tas de la revista Escorial escogieron uno de los poemas de Zárate más 
atrevidos, muy alejado de lo que venimos poniendo de relieve, y escrito 
cuando Zárate triunfaba en la corte madrileña y el paso del tiempo no le 
había teñido aún de negro la mirada32. 

El motivo del poema de Zarate se corresponde a esa primera época 
de juventud y brillo literario, anterior al desengaño barroco y a las duras 
realidades que padeció de cerca, como la ejecución pública de don Rodri-
go Calderón, tan próximo al círculo que apoyó a Zárate en Madrid, con el 
Duque de Lerma a la cabeza. Y su objeto está ya declarado desde el titulo, 
Retrato de toda una hermosa.

En las alusiones y retratos de las damas que Zarate mencionó en sus 
poemas más sensuales y amorosos, todas las sensaciones y percepciones de 
las mujeres (de sus rostros, cuerpos y semblantes) se describen por partes, 
ordenadamente, como indicaban las reglas del arte del retrato literario. Boca 
y labios muestran panales de miel, rosas, «coral, perlas y ámbar» pasando 
de inmediato a los ojos y cejas para proseguir con la nariz, manos, brazos, 
bajando de nuevo  al cuerpo y –con aromas de fetichismo– a los pies, al 
color «nácar y luz celestial» de la piel, al cabello que ciega, y a un detalle 
menos idealista: 

«Si las ocultas bellezas/pudieran representarse,/no hubiera edad 
impedida,/para los gustos cobarde»33. En fin, la muestra es amplia, y tampo-
co faltan las fuentes cristalinas, los metales que esclavizan, y un largo etcé-
tera bien codificado en la época. Aun con todo, la disposición no deja de 
ser un tanto original, tal vez por la misma mezcla caótica de los elementos. 

En el contexto de esta temática el Retrato de toda una hermosa es la 
composición más interesante y la que cierra el primer volumen de la edición 
de Simón Díaz y la de Varias poesías34. El Retrato está compuesto de 48 es-
trofas endecasilábicas de las denominadas en la época sextina real. La sexta 

el Manuscrito de Londres funcionó en parte como borrador y a eso se debe el elevado número 
de variantes que ofrece respecto a las versiones impresas. Manuscrito Add. 10.331 del Britisch-
Museum de Londres (autógrafo, 137 folios, tamaño en 4ª, folio 59 recto), que edito de manera 
íntegra en mi Edición. Para los temas relacionados con su filosofía moral vid.GONZÁLEZ DE 
GARAY, Mª T. (1987). “Conexiones de F. López de Zárate…, pp. 149-163.

32.  LÓPEZ DE ZÁRATE, F. (1942). «Retrato de toda una hermosa», Escorial, VIII/23 (sep-
tiembre), pp. 389-398.

33.  GONZÁLEZ DE GARAY, Mª T. (1981). Introducción a la obra…, 157-190.

34.  LÓPEZ DE ZÁRATE, F. (1947). Varias Poesías…; LÓPEZ DE ZÁRATE, F. (1619). 
Varias poesías…

núm. 170 (2016), pp. 9-29
ISSN 0210-8550Berceo

Mª TERESA GONZÁLEZ DE GARAY



25

rima o sextina real, de disposición isométrica y poco utilizada en el Siglo de 
Oro, donde «los sextetos que se establecieron con versos de igual medida 
no lograron imponerse en ninguna época frente a las formas polimétricas»35. 
En Italia era frecuente y se llamaba sextina narrativa. La imitación en España 
«fue introducida en los Siglos de Oro con el nombre de sexta rima o sextina 
real (basándose en la cercana octava real), acaso por Pedro Venegas… o 
Quevedo. El paradigma clásico es ABABCC. La estrofa aparece como una 
octava real a la que se hubiesen recortado los dos primeros versos».

Es necesario recordar y señalar que en la obra juvenil de López de Zá-
rate se encuentran con cierta frecuencia otras composiciones más ligeras y 
hedonistas. Es el caso de algunos de sus romances, en los que la influencia 
de Lope de Vega era más clara: adecuación de episodios posiblemente au-
tobiográficos, temas de su amante casada, desengaños, triunfos amorosos y 
ambientes artificiosamente pastoriles. En ellos, López de Zárate, igual que 
Lope de Vega, «reelabora elementos antiguos de su lírica (los sonetos). Pare-
ce como si se tratara de insertar en una definitiva armonía tropos, imágenes, 
epítetos consustanciales en su poesía y de los que ya no sabe desprenderse, 
«la dodónea encina», los paralelos de «oro que el sol devana», las flores igua-
ladas a las estrellas...», etc.36. También coincide con Lope en los Romances 
donde aparece la naturaleza. En cambio, observamos más inclinación a 
Góngora en otro grupo de Romances, los de temas mitológicos. 

35.  BAEHR, R.(1970). Manual de versificación, Madrid: Gredos, p. 275.

36.  MONTESINOS, J.F. (1967), Estudios sobre Lope, Madrid: Anaya, p. 207.

núm. 170 (2016), pp. 9-29
ISSN 0210-8550Berceo

FRANCISCO LÓPEZ DE ZÁRATE VERSUS MARCIAL

Retrato de Francisco López de Zárate por Navarrete “el mudo”.



26

Hemos comprobado que Zárate cultiva los dos registros con acierto 
y facilidad. Pero, sin duda, en el Retrato de toda una hermosa predomina 
el estilo culto, lleno de alusiones mitológicas y sintaxis gongorina. Las pri-
meras estrofas demuestran claramente la variación de estilo respecto a los 
romances que ya con cierto detalle analicé hace años37. Aunque los temas 
permanezcan en lo esencial, el estilo es mucho más realzado. La misma 
imagen de la amada habitando en el alma del poeta ha experimentado un 
cambio sustancial38: 

«Quien te adora Deidad, Deidad te invoca, 
Minerva sabia, y como sabia bella. 
Si espíritu concedes a mi boca, 
como mereces, te verás en ella. 
O si de donde vives, adorada, 
a palabras la lengua te traslada.
Vives dentro del Alma, porque Templo
menor no osara dar a tu belleza.
En ella como imagen te contemplo,
en ella te estampó naturaleza,
de ella te he de copiar, y si ella hablara
tan perfecta como eres te mostrara».
(…)
Más humana, y que menos lo parece, 
A quien amor su potestad reparte, 
Pues con ésta las almas estremece… » 

O esa misma imagen de la hermosa mujer se diluye entre la mitología: 

«Oh, amenidad de Chipre, Pafo y Gnido, 
Vida del gusto, muerte del tormento, 
Clima de Venus, centro de Cupido, 
Donde se ve más dulce el pensamiento, 
Donde naturaleza se preserva, 
Donde se halla más Venus que Minerva»39

Zárate hace verdad en estas estrofas la opinión de Díaz Plaja sobre el 
hecho de que «la mujer barroca, liberada del aura exquisita que le daba la 
distancia, adquiere una proximidad de carne y se convierte, en una palabra, 
en un fragmento palpitante de vida, un poco de carne puesta a arder»40, por-
que sigue reiterando y amplificando su descripción para ofrecemos como 
culminación el deseo oculto que le quema: 

37.  GONZÁLEZ DE GARAY, Mª T. (1981). Introducción a la obra…, pp. 157-178.

38.  GONZÁLEZ DE GARAY, Mª T. (1981). Introducción a la obra…, pp. 177-184. 

39.  GONZÁLEZ DE GARAY, Mª T. (1981). Introducción a la obra…, pp. 177-184.

40.  DÍAZ PLAJA, G. (s/f). selección, prólogo y notas de El sentimiento de amor a través 
de la poesía española, Barcelona: Olimpo, p. 71; GREEN, O.H. (1969). España y la tradición 
occidental, tomo I, Madrid: Gredos, p. 249.

núm. 170 (2016), pp. 9-29
ISSN 0210-8550Berceo

Mª TERESA GONZÁLEZ DE GARAY



27
núm. 170 (2016), pp. 9-29
ISSN 0210-8550Berceo

«Las dos medias pirámides nacidas 
parecen no a columnas añudadas, 
que a no ser a los ojos defendidas, 
como divinas fueran adoradas. 
El non plus ultra no es blasón, en ellas, 
polos pudieran ser de las estrellas. 
Más primor que cimientos asegura, 
y en menos pies que gracias se endereza 
la milagrosa imagen de hermosura... 
Basas, donde su imperio amor sustenta, 
rayas del Sol que enriquecéis el mundo, 
pies de las manos de la Aurora afrenta, 
que hacéis lo estéril que tocáis, fecundo. 
Pues por decencia siempre andáis secretos, 
Vuestra hermosura digan los efetos. 
Qué pecho bruto no les corresponde, 
no tan sólo con voces, ¡con querellas! 
¿Qué peñasco al contacto no responde? 
No tan sólo con flores, ¡con centellas!
Lo que falta (que es mucho) a este retrato, 
el resplandor lo encubre, y el recato»41

Hemos podido observar, sin embargo, y nos resulta muy significativo, 
que en el Retrato de toda una hermosa, ni las metáforas elusivas, ni el hie-
ratismo consiguen eliminar el marco carnal, pasional, en que se debate el 
poeta. Doscientos ochenta y ocho versos en 48 sextinas reales ofrecen, con 
sus altibajos naturales, uno de los más sugestivos momentos de la inspira-
ción zaratiana. A veces, Zárate exalta a la amada adornándola con todas 
las riquezas de la naturaleza, como ocurre en el romance IV: «Para festejar 
a Filis,/ se adornó la primavera,/floreció la grana en rosas,/ y la nieve en 
azucenas»42. Todo un despliegue de riquezas naturales: frutos, plantas, olo-
res, ríos, fuentes y aves se ponen al servicio de la amada. «Vestido el aire de 
olores/ salió respirando néctar.../ Anticiparon sus frutos las tardas plantas 
y tiernas,/ y muchas reverdecieron... /Humilláronse los montes.../Dexóse, 
volver en flor/la esperanza de la hierba» (228-229). Filis es la causa de la 
renovación y el movimiento vital de los ciclos naturales43. 

41.  GONZÁLEZ DE GARAY, Mª T. (1981). Introducción a la obra…, p. 184.

42.  LÓPEZ DE ZÁRATE, F. (1651). Obras Varias…, Tomo 1, p. 328.

43.  El tema de la naturaleza ha sido estudiado por WOODS, M. J.  (1978), The Poet and 
the natural world in the age of Gongora, Oxford: University Press.J. B. Avalle Arce lo reseña 
elogiosamente en HispanicReview, University of Pennsylvania, Spring, 1980, vol. 48, núm. 2. 
Allí comenta: «El tema que se planteó el Dr. Woods en su trabajo concierne una característica 
fundamental y ampliamente reconocida de la poesía barroca, esto es, el hecho de que en ella 
las descripciones del mundo de la naturaleza adquieren dimensiones insólitas y desusadas en 
el mundo literario. El sentido que adquieren estas ubérrimas descripciones del mundo natural 
en su coyuntura es el problema que con cuidado analiza Woods» (p. 252). Y añade, más ade-
lante: «Esa naturaleza ubérrima que se desborda de los versos de las Soledades gongorinas... 

FRANCISCO LÓPEZ DE ZÁRATE VERSUS MARCIAL



28

Por otra parte, Zárate recuerda la sensación, en conexión con una cierta 
euforia amorosa, del sueño de la Edad de Oro, del Jardín del Paraíso, en el 
que flores, hierba, fuentes y aves, proporcionan una cálida sensación musi-
cal y olfativa, y en el que la figura de la mujer aparece como intensificadora 
de esa armonía natural y perfecta. Seguimos inmersos en la tradición clásica, 
como muy bien observa Kenneth Clark44: 

«Dos poetas de la Antigüedad, Ovidio y Virgilio, proporcionaron 
temas a la imaginación de los artistas del Renacimiento. El primero, 
con sus descripciones claras y detalladas de lo fabuloso, fue el 
favorito de los pintores de figuras; pero Virgilio inspiraba los 
paisajes. El motivo de ello no son sólo las delicadas sugerencias 
de paisajes que se encuentran en la Eneida, sino también el mito 
de la rusticidad ideal de la que fue el maestro. Sus obras revelan 
un conocimiento directo del campo y más de un buen humanista 
a partir de Petrarca administró sus tierras siguiendo los consejos 
de las Geórgicas. Pero este elemento de realismo se combina con 
el sueño más delicioso que ha consolado jamás a la humanidad: el 
mito de una Edad de Oro en la que el hombre vivió de los frutos 
de la tierra, pacíficamente, piadosamente y con primitiva sencillez. 
Este concepto de la historia remota del hombre es exactamente el 
reverso del que produjo el paisaje de fantasía, y los sociólogos lo 
llaman, creo “primitivismo suave”, por oposición a “primitivismo 
duro”. Quizá sintiéramos la tentación de llamarlo verdad poética 
por oposición a verdad científica, si no fuera porque el concepto 
evolucionista de nuestros orígenes inspiró la poesía de Lucrecio y 
la pintura de Altdorfer».

El retrato, pues, exalta a la amada, pero manteniendo una distancia: 
la que va del artista al modelo. El objeto amado se coloca en una posición 
excesivamente elevada y la descripción, a veces, llega a hacerse hierática. 
En este aspecto el retrato va a asemejarse a la representación de ciertos 
símbolos de amor en la literatura manierista. Observa certeramente Dubois 
al respecto que éste (el retrato) es «a menudo, muy hieratizado. Parecen 
estatuas o maniquíes que poseen la fría majestad de la mujer frígida. Este 
efecto se obtiene por la blancura del cuerpo –a veces triste y macilento– y 
su fijación en una actitud de pose. En literatura se obtiene el mismo efecto 
por medio del juego de las metáforas (nieve, hielo, luz de luna, mármol y 
piedra), y unas apelaciones mitológicas características (Diana, Hécate), a tra-
vés de la hiperbolización de las cualidades atribuidas al objeto»45. Y aunque 
Zárate sigue este modelo en sus líneas principales, en ocasiones, pone un 
color personal y original, más humano, en su paleta.

obedece al hecho de que se vive anage of wonderment, lo que sienten vivamente las genera-
ciones poéticas acaudilladas por Góngora» GONZÁLEZ DE GARAY, Mª T. (1981). Introducción 
a la obra..., p. 253. 

44.  CLARK,K. (1971).El arte del paisaje,Barcelona: Seix-Barral, pp. 83-84.

45.  DUBOIS, C. G. (1980).El manierismo,Barcelona: Península, pp. 207-208.

núm. 170 (2016), pp. 9-29
ISSN 0210-8550Berceo

Mª TERESA GONZÁLEZ DE GARAY



29
núm. 170 (2016), pp. 9-29
ISSN 0210-8550Berceo

Vemos así, para concluir nuestro análisis, a un Zárate poliédrico, con 
dos etapas bien definidas en su misteriosa y activa vida. Una primera entre-
gada a la belleza y a los placeres de la vida palaciega y artística, así como a 
la serenidad de la vida en el campo, y otra en la que penetra sin ambages 
en las nostalgias guerreras, en el dolor, la decadencia física y en la religión 
más íntima y ascética. Es en esta última fase donde deberíamos situar las 
traducciones explícitas de los autores seleccionados, incluida la de Marcial, 
aunque ello nos cree un problema de adecuación a la vida total del poeta, 
puesto que la traducción primera del Epigrama de Marcial la realiza y edita 
ya en 1619, aunque la vuelva editar con pequeñas variantes en 1651. 

Y es que, evidentemente, cuando hablamos de las dos etapas –literarias 
y vitales– de Zárate, no podemos pensar que éstas sean estancas entre sí. 
Ya en su años jóvenes López de Zarate deja que asomen algunos elementos 
escépticos y senequistas en su poesía. Porque, lo que es hasta cierto punto 
natural, en estos primeros años de ilusión y alegría vital podemos vislum-
brar en alguno de los mimbres de la obra del poeta logroñés composiciones 
no tan solo versus Marcial, sino también apud Marcial.

FRANCISCO LÓPEZ DE ZÁRATE VERSUS MARCIAL



Si quiere comprar este libro, puede hacerlo directa-
mente a través de la Librería del Instituto de Estudios 
Riojanos, a través de su librero habitual, o cumpli-
mentando el formulario de pedidos que encontrará 
en la página web del IER y que le facilitamos en el 
siguiente enlace:

http://www.larioja.org/ 
npRioja/default/defaultpage.jsp?idtab=488335

http://www.larioja.org/i-estudios-riojanos/es/libreria/formulario-pedido


7

revista riojana de
 ciencias sociales 

y humanidades

17
0

BE
RC

EO
. R

EV
IS

TA
 R

IO
JA

N
A

 D
E 

CI
EN

CI
A

S 
SO

CI
A

LE
S 

Y 
H

U
M

A
N

ID
A

D
ES

.
N

º 1
70

, 1
er

 S
em

., 
20

16
, L

og
ro

ño
 (E

sp
añ

a)
.

P.
 1

-2
51

, I
SS

N
: 0

21
0-

85
50

170


