
 

Polis
Revista Latinoamericana 
43 | 2016
Noviolencia, resistencias transformaciones culturales

La Noviolencia en los Nasa, del norte del Cauca:
relaciones entre la teoría y la experiencia
específica
Nonviolence in the Nasa people, from northern Cauca: relation between theory
and specific experience
A não-violênciados Nasa do norte do Cauca: relações entre a teoria e a
experiência específica

Daniel Ricardo Martínez Bernal

Edición electrónica
URL: http://journals.openedition.org/polis/11573
ISSN: 0718-6568

Editor
Centro de Investigación Sociedad y Politicas Públicas (CISPO)
 

Referencia electrónica
Daniel Ricardo Martínez Bernal, « La Noviolencia en los Nasa, del norte del Cauca: relaciones entre la
teoría y la experiencia específica », Polis [En línea], 43 | 2016, Publicado el 09 junio 2016, consultado el
10 diciembre 2020. URL : http://journals.openedition.org/polis/11573 

Este documento fue generado automáticamente el 10 diciembre 2020.

© Polis

http://journals.openedition.org
http://journals.openedition.org
http://journals.openedition.org/polis/11573


La Noviolencia en los Nasa, del norte
del Cauca: relaciones entre la teoría
y la experiencia específica
Nonviolence in the Nasa people, from northern Cauca: relation between theory

and specific experience

A não-violênciados Nasa do norte do Cauca: relações entre a teoria e a

experiência específica

Daniel Ricardo Martínez Bernal

NOTA DEL EDITOR

Recibido: 30.01.2016 Aceptado: 05.04.2016

 

Introducción

1 Este  articulo  abordará  el  concepto  de  Noviolencia,  que  ha  sido  analizado  en  la

investigación  de  tesis  doctoral  titulada:  “Caminando hacia  la  Satyagraha.  Comunidad,

lucha y Kweet Fxindxi en los Nasa (1972-2015)” (Martínez 2016), sobre la resistencia y la

comunidad Nasa1 en el norte del departamento del Cauca, Colombia, desde una óptica de

los estudios para la paz y la Noviolencia2. En estas líneas, se pretende mostrar la relación

existente entre lo que conciben las comunidades indígenas Nasa como la Noviolencia, y la

teoría –principalmente la gandhiana-. 

2 El caso de las comunidades indígenas Nasa del norte del Cauca, o como así mismos se

hacen llamar “procesos de resistencia indígena comunitaria”3, tiene sus antecedentes más

claros en 1971 con el Consejo Regional Indígena del Cauca (CRIC) que nace en seno de la

Asociación Nacional de Usuarios Campesinos (ANUC) en 1967, creada por Carlos Lleras

Restrepo, –Presidente Colombiano-. La Asociación de Usuarios campesinos tuvo su auge

La Noviolencia en los Nasa, del norte del Cauca: relaciones entre la teoría y...

Polis, 43 | 2016

1



de 1966 hasta 1970, e hizo parte de uno de los tantos intentos de reforma agraria en

Colombia. De esta forma, para 1971 con el fin y el propósito de buscar reivindicaciones y

respuestas a las necesidades propias de los indígenas, como pueblo y como comunidad, se

crea esta primer consejo indígena impulsada por los resguardos de Toribío, Tacueyó, San

Francisco, Jambaló, Guambía y Pitayó, con la participación de diferentes líderes tanto

indígenas como no indígenas. Esto hecho permitió el fortalecimiento de entidades como

los cabildos y planteó los puntos de lucha, principios y valores de la resistencia como lo es

la  Unidad,  la  Tierra,  la  Cultura y  la  Autonomía.  Bajo  estos  principios  se  empiezan a

construir diferentes alternativas a problemáticas tan profundas que se encontraban en el

territorio.

3 En 1980 gracias al impulso de diferentes iniciativas locales, como la llevada a cabo por el

sacerdote  Nasa  Álvaro Ulcué  Chocué  nacen  planes,  programas  y  proyectos  como  el

Proyecto Nasa, que tenía como propósito fundamental consolidar a las comunidades de

Toribío, Tacueyó y San Francisco4. Esta sería la primera iniciativa que continuaría con los

principios y fortalezas planteados por el CRIC, pero de allí germinaran otras propuestas

como el Proyecto Global en Jambaló, o los procesos de la María y Caldonó.

4 La Asociación de Cabildos del  norte del  Cauca (ACIN) nace en 1993,  aprovechando el

decreto 1088 de 1993 que permite la asociación de cabildos. La ACIN se constituye en un

ejemplo claro de organización Noviolenta frente a la guerra, y como referente de unión de

los  diferentes  proyectos,  que buscan generar mejores condiciones de vida,  responder

frente a las necesidades básicas insatisfechas y de igual modo frente a la construcción de

una mayor unidad territorial o vertebración de estos territorios, donde se emprende una

lucha por la dignidad generalizada de las comunidades indígenas del Cauca.

5 Por su parte la Noviolencia, esun concepto que ha sido estudiado y conceptualizado por

varios autores, en donde por ejemplo para Gandhi es definida a partir del término Ahimsa

que expresaba la connotación de no matar, no causar daño o sufrimiento. Para Martin

Luther King Jr, significaba la fuerza de amar. Lanza de Vasco, por su parte la definió como

“la manera activa de combatir el mal”; León Tolstoi, la denominó como la fuerza “más

subversiva de los fusiles”, y por último Aldo Capitani se refería a ella como una forma de

“rebeldía permanente” y a su vez como “el gobierno de todos” (López 2004:308).

6 López (2004) identifica como uno de los principios básicos de la Noviolencia e no matar, 

que  se  entiende  como  principio  y  exigencia  dentro  de  la  Noviolencia.  Se  busca  la

exaltación de la condición humana, lo cual va en congruencia con el respeto a la vida; se

parte del abandono expreso de la violencia, frente al hombre y a la naturaleza en sí,

donde  no  se  trata  sólo  de  no  matar,  sino  de  intentar  no  producir  daño,  dolor  o

sufrimiento a ninguna criatura. Este principio parte de dos presupuestos, el primero, que

todos los seres son responsables y debe respetarse su derecho a decidir sobre su vida, y

segundo que él no matar, debe ser visto no sólo como un principio sino a su vez como un

derecho. La Noviolencia es una doctrina ético-política, bajo principios que se basan en el

respeto de la vida humana, en la búsqueda de la verdad –ética y epistemológica- parte de

una ética dialógica, que pretende ser una forma creativa y alternativa de pensamiento y

acción político social.

7 Teniendo en cuenta estos  dos elementos,  se  evidenciaran las  relaciones entre lo  que

entienden las comunidades indígenas Nasa del norte del Cauca, por Noviolencia y lo que

entendía Gandhi a la hora de pensar en su lucha Satyagraha y sus principios, al igual que,

los posteriores conceptos como el de Noviolencia pragmática o especifica que abordaran

otros investigadores posteriores. 

La Noviolencia en los Nasa, del norte del Cauca: relaciones entre la teoría y...

Polis, 43 | 2016

2



8 Por esta razón y para efectos metodológicos este artículo estará dividido tres bloques: El

primer bloque, son algunos aspectos teóricos, que son necesarios tener en cuenta a la

hora  de  abordar  el  concepto  y  el  estudio  de  la  Noviolencia  como acción  y  doctrina

filosófica. El segundo bloque, se presentaran algunos resultados relevantes del trabajo de

campo,  en  el  Cauca,  Colombia,  donde  se  toma  el  caso  concreto  del  concepto  y  la

cosmovisión que tienen las comunidades Nasa de Noviolencia. 

Y  finalmente  tercero  y  como  último  bloque,  se  hará  una  comparativa,  entre  los

presupuestos teóricos presentados en la primera parte, y los resultados expuestos en la

segunda. De esa manera, se podrán evidenciar, algunas similitudes o relaciones, al igual

que especificidades. 

 

Aspectos teóricos: el concepto de noviolencia

La mal llamada resistencia pasiva ¿cómo se resiste?

9 Aunque  las  expresiones  de  desobediencia,  desacuerdo,  desacato,  resistencia  están

presentes a lo largo de toda la historia de la humanidad, es a finales del siglo XVIII con

acontecimientos como la Revolución Francesa o de procesos de Independencia de EE.UU.,

cuando las ideas de resistencia y revolución toman fuerza. 

10 De esta manera las manifestaciones de resistencia se proliferan no sólo hechos violentos

como el de la Bastilla, sino que a lo largo de los siguientes siglos van a convivir otras

manifestaciones  como el  Cartismo,  el  Carbonismo,  las  sufragistas,  el  Luddismo,  entre

otras que son formas de resistencia, que no cuentan con el recurso de las armas. 

11 Partiendo de las ideas de Randle (1998) a raíz del estudio de Tilly, se puede ver que en

términos generales las formas de resistencia de estos momentos eran principalmente

pacíficas5. Sin embargo hay dos cuestiones que las llevan a tender al uso de las armas:

primero,  que  parte  de  las  ideas  revolucionarias  –principalmente  de  las  corrientes

marxistas  y  anarquistas-,  que  se  incrustará  tan  profundamente  en  los  idearios

revolucionarios,  en  donde  los  medios  no  armados  pasarán a  ser  considerados  como

ineficientes, inoficiosos y, sobre todo, inocuos. Es tan generalizada esta tendencia que los

movimientos  y  resistencias  pacifistas  serán  vistas  y  denominadas  como  posturas

moderadas o, como fue llamada por muchos pensadores del momento, utópicas.

12 La segunda cuestión que influyó en la proliferación de las luchas armadas y del contenido

de la violencia en estas esferas, fue la misma institucionalidad o autoridad, que se dio

cuenta de que la represión de los gobiernos en manifestaciones, se llevaba a cabo bajo la

convicción de que la defensa y respuesta por parte de los manifestantes sería igualmente

agresiva  o  violenta.  Así  los  mismos  gobiernos  eran  incitadores  de  una  escalada  de

violencia en la que, finalmente, los mayores beneficiarios serían las fuerzas armadas y

profesionalizadas. Esto dejaba detrás del telón la idea de que cualquier manifestación o

resistencia sin el uso de las armas estaba abocada al fracaso.

13 En  esa  medida  no  es  de  extrañar  que,  poco  a  poco,  se  fuese  dando  una  distinción

alrededor del uso de lo que eran métodos armados y otros no armados. A los procesos que

empezaron a desarrollarse por medios diferentes a las armas se les denominó en primer

momento como resistencia pasiva. Para Randle (1998:49-50) el término concretamente

aparece en el libro de Shelley (1819) “La máscara de la Anarquía”, donde a la resistencia sin

el uso de las armas es igualmente despreciado y ridiculizado6. De esta forma la resistencia

La Noviolencia en los Nasa, del norte del Cauca: relaciones entre la teoría y...

Polis, 43 | 2016

3



pasiva se convierte en uno de los conceptos más generalizados a lo largo del siglo XIX y

XX.

De tal forma, conceptos como el de la Noviolencia ha sido malentendido también de esta

manera –pasiva– sin embargo, no se pude negar que han sido un punto de partida en

términos de acción política, y no uno de llegada.

14 Este  punto  de  partida,  como  es  la  resistencia  pasiva,  se  alimenta  y  se  configura

progresivamente  con  las  ideas  de  de  diversos  autores,  entre  ellos  de  Thoreau.

Generalmente se hace referencia a Thoreau por acuñar el  concepto de Desobediencia

civil, sin embargo, al momento de desarrollar sus ideas, y presentar su primer ensayo en

1848 y su posterior publicación en 1849, no se titulaba como lo conocemos hoy en día “

Sobre el deber de la Desobediencia Civil”, sino que se titulaba “Resistencia al Gobierno Civil”. Es

solo hasta 1866, cuatro años después de su muerte, que se le da el título definitivo que

conocemos ahora (Herranz1992:21). De esta manera aunque el fenómeno de desobedecer

o de resistir frente al gobierno es más algo antiguo, son los postulados de Thoreau los que

más han influenciado a las teorías y los pensadores de habla inglesa, porque además de

referirse y partir de un caso como el norteamericano en el que se puede hablar de una

resistencia contra un gobierno “civil”, también tiene en cuenta una visión pragmática y

moral de la resistencia, por lo que ha sido estudiado por pensadores como Sharp que se

centran en lo pragmático, hasta personalidades como Gandhi que sin perder de vista los

métodos, le da mayor importancia a los valores.

El concepto de resistencia pasiva, se trasformará y empezará a tomar valor y relevancia a

partir de Gandhi, quien reivindica su condición activa y valiente, y quien genera toda una

teoría y un entramado que denominó Satyagraha.

15 Para diferenciar de la mal llamada resistencia pasiva y la Satyagraha, Gandhi distingue

tres tipos o formas de Noviolencia. Primero, la Noviolencia del cobarde, que puede ser

asociada como tal con la pasividad, y es cuando no hay confrontación, se huye, no se

espera y se resiste, sino que renuncia a luchar. Segundo, la Noviolencia del débil, que es

aquella  que  recurre  a  los  métodos  de  lucha  no  armada  por  hechos  o  razones

circunstanciales, son el preámbulo o la espera del uso de los recursos armados y la toma

del poder. Y tercero, la Noviolencia del fuerte o Satyagraha (López 2006:154).

16 La Noviolencia se puede interpretar como “el deber y la acción por la justicia, respetando

la vida y la integridad de los adversarios en esa lucha” (López 2004: 311). En este sentido,

es necesario tener presente que la Noviolencia parte de la humanización de la política, la

cual se traduce en una “lucha no armada y no cruenta contra las injusticias” (Ibídem)7.

 

Tipologías y formas de entender la Noviolencia

17 Dentro  de  la  condición  multifacética  de  la  Noviolencia,  al  referiremos  a  su  esfera

políticaes necesario introducir el concepto de acción política noviolenta. “La Noviolencia

significa renunciar al uso de la violencia pero no al uso de la política” (López 2004:342). La

acción política noviolenta es cualquier acción con la intención de intervenir en el ámbito

político de la sociedad –puede ser de tipo revolucionaria,  para enfrentarse contra un

enemigo militar, o para enfrentarse a una ley considerada injusta-, renunciando al uso de

la violencia.

18 La acción política noviolenta trata la relación gobernar-obedecer. Se fundamenta en dos

principios que se entienden como propiedades de esta relación.  El  primero es que la

La Noviolencia en los Nasa, del norte del Cauca: relaciones entre la teoría y...

Polis, 43 | 2016

4



obediencia es necesariamente voluntaria. Es decir, que la obediencia de alguien frente a

un  gobierno  no  está  per  se asegurada  sino  que  depende  de  su  voluntad  y  juicio  –

constantemente cambiantes, o con posibilidad de ello-. Así, el gobierno no puede obtener

obediencia, al menos no permanentemente, usando solamente la coerción. A partir de lo

anterior podemos llegar al segundo principio: el consenso puede ser retirado. Bajo esta

perspectiva  puede  entenderse  el  principio  que  fundamenta  la  desobediencia  civil,  la

objeción de conciencia y la resistencia civil.

19 Es preciso aclarar que la acción política noviolenta, se fundamenta en, y principalmente

significa, los métodos y las estrategias, los primeros se entienden como las herramientas,

acciones o técnicas para intervenir sin el uso de la violencia de manera política, el mundo

social. Por ello es importante ver los 198 según Gene Sharp quien clasifica estos métodos

en  tres  categorías,  a)  persuasión  y  protesta,  b)  métodos  de  no-cooperación  y  no

colaboración social y política y económica, c) intervención noviolenta (Sharp 1973). Las

estrategias por su parte, hacen referencia al fin último, la meta o el propósito esencial de

las  acciones.  Por  tal  razón,  el  fin  político  o  la  estrategia  de  la  Noviolencia  es  el

deslegitimar todo tipo de violencia, convertir al adversario –partiendo de la convicción de

convencer en vez de vencer- y conquistar la voluntad del adversario –vista como la forma

de obtener el poder-.

20 Entre el mero uso de los medios o métodos para cualquier fin, y el uso de los métodos con

fines específicos, nace una tipología de Noviolencia, o dos acepciones del concepto de

Noviolencia que podemos encontrar  en Pontara (1982).  La primera acepción la  llama

Noviolencia pragmática8, en la que, a) nos referimos a un conjunto de métodos de lucha,

b) caracterizados negativamente como exentos de violencia y c) cuyo empleo es de por sí

compatible con cualquier doctrina o ideología por cuanto nada excluye que puedan ser

empleados, por razones tácticas,  por cualquier grupo con vistas a cualquier fin o por

cualquier causa, sea justa o injusta. 

21 La segunda acepción es la Noviolencia específica9 la cual se entiende como una doctrina

que: propone un ordenamiento político fuertemente descentralizado, cuyas estructuras

básicas están constituidas por consejos de ciudadanos organizados por fábrica, barrio,

pueblo,  etc.,  provistos  de  amplios  poderes  decisionales,  fundados  en  el  método

democrático por lo que respecta a las cuestiones de política local, provistos de un poder

efectivo sobre las decisiones que consideran a toda la comunidad. La doctrina noviolenta

teoriza ampliamente la socialización de los grandes medios de producción, para los que

auspicia la autogestión por parte de los trabajadores,  pero deja en cambio abierta la

cuestión acerca del grado que ha de estar planificada la economía en una sociedad tal

(Pontara, 1982:1057).

22 Estas ideas se pueden aplicar a las comunidades indígenas,  siguiendo el  ejemplo más

representativo que se ha estudiado desde la teoría noviolenta y es la que representa y

ejemplifica la experiencia de Gandhi en la India.  Gandhi es el  primero en formular y

construir toda una teoría política sobre la resistencia. Sintetiza y descodifica toda una

serie de, hechos, acciones, teorías y pensamientos tanto de Oriente como de Occidente y

los transforma más que en una teoría, en una forma de vida, practicada por él y muchos

de sus seguidores.

23 En un tema tan espinoso como es la política, en donde tradicionalmente la desvinculación

de la moral en la labor del “príncipe” era señal de fuerza, poderío estabilidad, severidad,

dureza, inclemencia; donde “el fin justifica los medios” (Maquiavelo 1999), y donde “la

guerra es la continuación de la política por otros medios” (Clausewitz 2010), es normal

La Noviolencia en los Nasa, del norte del Cauca: relaciones entre la teoría y...

Polis, 43 | 2016

5



que las ideas de Gandhi hayan dado un vuelco tan relevante y que la ética haya sido tan

apreciable en el entramado de su discurso.

24 Gandhi  a  lo  largo  de  toda  su  vida  escribió  gran cantidad de  artículos  y  textos  muy

pequeños, que se ha ido recogiendo a largo de antologías y completos volúmenes10, que

reflejan la riqueza y la complejidad de su pensamiento. Sin embargo, para poder abordar

de  una  manera  sistemática  y  organizada  su  pensamiento,  algunos  académicos  como

Pontara,  han  sabido  sintetizar  sus  pensamientos  en  seis  principios  o  doctrinas  que

fundamentan como el bien lo llama este “gandhismo”. La siguiente cita refleja muy bien

esta idea: 

25 De manera  que,  sólo  mediante  un trabajo  de  interpretación y  sistematización de  las

variadas ideas filosóficas, metafísicas, religiosas, éticas, económicas y políticas contenidas

en  todos  estos  escritos,  es  posible  intentar  la  reconstrucción  de  una  doctrina  ético-

política, a la cual se le podría dar el nombre del “gandhismo”. Pero no se trata de un

término como el  que  se  pueda  referir  a  cualquier  otro  “ismo”  pues  Gandhi  repudió

siempre esto. Así los conceptos fundamentales de esta doctrina son seis: Satya, [verdad],

Ahimsha,  Sarvodaya  [Bienestar  de  todos],  Swaraj  [autodeterminación,  autogobierno],

Satyagraha [lucha por la verdad] y Swadeshi [Autosuficiencia]. (Pontara 2004: 493) 11

26 Estos conceptos son fundamentales al abordar el caso de la resistencia indígena del norte

del Cauca, la medida se presenta la idea de descentralización política, de la redistribución

del poder, a partir de la participación, la organización, la toma de decisiones y el ejercicio

de un poder efectivo. Hace hincapié en la sociabilización de los medios de producción y de

la idea de procesos de autogestión y autosuficiencia, en los que es la misma sociedad

quien planifica, su economía, su política, y todos los aspectos de su vida diaria, según sus

necesidades y contextos.

 

Contextos en lo que se emprende un proceso de resistencias

noviolenta ¿para qué se resiste?

27 Partiendo  de  la  tipología  presentada  por  el  Mario  López  (2001),12 los  tres  ejes  de

reivindicación y conflicto en los que se pueden situar los procesos de resistencia son: a) la

lucha  contra  la  dominación  colonial,  b)  la  lucha  contra  los  regímenes  autoritarios,

dictatoriales y totalitarios y c) la reivindicación de derechos y libertades democráticas y

ciudadanas, por la solidaridad internacional, por la ecología y en defensa de la naturaleza,

por otro mundo posible13. Se pueden explicar con estos aspectos: 

28 a) La lucha contra la dominación colonial:  esta resistencia es una reivindicación y un

conflicto que nace, con la presencia y dominio de los imperios, principalmente europeos.

En este sentido el conflicto emerge –más que por la presencia del “otro”- por el vínculo de

dominio y opresión que se crea hacia los pueblos autóctonos o indígenas. Para deshacer

estos vínculos de dominio, la lucha está acompañada de tanto combates armados como no

armados. 

29 De esta manera, para López (2013), existen varios ejemplos a lo largo de la historia14 en los

que se evidencia una resistencia no armada frente a la dominación colonial, sin embargo

en relación a las comunidades indígenas Nasa, el caso más representativo e importante

que se puede encontrar en la lucha de independencia de la India, o lucha Satyagraha de

Gandhi.  El  ejemplo de esta  experiencia  en la  India  caracterizado por  ser  un proceso

organizado de no-colaboración de masas, será el que marcará el futuro y las posibilidades

La Noviolencia en los Nasa, del norte del Cauca: relaciones entre la teoría y...

Polis, 43 | 2016

6



de emancipación de la Noviolencia. Es dentro de este tipo y eje de resistencias en el que

podemos clasificar a la resistencia llevada a cabo por las comunidades Nasa.

30 b) La lucha contra los regímenes autoritarios, dictatoriales y totalitarios: Al estudiar estas

luchas, se puede ver que el paradigma predominado de la violencia en la historiografía, ha

difuminado y silenciado el papel de la lucha noviolenta. El hecho de que este tipo de

sistemas usen como principales métodos la represión y la restricción de las libertades,

convierten a la resistencia armada en legitimador para dicha la represión, mientras que a

la Noviolencia, la convierten en una alternativa real. En esta medida, los casos de luchas y

resistencias  sin  el  recurso  de  las  armas,  aunque  han  sido  oscurecidos,  han  estado

presentes y ha sido muy importantes y significativos a lo largo de la historia15.

31 Un  claro  ejemplo  de  estudios  que  han  partido  sus  análisis  desde  este  contexto  lo

encontramos en Sémelin (1993) y su texto, “Sin armas frente a Hitler. La resistencia civil en

Europa, 1939-1943” quien brinda otra perspectiva de la historia de segunda Guerra Mundial,

al igual que una definición de lo que desde sus presupuestos el podría definir como una

resistencia civil.

32 c)  La  reivindicación  de  derechos  y  libertades  democráticas  y  ciudadanas,  por  la

solidaridad internacional, por la ecología y en defensa de la naturaleza, por otro mundo

posible: los casos de resistencias que han hecho uso métodos de acción noviolenta, para la

búsqueda y defensa de los derechos humanos, es muy amplio y se puede evidenciar tanto

en los antiguos movimientos sociales del siglo XIX, como en los nuevos movimientos que

han surgido a lo largo del siglo XX y XXI. Son muchas las manifestaciones y las formas en

las que la Noviolencia ha sido una gran protagonista.

33 Para ejemplificar tanto las luchas contra totalitarismo y por los derechos y libertades, se

puede  hacer  referencia  a  los  análisis  de  Randle  quien  da  relevancia  a  la  teoría  del

Satyagraha de Gandhi, pero que también especifica que se trata de casos directamente

relacionados con fines y sueños hacia y desde los conceptos de democracia occidental.

34 Finalmente, teniendo en cuenta esta tipología que ayuda a contextualizar conceptos como

el de resistencia civil, desobediencia civil o resistencia noviolenta, y habiendo abordado

los puntos de vista más generales desde los que se estudia la teoría y práctica de la

Noviolencia, partiendo no sólo de acciones, formas o cómo se resiste, sino también sus

valores, fines, y para qué se resiste –motivo de las reivindicaciones y del conflicto-, es

necesario  abordar  los  resultados  que se  encontraron a  la  hora de preguntarles  a  las

comunidades indígenas Nasa del norte del Cauca, por: ¿qué es la noviolencia para las

comunidades?

 

Resultados del concepto y la cosmovisión Nasa de
Noviolencia.

Metodología

35 Este apartado se sustenta en una serie de entrevistas, producto del trabajo de campo que

se realizó entre los meses de abril y junio de 2014 principalmente en las ciudades de

Popayán,  Santander  de  Quilichao,  departamento  del  Cauca,  Colombia,  y  en  Bogotá,

Colombia,  donde  se  encuentran  el  Consejo  Regional  Indígena  del  Cauca  (CRIC),  la

Asociación de Cabildos Indígena del Norte del Cauca (ACIN) y la Organización Nacional de

Indígenas del Cauca(ONIC), respectivamente. Las personas que se entrevistaron tienen un

La Noviolencia en los Nasa, del norte del Cauca: relaciones entre la teoría y...

Polis, 43 | 2016

7



alto nivel de participación, implicación, y conocimiento del movimiento indígena al igual

que reconocimiento dentro del mismo, por lo que se dividieron en tres perfiles, líderes,

miembros de las organizaciones y académicos expertos en el tema, en donde se realizaron

veintidós entrevistas por medio de las que se alcanzó la saturación teórica.

Las preguntas de la entrevista se desarrollaron en cinco ámbitos desde los que partió el

guion semi-estructurado: 

36 Conceptos  cosmovisión,  se  indagó  por  conceptos  que  son  tenidos  en  cuenta  por  las

comunidades a partir de la revisión bibliográfica como: armonía, bienestar, autonomía,

autosuficiencia, tierra, violencia, paz, unidad, verdad, poder, resistencia y Noviolencia. En

el presente artículo nos centraremos únicamente en el concepto de Noviolencia.

Aspectos sociales, se preguntó, por la familia, las relaciones comunitarias Nasa, el papel

de las mujeres, la minga y las relaciones económicas y de producción.

Historia, se consultó por la historia de los últimos diez años.

Aspectos  políticos,  se  indagó  concretamente  sobre  la  Autoridad  propia,  entiéndase

cabildo,  y  resguardo y su derecho propio;  por el  liderazgo;  la  toma de decisiones;  la

resolución de los conflictos, y la Guardia Indígena.

37 Procesos de resistencia comunitaria, se preguntó por los procesos de resistencia el CRIC y

el ACIN como partes, luego como unidad, para finalmente preguntarles por la resistencia

Noviolenta.

38 Una vez efectuadas las entrevistas se pasó a analizar los datos, buscando interpretar la

realidad social –fenomenología-, y desde los datos obtenidos en las entrevistas –análisis

discurso  y/o  contenido-  y  a  través  de  la  creación  y  comparación-contrastación  de

categorías  –componentes  de  la  Teoría  Fundamentada-  mediante  el  uso  de  software

informático ATLAS.TI,  se evidenciaron unos resultados y se compararon la resistencia

Nasa y el gandhismo.

 

Resultados de la definición de Noviolencia de las entrevistas a las

comunidades indígenas Nasa del norte del Cauca.

De  esta  manera,  teniendo  claro  que  el  foco  de  nuestra  atención  son  los  resultados

encontrados al analizar el concepto de Noviolencia son:

39 1. La Noviolencia está asociada a su cosmovisión como armonía o equilibrio, al igual que

conceptos  como  el  de  bienestar,  o  el  de Kweet  Fxindxi.  Este  resultado  aunque  se

encuentra de manera reiterada en varios entrevistados, la definición más clara a este

respecto no la da una de las lideresas, al afirmar que la noviolencia: “es estar bien, es el

Kweet Fxindxi, es el equilibrio y la armonía…es el respeto por la vida, es la relación con la

naturaleza, es la manera como se media, es el dialogo y este aspecto es fundamental”.

40 2. La Noviolencia se entiende como la tolerancia, el diálogo, el respeto por el otro, su

entendimiento. Es el dirimir los conflictos sin necesidad de la violencia. Esta definición de

noviolencia la expresan diversos líderes como miembros de la comunidad, siendo uno de

los resultados más mencionados.  El  ejemplo más representativo de esta definición de

noviolencia para los Nasa lo encontramos en la voz de dos líderes comunitarios en donde

el primero de ellos afirma que: “la Noviolencia es resistir sin armas, desde una resistencia

civil”.  “Es  hablar,  dialogar  con  el  enemigo,  utilizar  la  lógica  y  la  razón”.  Otro  líder

concuerda y dice que “es la idea es dialogar sin llegar al uso de la fuerza y sin imponer al

otro su postura”. En este resultado es importante resaltar un matiz que hace uno de los

La Noviolencia en los Nasa, del norte del Cauca: relaciones entre la teoría y...

Polis, 43 | 2016

8



miembros al afirmar que “la Noviolencia trata de explicar que la resolución de conflictos

no se hace a través de las armas o el empleo de las distintas formas de violencia, sino con

una actitud muy revolucionaria”, y que en esa medida es importante el legado del propio

Gandhi  quien  quizá,  para  este  miembro,  “tampoco  estuviese  muy  contento  con  el

concepto de Noviolencia”.

41 3. La Noviolencia se ve como un elemento equiparable, o como un fin o sueño que las

comunidades indígenas quieren alcanzar. Este resultado aunque es comentado tanto por

diferentes líderes como miembros, es especialmente explicitó en la definición de uno de

estos líderes comunitarios quien afirma que: “si la violencia es un desequilibrio entre

diferentes lógicas”, entonces “la Noviolencia debe ser la forma de actuar de la comunidad

indígena y uno de sus fines comunitarios, como es el aprender a resolver los conflictos sin

recurrir a la violencia armada”. De esta manera la Noviolencia la equiparan e incorporan

a los sueños de las comunidades.

42 4.  La  Noviolencia  es  pensarse  como  un  actor  dentro  de  una  sociedad,  el  cual  toma

decisiones, obedece o no, decide qué tolerar, participa y construye. Este resultado al igual

que los anteriores, aunque está presente en la opinión de varios entrevistados, es en la

opinión de dos miembros donde queda mejor reflejada, el primero de estos miembros

afirma que: “la Noviolencia se entiende como una cuestión de igualdad y de tolerancia,

que se construye entre todos y que cuesta mucho trabajo y esfuerzo (…) la Noviolencia es

tolerancia, pero determinando y dejando claro en todo momento qué es lo que se tolera”.

El  segundo  miembro  complementa  diciendo  “la  Noviolencia  es  compartir,  dialogar,

reflexionar y ser solidarios. No eliminar al otro sino debatir sobre su pensamiento, es la

lucha de la vida por la vida”. 

43 5. La Noviolencia es entendida estratégicamente como una forma o medio distinto de

operar o de actuar,  la cual  trae consigo mejores resultados.  La afirmación que mejor

sustenta este resultado lo encontramos en uno de sus líderes en donde para él, los Nasa

decidieron avanzar hacia otros modelos de resistencia “porque se dieron cuenta de que la

resistencia armada no les llevaba a nada”. De esta manera, siguen buscando “métodos

más convenientes y que den mejores resultados”.

44 6. La Noviolencia es un concepto occidental que difiere de las concepciones indígenas.Esta

opinión se ve en dos afirmaciones, uno de los académicos que afirma que “el concepto de

Noviolencia  no  se  encuentra  en  las  comunidades,  porque  es  un  concepto  de  afuera,

occidental”, y para de uno de sus líderes, “el análisis de Gandhi es desde occidente y por la

búsqueda de condiciones sociales en general; la lucha de los Nasa en cambio es por la

búsqueda del dialogo con otra lógica que se quiere imponer”. 

 

Análisis de los resultados

45 En  el  primer  resultado,  se  puede  ver  que  la  Noviolencia  se  asocia  a  la  armonía,  el

bienestar  y  el  concepto  de  Kweet  Fxindxi,  existiendo  una  relación  con  la  paz  y  con,

prácticamente,  todas  las  dinámicas  de  su  comunidad.  Estos  principios  pueden  ser

considerados como el constructo ideológico de las comunidades, en la medida que están

presentes en casi todos los ámbitos de la vida indígena. 

46 Si  analizamos  los  resultados  obtenidos  para  la  categoría  de  Noviolencia,  podemos

encontrar muchas afinidades entre la definición Nasa de Noviolencia, y la forma en que

ésta es entendida por el gandhismo –aunque dentro de las comunidades no exista una

La Noviolencia en los Nasa, del norte del Cauca: relaciones entre la teoría y...

Polis, 43 | 2016

9



noción elaborada,  desarrollada o  definida del  concepto-.  En este  primer resultado se

aprecia cómo la Noviolencia queda asociada a una de sus bases cosmológicas, el Kweet

Fxindxi o principio de armonía y equilibrio. Es claro, que es ejemplo de hasta qué punto,

dentro de las comunidades indígenas, existe una ideología de qué es lo que quieren las

comunidades  –fines-  y  de  cómo  quieren  conseguirlo  puesto  que  estas  hablan  de

armonización y  no  de  violencia.  Estas  ideas  guardarían  una  relación directa con los

conceptos de Ahimsa, Sarvodaya, Swadeshi y Swaraj. 

47 El segundo resultado, es aún más cercano a la idea de Noviolencia gandhiana, puesto que

si se parte del principio de Ahimsa, que considera que resulta mucho más productiva y

cimentada a la hora de construcción del tejido social, las relaciones y las interacciones

comunitarias. Para que esto se pueda construir junto al “otro”, es necesario y sólo es

posible  mediante  la  renuncia  de  las  armas  y  mediante  la  máxima  de  que  entre

“hermanos” siempre se encontrarán soluciones. El poder social que se construye desde la

Noviolencia  es  la  idea  consciente  y  voluntaria  de  que  se  pueden  dirimir  las

contradicciones  y  los  conflictos  sin  la  necesidad  de  recurrir  a  la  violencia,  lo  que

ejemplifica claramente la gran similitud entre ambas concepciones de la Noviolencia –la

Nasa y la gandhiana-.

48 En el tercer resultado, se puede ver que progresivamente, la Noviolencia es asimilada a un

sueño o a un fin dentro de las comunidades. Esta asimilación se debe a la “compatibilidad,

ductilidad y adaptabilidad a muchas exigencias políticas y sociales” (López 2013: 230), que

viene del principio de construir poder social. Por esta razón, las comunidades la ven como

una actitud, como un tipo de conducta a seguir, como un hábito y una cotidianidad a

alcanzar.

49 El cuarto resultado, presenta otros elementos centrales en relación a la Noviolencia, como

son el situarse como actor dentro de la sociedad, el cual debe hacer un ejercicio de poder;

o el saber que el poder de los gobiernos está sustentado en la obediencia voluntaria de los

gobernados, lo que, en el caso Nasa, ha sido inteligentemente manteniendo bajo la forma

de  “se  manda  obedeciendo”,  quedando  en  este  caso  el  liderazgo  y  la  autoridad

supeditadas  a  la  comunidad y al  revés.  En este  sentido,  “mandar obedeciendo” es  la

construcción del poder social, del poder desde abajo; es el ejercicio de la Noviolencia, que

se hace tanto desde el convencimiento individual y la lucha de cada uno de los miembros,

como desde el consenso colectivo, en el que la búsqueda de soluciones negociadas, sin la

vía de las armas y para la defensa de la vida,  es un mandato “sagrado” dentro de la

comunidad.

50 En este resultado también se evidencia que la idea Nasa de Noviolencia no es de pasividad,

de tolerancia exacerbada, de resignación, sino que se trata de que, si se construye en

sociedad y el poder emana desde el papel que cada uno cumple y ejerce en la comunidad,

es  necesario  que  existan  unas  reglas  de  convivencia  o  planes  consensuados  que

determinen los límites de lo que se tolera y lo que no, así como el papel que cada miembro

debe  cumplir  dentro  de  dicha  población.  Desde  la  “teoría  de  juegos”  se  habla  de  la

existencia de reglas formales o “institucionalizadas” y de reglas informales, entendidas

como  “implícitas”  dentro  de  un  contexto.  Estas  reglas  informales,  desde  la  teoría

gandhiana, no son otra cosa que la implementación de la “moral en la política”; es decir,

al igual que individualmente tiene que haber unos parámetros para la convivencia y la

interacción,  también  tiene  que  haberlos  a  nivel  colectivo  y  de  comunidad.  Así,  lo

“publico” y lo “privado” no pueden distanciarse. Para Gandhi estas reglas o principios

“morales” sólo se pueden construir desde una “verdad epistemológica”: el consenso entre

La Noviolencia en los Nasa, del norte del Cauca: relaciones entre la teoría y...

Polis, 43 | 2016

10



los miembros de la comunidad y la consecución de unos programas constructivos, lo que

para el caso Nasa se concreta en los planes de vida.

51 El quinto resultado hace referencia a la dimensión pragmática de la Noviolencia, aunque

no se queda en la parte meramente “instrumental” o de “defensa”, asociándola a una

forma de vida bastante conveniente para los Nasa, pues la Noviolencia facilita el diálogo y

el entendimiento, permitiendo además un cambio de mentalidad. De ahí la importancia

del  término  cuando  las  comunidades  indígenas  hablan  de  “una  resistencia  desde  el

pensamiento”,  pues  en  realidad  se  trata  de  una  lucha  contra  el  colonialismo.  Para

reafirmar  esta  idea,  según  López  (2008:  233):  “el  ejercicio  de  la  Noviolencia  implica

intervenir de manera activa e imaginativa en los conflictos, envolverse y mezclarse con la

violencia  para  contrarrestarla,  y  presentar  alternativas  pacíficas  para  resolver

dificultades y controversias”.

52 El sexto resultado, por su parte, es un claro ejemplo del notable desconocimiento, de

ciertos  tópicos,  y  tal  vez  la  banalización  que  demuestran  ciertas  escuelas  sociales  y

políticas frente al concepto de Noviolencia. En primera instancia, el pensar que los Nasa

no conciben el concepto de Noviolencia porque no lo han llevado a un nivel “académico”

o “teórico” es ignorar el carácter universal y adaptativo de la Noviolencia, y por ende,

desconocerla.  En  este  sentido,  dieciocho  de  las  veintidós  personas  entrevistadas  han

contestado a la pregunta “¿qué es la Noviolencia?”, dándose en algunos casos elaboradas

y concretas definiciones del concepto, y tan sólo dos opiniones que afirmen que se trata

de algo occidental. 

53 Además de estos resultados es importante y cabe destacar dos afirmaciones, que aunque

en la tesis doctoral se abordaron en el apartado procesos de resistencia comunitaria en la

resistencia  noviolenta,  en  este  artículo  es  importante  traerlas  a  colación.  Estas  dos

afirmaciones son una definición de Noviolencia de uno de los miembros, y la otra, es una

de las opiniones frente a la concepción de que “todos somos hermanos”. 

En este orden de ideas la definición de Noviolencia de los Nasa que es importante destacar

en este artículo es: 

54 Pues la Noviolencia es como tener la capacidad de poder controlar las conductas, los actos

a la fuerza, pues todo se debe hacer no a la fuerza, se debe hacer con dialogo, con el uso de

la  razón,  más  que  imponer  las  cosas  a  la  fuerza,  sin  razón  alguna,  pues  con  unos

principios: el principio de la reciprocidad, el principio de la redistribución, el principio de

la  vida,  de  la  vida  digna, entonces  pues  consideramos  que  hacer  ese  ejercicio  sin

necesidad de eliminar al otro, de eliminar al otro de agredir al otro y de imponer, una

propuesta, una cultura, un pensamiento a la fuerza, sino que pues como hablamos de la

Noviolencia,  se  debe  es  compartir,  se  debe  solidarizar,  bajo  los  principios  del

reconocimiento y del respeto, reconocimiento del otro y del respeto, eso entendiendo

como la Noviolencia.

55 Esta definición de Noviolencia habla por sí sola y evidencia las relaciones y las similitudes

que existen entre lo que definen las comunidades Nasa y los conceptos desarrollados por

Gandhi  y  posteriormente  la  teoría  de  la  Noviolencia.  En este  sentido sin  existir  una

conexión clara entre estas dos experiencias, ambas tienen elementos que partiendo de su

especificidad, han elaborado y desarrollado conclusiones muy similares y congruentes. 

El segundo aspecto a resaltar es una de las relaciones que comenta uno de los miembros

de la comunidad y se evidencia en la siguiente cita: 

La Noviolencia en los Nasa, del norte del Cauca: relaciones entre la teoría y...

Polis, 43 | 2016

11



56 La Noviolencia, aunque puede que los mayores no sepan quién es Gandhi, dentro de la

comunidad hay una actitud humana de afrontar los conflictos (…) es tratar al otro

también  como  a  un  hermano,  porque  desde  allí  siempre  se  encuentran  muchas

soluciones, por eso Gandhi decía “todos somos hermanos” y quizá ese principio no esta

tan arraigado en otros movimientos como en el Nasa.

La  idea  de  que  “todos  somos  hermanos”  es  fundamental  para  la  Noviolencia  y  su

entendimiento, el hecho que las comunidades indígenas desde otros caminos, lo asimilen

de la misma manera, lo que acerca a estas dos experiencias de manera más clara y directa.

 

Conclusiones

57 Esta primera conclusión, pretende dejar de manera más clara y explícita, que el concepto

de Noviolencia gracias a su versatilidad, a la universalidad de sus valores, y a la gran

cantidad de acciones se puede llevar a cabo por cualquier grupo o individuo, pues ante

todo, busca la humanización de las relaciones sociales, la incorporación de valores éticos

y morales a la  política y esencialmente brinda herramientas para poder equiparar la

Noviolencia a una lucha militar, o armada sin precisamente tener que llegar al uso de

dichas armas o de la violencia.

58 La Noviolencia al tratarse del recurso que tiene todo individuo antes de poder acceder a

las armas, el tratarse de un poder que se encuentra inmerso en cada persona, al ser el

poder intrínseco que tiene cualquier comunidad, se manifiesta y es susceptibles de lectura

y de comparación en diferentes contextos y lugares del mundo. Aunque existan sustratos

y  valores  culturales  y  cosmológicos  diferentes,  hay  condiciones  de  resistencia,  de

rebeldía, de inconformidad, que se dan cuenta de lo nociva de la violencia y lo simplista

que puede ser la pasividad, llevándolos a conclusiones similares que se sintetizan en gran

medida en el concepto y los supuestos de la Noviolencia. Esta teoría tiene la convicción de

que es  más  revolucionario  y  más  sedimentado el  cambio  y  la  transformación de  los

conflictos sin el recurso de las armas, que con su uso de estas. 

59 Como segunda conclusión, se quiere reafirmar que, existe una noviolencia pragmática en

la  que  no  se  tienen en  cuenta  los  valores  o  la  ideología;  y  aunque  ésta  noviolencia

pragmática en cierto sentido permite el acercamiento y una practica inicial de la acción

política  noviolenta,  esta  claro  como bien  afirman autores  como Pontara  o  el  mismo

Gandhi, que es necesaria la congruencia y el cuidado tanto de los medios, como de los

fines. No son cosas que se puedan pensar por separado, la noviolencia no es compatible

con cualquier ideología. La historia nos ha venido mostrando que ni todo fin justifica el

uso de unos medios, ni que los medios son absoluto garante de que los fines no se puedan

llegar a pervertir.

60 No se puede pensar únicamente en la eficacia y eficiencia a la hora de obtener resultados,

sino que se tiene que tener claros cuales son los resultados que se están esperando (los

fines).Experiencias como el Nazismo en su primera fase, dieron cuenta de ello ysirven

como ejemplo, en la medida que usaron muchos de los métodos de persuasión y protesta

que ha tratado Sharp como métodos de acción noviolenta. La eficacia de los medios no

armados fue innegable  y  sirvió  como estrategia  para llegar  a  otros  medios  como las

armas, la coerción y la violencia legal.

61 El hecho que las comunidades indígenas piensen en la armonía y el  bienestar de sus

comunidades desde todo lo que engloba la idea de Kweet Fxindxi, hacen que los medios y

La Noviolencia en los Nasa, del norte del Cauca: relaciones entre la teoría y...

Polis, 43 | 2016

12



los fines tengan gran compatibilidad, hecho que facilita el ejercicio de la teoría noviolenta

en una práctica propia y específica Nasa. De esta forma aunque de manera inicial el uso de

la noviolencia pragmática permitió el acercamiento de las comunidades con la teoría, han

sido los fines, los que han provocado la permanencia de estas prácticas en sus formas de

vida. 

62 La tercera conclusión, es que al igual que existen grandes similitudes entre el concepto de

Noviolencia de las comunidades indígenas Nasa y el gandhismo, también existen muchas

otros aspectos y ámbitos que son susceptibles de comparación, y pueden ser entendidos

desde una lectura de la Noviolencia, de corte académico. Aspectos como la cosmovisión,

en  lo  relacionado  a  la  armonía  o  el  bienestar,  los  conceptos  de  verdad,  de  paz,  de

autonomía,  de  autosuficiencia,  de  resistencia,  entre  otros,  se  pueden  analizar.  Los

aspectos sociales, la historia, los aspectos políticos, los procesos de resistencia, la Guardia

Indígena,  entre  otros,  son aspectos  que  se  deben tener  en cuenta  para  entender  las

relaciones  existentes  entre  el  gandhismo y la  resistencia  Nasa.  Por  esta  razón,  en la

investigación de tesis doctoral, del cual hace parte este artículo, se tuvieron en cuenta

todos  estos  aspectos  que  son importantes  de  abordar  si  se  quiere  profundizar  en  el

estudio de diversas comunidades, desde este enfoque y perspectiva como la es la de la

Noviolencia.

63 Como cuarta y última conclusión, es pertinente no olvidar que se tratan de noviolencias

específicas, en donde la historia, los contextos, los valores, las relaciones comunitarias y

características propias, son determinantes, y marcan el camino y los senderos para llegar

a conclusiones similares,  que aunque son susceptibles de comparación,  siempre serán

experiencias únicas e irrepetibles, que tienen mucho que aportarse las unas a las otras, y

sobre todo, que abren y muestran un camino para el estudio de diversas comunidades

indígenas o no indígenas en el  resto del  mundo,  las cuales ayuda a continuar con la

escritura de esa gran olvidada como es la larga historia de la Noviolencia.

BIBLIOGRAFÍA

Ameglio, Pietro (2002), Gandhi y la desobediencia civil. México hoy, Plaza y Valdés, Ciudad deMéxico

Bobbio, Norberto(1992), El problema de la guerra y las vías de la paz, Gedisa, Barcelona.

Castañar, Jesús (2013), Teoría e Historia de la revolución Noviolenta, Virus, Barcelona.

Clausewitz, Karl (2010), De la guerra, Biblioteca Virtual Universal [http://www.biblioteca.org.ar/

libros/153741.pdf] Cardo, Argentina

Congreso de los Pueblos (2014), Poder popular para la vida digna, Impresos y Suministros de

Oriente, Saravena.

Galeano, Myriam (2006), Resistencia Indígena en el Cauca. Labrando otro Mundo. Feriva, Popayán.

Galtung, Johan (2003), Paz por medios pacíficos. Paz y conflicto, desarrollo y civilización, Red Guernika,

Guernica.

Gandhi, Mohandas (1998), Todos los hombres son hermanos, Librería Dersa, Madrid. 

La Noviolencia en los Nasa, del norte del Cauca: relaciones entre la teoría y...

Polis, 43 | 2016

13



Ídem (2002), “El programa constructivo de la India. Su significado y su uso” en Ameglio, Pietro, 

Gandhi y la desobediencia civil. México hoy. Plaza y Valdés, Ciudad de México. 

Ídem (2004), Escritos esenciales, Sal Terrae, Santander.

Hernández, Esperanza (2004), Resistencia Civil Artesana de Paz. Experiencias indígenas, afro

descendientes y campesinas, Universidad Javeriana, Bogotá.

Ídem (2006), “La Resistencia Civil de los indígenas del Cauca” en: Papel Político, Vol. 11 No 1,

http://www.javeriana.edu.co/politicas/publicaciones/documents/6LARESISTENCIA, Universidad

Javeriana, Bogotá. 

Ídem (2012), Intervenir antes que anochezca. Mediaciones, intermediaciones y diplomacias noviolentas de

base social en el conflicto armado colombiano, Universidad Autónoma de Bucaramanga,

Bucaramanga.

Herranz, Rafael (1992), Henry D. Thoreau: Resistencia y Desobediencia Civil. CEU Luis Vives, Madrid. 

Laurent, Virggine (2005), Pueblos Indígenas y Espacios Políticos y Movilización Electoral. 1990 – 1998,

ICAH, Bogotá. 

López, Mario (2001), “La Noviolencia como Alternativa Política”, en: Muñoz, Francisco, La Paz

Imperfecta, Universidad de Granada, Granada.

Ídem (2004), “Principios y Argumentos de la Noviolencia” en: Molina, Beatriz y Muñoz Francisco 

Manual de paz y conflictos. Universidad de Granada, Granada.

Ídem (2006), Política sin violencia, Universidad Minuto de Dios, Bogotá.

Ídem (2013), “Política sin matar. Los métodos de la acción no-violenta.” Vectores de investigación Nº

7, Universidad Complutense, Madrid.

López, Mario, Martínez Carlos y Useche Óscar (2008), Ciudadanos en son de paz. Propuestas de acción

noviolenta para Colombia, Universidad Minuto de Dios, Bogotá.

Losada, Rodrigo y Casas Andrés (2008), Enfoque para el Análisis Político. Historia, epistemología y

perspectivas de la ciencia política. Universidad Javeriana, Bogotá.

Maquiavelo, Nicolás, El príncipe, el aleph.com, http://www.educ.ar/sitios/educar/recursos/ver?

id=91778

Martínez, Daniel (2006), Experiencias de paz y noviolencia: Resistencia civil de los indígenas del Cauca, el

proyecto Nasa, Trabajo de Grado en de Ciencias Políticasy Relaciones Internacionales, Universidad

Javeriana, Bogotá.

Ídem (2009), La Resistencia Indígena Comunitaria de los Pueblos Nasa: Una Experiencia De Noviolencia

Positiva. Trabajo de Magister en Paz, Conflictos y Democracia, Universidad de Granada. Granada.

Ídem (2016), Caminando hacia la Satyagraha. Comunidad, lucha y Kweet Fxindxi en los Nasa (1971-2015)

Tesis doctoral en Paz Conflictos y Democracia, Universidad de Granada, Granada.

Pachón, Ximena (1996), “Los NASA o la gente Páez”, en: Instituto Colombiano De Cultura

Hispanoamericana, Geografía Humana de Colombia, Región Andina Central, Tomo IV volumen II,

Colección Quinto Centenario, Bogotá.

Pontara, Giuliano (1982), “Noviolencia” en Bobbio, N., N Matteuccci y G. Pasquino, (Eds.) 

Diccionario de Política, Siglo XXI, Madrid.

Ídem (2004) “Gandhismo” en: López Mario, Enciclopedia de paz y conflictos, Tomo I., Universidad de

Granada, Granada.

La Noviolencia en los Nasa, del norte del Cauca: relaciones entre la teoría y...

Polis, 43 | 2016

14



Randle, Michael (1998), Resistencia Civil. La ciudadanía ante las arbitrariedades de los gobiernos,

Paidós, Barcelona.

Rappaport, Joanne (2000), La política de la memoria: interpretación indígena de la historia de los Andes

colombianos, Universidad del Cauca, Popayán.

Scott, James (2000), “Los dominados y el arte de la resistencia”, Ediciones Era, Ciudad de México.

Semelin, Jacques (1993), Unarmed against Hitler: Civilian resistance in Europe, 1939-1943, Praeger

Publisher, New York.

Ídem (2001), La no-violencia explicada a mis hijas, Plaza y Janés. Barcelona.

Sharp, Gene (1973), “The Politics of nonviolent action”. 3 vols, Porter Sargent, Boston.

Vitale, Ermanno (2012), Defenderse del Poder. Por una resistencia constitucional. Trotta, Madrid.

Useche, Óscar (2014), Micropolítica de las resistencias sociales noviolentas. El acontecimiento de las

resistencias como apertura de nuevos territorios existenciales Tesis doctoral en Paz Conflictos y

Democracia, Universidad de Granada, Granada.

NOTAS

1. Es la comunidad indígena más representativa del departamento del Cauca, Colombia. Están

asentados en el territorio conocido como Tierradentro ubicado en el sur-occidente de Colombia.

Se encuentra en la vertiente oriental de la cordillera central de los Andes. Son conocidos por la

tradición historiográfica española como gente Páez, pero a partir del nombre de su lengua Nasa

Yuwe, esos se auto-reconocen y reafirman como indígenas Nasa. (PACHON: 1996)

2. Este artículo hace parte de la Investigación de tesis Doctoral titulada “Caminando hacia la

Satyagraha. Comunidad, lucha y KweetFxindxi en los Nasa (1972-2015)” que ha sido realizada en el

Instituto de la Paz y los Conflictos de la Universidad de Granada, España, siendo finalizada en

enero de 2016.

3. Se  autodefinen  como  plataformas  de  trabajo  social  y  comunitario  en  el  que  a  través  del

desarrollo  de  procesos  de  organización  han  hecho  respetar  sus  derechos  como  pueblos

autónomos y originarios del territorio colombiano. En este sentido son la unión de diferentes

procesos comunales que se han gestionado desde las mismas comunidades indígenas con el fin de

generar estas instituciones más amplias y mejor organizadas desde las que pueden reclamar más

visiblemente sus derechos. (En: www.Nasaacin.org)

4. A la hora de consultar su página web y buscar las referencias sobre el Proyecto Nasa, y los

resguardos de Toribio, San Francisco y Tacueyó (en: www.Nasaacin.net)

5. La doctrina pacifista ya existía con mucha anterioridad, sin embargo es en este momento de

gran algidez y sobre todo con altos contenidos de violencia cuando una iniciativa como la de

Godwin toma importancia. Es uno de los precursores del entendimiento de la lucha de masas con

la  importancia  de  los  contenidos  pacíficos  en  la  era  contemporánea.  Si  se  quiere  ver  más

información sobre formas de pacifismo se puede ver artículo de (López 2006).

6. Del mismo modo que en este momento se habla de una resistencia pasiva porque no lleva

inmerso un contenido violento, siguiendo con los preceptos del Marxismo y, en algunos casos, del

Anarquismo,  muchas  de  las  expresiones  que  fueron  de  índole  pacifica  o  pacifista  fueron

desdeñadas y ridiculizadas por estas corrientes predominantes a lo largo del siglo XIX. Otro buen

ejemplo de ello se puede ver en el concepto de socialismo, en el que Marx, para distinguirse del

énfasis propuesto por Pierre Leroux, quien acuñó por primera vez el término de socialismo y

quien abogaba por una lucha no armada, llamó a su socialismo “científico”, legitimando así el uso

de la violencia, y al socialismo de Pierre Leroux y de otros muchos pensadores de la época, como

La Noviolencia en los Nasa, del norte del Cauca: relaciones entre la teoría y...

Polis, 43 | 2016

15



“socialismos  utópicos”,  haciendo  referencia  a  la  imposibilidad  de  su  realización  sin  medios

armados. (Castañar 2013:59-60)

7. De esta manera se puede ver que el concepto puede ser percibido, en primera instancia, de

manera  negativa,  que  parte  del  no  matar,  no  causar  daño  o  sufrimiento  (ahimsa)  y  una

perspectiva positiva, que parte del generar mayor cantidad de bienestar. 

8. López le da el término de Genérico, el cual expresa la misma idea y hace referencia al uso

compatible  con cualquier  ideología,  para  efectos  prácticos  se  usaran indistintamente  los  dos

términos. 

9. López siguiendo a Pontara, lo llama Específico en relación a su carácter.

10. Una obra que ha recogido diversas cartas, artículos, entrevistas y otros escritos, que está

compuesto por más de noventa volúmenes es la que reúne The collected Works of  Mahatma

Gandhi,  publicados en ciudad de Delhi,  por el  gobierno de la India entre los 1958 y 1984,  en

(Pontara 2004: 493) 

11. Los paréntesis cuadrados son míos

12. Esta clasificación es expuesta por López por primera vez en: (2001: 236-242), sin embargo a lo

largo de diversos estudios, esta tipología, la va completando y ampliando, de tal manera que uno

de los lugares donde mejor podemos encontrar el avance de su tipología es en (López2013)

13. Para este autor, está claro, que aunque en muchos de estos ejemplos no se da una noviolencia

específica,  en  la  que  se  busca  un  programa creativo  con  el  adversario,  sino  que  en  muchas

ocasiones se trata de una noviolencia pragmática, todos estos ejemplos, son importantes en la

medida en que han presentado cambios significativos en la humanización del conflicto. (López

2013: 40)

14. Algunos de los ejemplos que el autor menciona en el articulo son: La independencia de las

Trece  colonias,  Cuba  (1810-1903),  Argelia  (1830-1950),  Egipto  (1805-1922),  Ghana  (1890-1950),

Mozambique (1920-1970), Sudáfrica (1899-1919), India (1900-1947), Polonia (1860-1900), Hungría

(1850-1860), Irlanda (1919-1921), Palestina (1920-2012), entre otros. Para ver mejor estos casos se

puede ver, (Ibíd.: 37)

15. Los ejemplos que presenta Mario López son: La huelga general en Rusia en 1905, la resistencia

noviolenta en Holanda (1940s),  Resistencia los maestros en Noruega (1940s),  La resistencia de

Dinamarca,  La  oposición  ha  Hitler  de  la  organización Rosa  Blanca,  la  resistencia  civil  de  las

mujeres en Italia (1943-1945) las campañas contra la dictadura en Salvador (1944), el apartheid en

Sudáfrica, la primavera de Praga en Checoslovaquia (1968), el colapso de los regímenes soviéticos

y la Caída del muro de Berlín (1989) entre otros. (Ibíd:38)

RESÚMENES

Las  resistencias  indígenas  del  Cauca  constituyen  algunos  de  los  principales  caminos  y

alternativas  a  los  ciclos  de  violencia  vividos  en  Colombia.  A  través  del  método  histórico

comparativo, la acción participante y las entrevistas en profundidad; se recogieron datos que

permitieron conocer las concepciones y significaciones propias de las comunidades indígenas

frente al concepto de Noviolencia. La comparación teórico-práctica, las relaciones (similitudes y

divergencias)  entre  los  datos  encontrados  en  el  concepto  de  Noviolencia  y  las  aportaciones

teórico-doctrinales de la resistencia Noviolenta, permitieron analizar la Noviolencia entendida

por las comunidades indígena Nasa en el departamento del Cauca, Colombia, a través de hechos y

experiencias.  Se parte de la hipótesis  de que existen unas condiciones político-practicas,  que

La Noviolencia en los Nasa, del norte del Cauca: relaciones entre la teoría y...

Polis, 43 | 2016

16



llegan a constituir un ejemplo de dirimir los conflictos y hacer política de manera no armada,

civil  y  no  cruenta,  sobre  todo  en  un  contexto  como  el  colombiano.  Son  experiencias

representativas donde hay luchas de tipo “genéricas”, pero también perdurables o “especificas”,

como producto de la evolución de un pensamiento histórico y resistencia.

Indigenous resistances in the Cauca department constitute some of the main alternatives to the

violence  cycles  experienced  in  Colombia.  Through  historical  comparison  methodology,

participatory action and in-depth interviews, data was collected, which allowed knowledge of the

indigenous  communities’  own  ideas  and  meanings  around  the  concept  of  nonviolence.  A

practical-theoretical comparison, the relations (similar and divergent characteristics) between

the  data  on  the  communities’  concept  of  nonviolence  and  the  theoretical  and  doctrinal

statements of non-violent resistance, allowed an analysis, based on practices and experiences, of

non-violence  as  understood  by  the  indigenous  communities  of  the  Cauca  department  in

Colombia. The research is based on the hypothesis that the studied communities have specific

political and practical conditions which constitute them in an example of conflict resolution and

political action through un-armed, civil, un-bloody means; especially for the Colombian context.

They have experiences showing “generic”, but also lasting, struggles, and “specific struggles”,

products of the evolution of a historical resistance thought.

As resistências indígenas do Cauca constituem alguns dos principais caminhos e alternativas para

os  ciclos  de  violência  vividas  na  Colômbia.  Através  do  método  histórico  comparativo,  aação

participante e as entrevistas em profundidade se colheram dados que permitiram identificar as

concepções  e  significações  próprias  das  comunidades  indígenas  sobre  o  conceito  de  não-

violência. A comparação teórico-prática, as relações (semelhanças e diferenças) entre os dados

encontrados  no  conceito  de  não-violência  e  as  contribuições  teóricas  e  doutrinárias  de

resistência não-violenta, permitiram analisar a Não-Violência compreendida pelas comunidades

indígenas da Nasa, no departamento de Cauca, Colômbia através de eventos e experiências. Parte-

se do pressuposto de que existem algumas condições políticas e práticas que vêm a constituir um

exemplo de resolução de conflitos e de fazer política de maneira desarmada, civil e não-cruenta,

especialmente  num  contexto  como  o  colombiano.  São  experiências  representativas  em  que

existem lutas de tipo “genéricas”, mas também perduráveis, ou “específicas”, como produto da

evolução de um pensamento histórico e resistência.

ÍNDICE

Palabras claves: noviolencia, Pueblo Nasa, Resistencia Nasa, Noviolencia especifica.

Palavras-chave: não-violência, Povo Nasa, Resistência Nasa, Não violência especifica.

Keywords: nonviolence, Nasa people, Nasa resistance, Specific nonviolence.

AUTOR

DANIEL RICARDO MARTÍNEZ BERNAL

Universidad de Granada, Granada, España. Email: drmart@correo.ugr.es

La Noviolencia en los Nasa, del norte del Cauca: relaciones entre la teoría y...

Polis, 43 | 2016

17

mailto:drmart@correo.ugr.es

	La Noviolencia en los Nasa, del norte del Cauca: relaciones entre la teoría y la experiencia específica
	Introducción
	Aspectos teóricos: el concepto de noviolencia
	La mal llamada resistencia pasiva ¿cómo se resiste?
	Tipologías y formas de entender la Noviolencia
	Contextos en lo que se emprende un proceso de resistencias noviolenta ¿para qué se resiste?

	Resultados del concepto y la cosmovisión Nasa de Noviolencia.
	Metodología
	Resultados de la definición de Noviolencia de las entrevistas a las comunidades indígenas Nasa del norte del Cauca.

	Análisis de los resultados
	Conclusiones


