
Quaderni Urbinati

Di cultura classica



Direttore: Carmine Catenacci.

Coordinatrice editoriale e di redazione: Maria Colantonio.

Condirettori: Paola Bernardini, Maurizio Bettini, Giovanni Cerri, Franca Perusino.

Comitato scientifico: Giampiera Arrigoni, Lucia Athanassaki, Anton Bierl,
Carlo Brillante, Marcel Detienne, Pietro Giannini, Antonietta Gostoli,

Barbara Graziosi, E. Christian Kopff, Liana Lomiento,
Nino Luraghi, Herwig Maehler.

Corrispondenti stranieri: Cristopher Brown (University of  Western Ontario,
London, Canada), Francis Cairns (Florida State University),

Claude Calame (École de Hautes Études en Sciences Sociales, Paris),
Michel Fartzoff (Université de Franche-Comté, Besançon),
Michael W. Haslam (University of  California, Los Angeles),

Gregory Nagy (Harvard University, Cambridge Mass.),
Hélène Perdicoyianni-Paléologou (Brookline Mass.),

Laurent Pernot (Université de Strasbourg),
Ignacio Rodríguez Alfageme (Universidad Complutense de Madrid),

Joseph A. Russo (Haverford), Emilio Suárez de la Torre
(Universitat Pompeu Fabra, Barcelona), John Van Sickle (Graduate School

and University Center of  the City University of  New York),
Gustavo Veneciano (Universidad Nacional de Córdoba, Argentina).

*
Gli autori che desiderano collaborare ai «Quaderni urbinati di cultura classica»

sono pregati di inviare i manoscritti, redatti in forma definitiva, alla redazione, presso
Fabrizio Serra editore, Via Carlo Emanuele I 48, i 00185 Roma, maria.colantonio@uniurb.it.

Per la migliore riuscita delle pubblicazioni, si invitano gli autori ad attenersi,
nel predisporre i materiali da consegnare alla Redazione ed alla Casa editrice,

alle norme specificate nel volume
Fabrizio Serra, Regole editoriali, tipografiche & redazionali, Pisa · Roma, Serra, 20092

(Euro 34,00, ordini a: fse@libraweb.net).

*
«Quaderni urbinati di cultura classica» is an International Peer-Reviewed Journal.

The Journal is Indexed and Abstracted in Scopus (Elsevier), in Arts and Humanities Citation Index
and in Current Contents/Arts & Humanities (isi Thomson - Reuters).

It has been Released in the jstor Archive and the eContent is Archived with Clockss and Portico.
erih Rank in Classical Studies International Journals: int1.

anvur: a.



Quaderni Urbinati
Di cultura classica

nuova serie 113 ·  n. 2 ·  2016

(vol. 142 della serie continua)

fondatore: bruno gentili

PISA ·  ROMA

FABRIZIO SERRA EDITORE

MMXVI



Rivista quadrimestrale

*
Abbonamenti e acquisti:

FABRIZIO SERRA EDITORE ®

Pisa · Roma
Casella postale n. 1, succursale 8, i 56123 Pisa,

tel. +39 050 542332, fax +39 050 574888, fse@libraweb.net

Uffici di Pisa: Via Santa Bibbiana 28, i 56127 Pisa
Uffici di Roma: Via Carlo Emanuele I 48, i 00185 Roma,

tel. +39 06 70493456, fax +39 06 70476605, fse.roma@libraweb.net
www.libraweb.net

I prezzi ufficiali di abbonamento cartaceo e Online sono consultabili
presso il sito Internet della casa editrice www.libraweb.net.

Print and Online official subscription rates are available
at Publisher’s web-site www.libraweb.net.

Modalità di pagamento: su c/c postale n. 17154550 intestato a Fabrizio Serra editore®;
mediante carta di credito American Express, Eurocard, Mastercard, Visa.

Richiesta di scambi:
Dipartimento di Scienze del testo e del Patrimonio culturale,

Università di Urbino Carlo Bo, Via Sant’Andrea 34, i 61029 Urbino, tel. +39 0722 303550

*
Autorizzazione del Tribunale di Urbino n. 1998/189.

Direttore responsabile: Lucia Corsi.

A norma del codice civile italiano, è vietata la riproduzione, totale o parziale
(compresi estratti, ecc.), di questa pubblicazione in qualsiasi forma e versione

(comprese bozze, ecc.), originale o derivata, e con qualsiasi mezzo a stampa o internet
(compresi siti web personali e istituzionali, academia.edu, ecc.), elettronico, digitale,

meccanico, per mezzo di fotocopie, pdf, microfilm, film, scanner o altro,
senza il permesso scritto della casa editrice.

Under Italian civil law this publication cannot be reproduced, wholly or in part
(included offprints, etc.), in any form (included proofs, etc.), original or derived, or by any
means: print, internet (included personal and institutional web sites, academia.edu, etc.),

electronic, digital, mechanical, including photocopy, pdf, microfilm, film, scanner
or any other medium, without permission in writing from the publisher.

Proprietà riservata · All rights reserved

© Copyright 2016 by Fabrizio Serra editore®, Pisa · Roma.
Fabrizio Serra editore incorporates the Imprints Accademia editoriale,

Edizioni dell’Ateneo, Fabrizio Serra editore, Giardini editori e stampatori in Pisa,
Gruppo editoriale internazionale and Istituti editoriali e poligrafici internazionali.

Stampato in Italia · Printed in Italy
issn 0033-4987

issn elettronico 1724-1901



SOMMARIO

epica greca

Franco Maiullari, Andromache, a Post-Traumatic Character in Homer 11
Alda Moleti, Glauco ad Onchesto (Epim. fr. 1 Fowler = 55 Bernabé) 29

teatro classico ed ellenistico

Andrea Taddei, Vergognarsi davanti al proprio Dio: il coro nel terzo sta-
simo dello Ione di Euripide 47

Alessandra Manieri, I Soteria di Delfi e gli agoni drammatici in età
ellenistica 65

storia greca

Marcello Valente, Atenodoro di Imbro. Un capo mercenario ateniese
del iv secolo 95

Borja Antela-Bernárdez, César Sierra Martín, La divinización
de Alejandro a través de la medicina 115

animali e mondo antico

Sonia Macrì, Nutrirsi da sciocchi: bambini e maialini tra rappresenta-
zione simbolica e pratiche alimentari 141

Jeroen De Gussem, Animal Imagery in Statius’ Thebaid: a Common
Place for Man and Woman 159

(in)attualità dell’antico

Nicola Gardini, La lettera di Fedra 181

ricordo

Giorgio Ieranò, Ricordo di Antonio Aloni (1947-2016) 191



LA DIVINIZACIÓN DE ALEJANDRO
A TRAVÉS DE LA MEDICINA

Borja Antela-Bernárdez · César Sierra Martín

Abstract

This paper is focused on the medical knowledge of  Alexander the Great in order to
show its link to his well-know process of  divination. Specifically, we show how
Alexander changes from the Hippocratic Medicine point of  view to a religious
medicine, close to archaic iatromanteis. This evolution follows the military cam-
paign: at the beginning, Alexander shows a pragmatic knowledge of  medicine and,
at the end; he is close to the archaic practice of  medicine. We think that this evo-
lution takes part of  the Alexander’s divinization process, which can be associated
with Asclepius.

Keywords: Asclepius, Greek medicine, Alexander the Great, Deification

Estructura de trabajo

ara analizar el proceso de divinización de Alejandro Magno a través de
su praxis médica dividiremos nuestra reflexión en 3 apartados: 1) realiza-

remos un sucinto repaso de la nosología griega hasta época de Alejandro,
mostrando especial interés en definir la interpretación arcaica y clásica de le
enfermedad; 2) abordaremos propiamente las fuentes que relatan la Anába-
sis: Flavio Arriano, Diodoro de Sicilia, Quinto Curcio y Plutarco, principal-
mente; en busca de las acciones protagonizadas por el Alejandro médico; y 3)
concluiremos analizando el vínculo de los Argéadas con Asclepio, que
 Alejandro utilizará como fundamento de su asimilación divina. Como pre-
cedentes a nuestro trabajo contamos con los estudios y las aproximaciones
realizadas por la historiografía moderna en torno a la religiosidad de Alejan-
dro, con especial interés en el proceso de divinización.1 Además, nuestro en-
foque se ajusta a la línea dibujada décadas atrás por Christine Salazar, quien
advirtió la posibilidad de que la descripción del elenco de heridas sufridas en
campaña escondiera en realidad un proceso de glorificación del monarca.2

1 Antela-Bernárdez 2007. Asimismo, sobre el proceso de relación de Alejandro con las fi-
guras míticas del panteón griego, y en definitiva, con el ámbito religioso en general, vd. Bals-
don 1950; Edmunds 1971; Fredricksmeyer 1979; Badian 1981; Fredricksmeyer 1981; Badian
1996; Blázquez 2000; Fredricksmeyer 2003; Antela-Bernárdez 2015.

2 Salazar 2000, 184-208. Recogemos únicamente el espíritu de esta idea, centrándonos en
la praxis y no en las heridas sufridas.

P



116 borja antela-bernárdez · césar sierra martín

1. Un breve repaso a la evolución de la nosología
en la cultura griega

En la cultura griega arcaica, una de las interpretaciones más extendidas so-
bre el origen de las enfermedades remitía a la intervención divina. Cierta-
mente, no era la única manera de entender y afrontar la enfermedad pero
sí la más frecuente a tenor de los testimonios literarios disponibles. Como
mínimo, dicha interpretación se articulaba alrededor de dos conceptos: la
mancha o contaminación punitiva (miasma) y la purificación de la misma
(katharsis). En consecuencia, la noción arcaica identificaba el motivo por el
que una enfermedad invadía el cuerpo y qué divinidad era la responsable
de ello, relegando a un segundo plano el cómo la enfermedad se desarro-
llaba en el paciente.1 La falta cometida debía reparase mediante una purifi-
cación, o katharsis, que consistía normalmente en la recitación de un en-
salmo (epode), la purificación mediante abluciones o sacrificios y una
ofrenda al dios ofendido.2

Existen numerosos ejemplos en la literatura arcaica donde se asocia el
origen de una enfermedad con el castigo divino y, quizás, uno de los más es-
tudiados sea la epidemia descrita al inicio de la Ilíada (1, 10-52). En este caso
se plantea una alarmante situación sanitaria debido a un brote epidémico de
origen desconocido. Tras diez días de sufrimiento, el propio Aquiles expuso
al resto de caudillos su preocupación ante la posibilidad de que la enferme-
dad impidiera continuar con el asedio de Troya (Il. 1, 59-67). Como era pre-
ceptivo en estos casos, el alto mando del ejército requirió la presencia de un
especialista en la interpretación de tan ignota enfermedad, el adivino Cal-
cante. Éste, como puente entre lo sobrenatural y lo terrenal, identificó el ori-
gen de la epidemia en la cólera de Apolo, enojado por el desafuero que Aga-
menón había cometido contra Criseida, la hija de uno de sus sacerdotes (Il.
1, 85-100). Según parece, el padre de la cautiva se acercó al campamento
aqueo implorando recuperar a su hija a cambio de una importante suma,
todos aceptaron menos Agamenón que despachó al sacerdote con amena-
zas (Il. 1, 25-31). La divinidad no tuvo a bien esta afrenta, castigando por ello
a todo el ejército con la citada plaga. En este conocido caso encontramos

1 La enfermedad adquiría así claras connotaciones morales, E. R. Dodds lo definió  como
el paso de la ‘cultura de la vergüenza’ a la ‘cultura de la culpabilidad’ apreciable en la litera-
tura arcaica: Hesíodo, Teognis, Solón y, sobre todo, en el corpus homérico, donde se enfati-
zan las consecuencias punitivas de las malas acciones humanas y la notoria indefensión del
ser humano ante los poderes sobrenaturales, véase Dodds 1951 (2010), 39-60 y Laín-Entralgo
1958 (20052), 38 ss.

2 Otras formas de katharsis en Bendlin 2007, 84-88 y Dodds 1951 (2010), 83 ss.



la divinización de alejandro a través de la medicina 117

dos claves para comprender la concepción arcaica de la enfermedad: en pri-
mer lugar, la aparición de una dolencia cuyo origen escapa a la comprensión
humana y, en segundo lugar, la participación en este proceso de un curan-
dero, que identifica la causa y esclarece la identidad de la divinidad ofendi-
da. El siguiente paso consiste en purificar la mancha religiosa, reparar la fal-
ta y expiar la culpa.1 Así sucedió en el caso que hemos analizado, resuelto
mediante varias acciones de reparación: liberar a la cautiva Criseida, una he-
catombe en honor al dios Apolo (Il. 1, 141-144) y, finalmente, un baño ritual
de todo el ejército con agua marina (Il. 1, 313-317). Por consiguiente, debemos
destacar que el propio Apolo era al mismo tiempo el instigador y el repara-
dor de la enfermedad.2

La esencia de esta interpretación arcaica de la enfermedad permaneció en
el imaginario colectivo griego a lo largo de la Antigüedad y puede rastrear-
se en la tragedia y comedia clásicas.3 En la historiografía también hallamos
muestras de esta nosología arcaica aplicada a personajes y sucesos históri-
cos. Uno de los ejemplos más notorios se encuentra en Tucídides y su  relato
sobre la epidemia que asoló Atenas al inicio de la Guerra del Peloponeso. El
historiador es claro al referir que los médicos eran incapaces de identificar y
atajar los estragos de la enfermedad (Thuc. 2, 48, 4), lo cual constituyó el
 caldo de cultivo para que amplios sectores de la población interpretaran que
la enfermedad tenía un origen divino. En este sentido, cobraron especial
 relevancia dos antiguos oráculos según los cuales una epidemia llegaría a la
ciudad con una guerra doria y que Apolo ofrecía la victoria a los lacedemo-
nios si se decidían a entablar combate con los atenienses4 (Thuc. 2, 54, 4-5).
Un testimonio tardío recogido por Luciano de Samosata (Scyth. 1-2)  apoya

1 Sobre la función diagnóstica del iatromantis véase Langholf  1990, 232-234; Cordes 1994,
13 ss.; Jouanna 1999, 154 y 195 ss.; Lloyd 2003, 14-39; Gil 1969 (20042), 119 ss. y Laín-Entralgo
1958 (20052), 13 ss.

2 Véanse similares purificaciones militares colectivas en época clásica en Flower 2008, 27
ss. Por otra parte, encontramos más información sobre esta ‘acción terapéutica’ en Lloyd
2003, 14-15; Nutton 2004, 38-39 y Laín-Entralgo 1958 (20052), 23 ss. Además, la literatura ar-
caica es muy rica en ejemplos cuya interpretación de la enfermedad es análoga a la referida
en esta epidemia, lo cual secunda el análisis que hemos realizado. Véase especialmente, He-
síodo (Th. 794-800; Op. 92; Sh. 39) y Odisea (9, 7 y 411 ss.; 15, 405); Grmek 1989, 23-27; Longrigg
1993, 12 ss.; Holmes 2010, 82 ss. y Sierra 2012b, 388-393.

3 Hemos desarrollado recientemente algunos ejemplos como la actuación de Tiresias en
Edipo rey (OT 25) o la del adivino Apis (Aesch, Suppl. 260-270). Véase Sierra 2015, 50 ss.

4 Por supuesto, todas estas conjeturas fueron censuradas por Tucídides (Thuc. 2, 54, 3-
4) pero demuestran que la interpretación arcaica de la enfermedad seguía igual de viva en
época clásica y que no se reducía a los relatos míticos. Sobre la denominada ‘Peste de Ate-
nas’ valga la síntesis y la bibliografía recogidas en Longrigg 2000; Cagnetta 2001; Sierra 2012e
y Demont 2013.



118 borja antela-bernárdez · césar sierra martín

esta noción popular sobre el origen de la plaga. En este pasaje se narra la
aparición en un sueño de Tóxaris, un escita humilde pero entendido en me-
dicina, quien revela a la mujer de Arquíteles, un areopagita ateniense, que
la única forma de detener la epidemia era rociar las calles con vino. Al mar-
gen de la credibilidad del propio relato y de la medida higiénica, lo cierto es
que existe una conexión con los datos recogidos por Tucídides en relación
al supuesto origen divino de la Peste de Atenas. Todo ello concuerda con la
forma en que Tóxaris entra en escena y revela a los humanos el secreto de
la curación, a través de un sueño.1

Por tanto, también en la historiografía disponemos de testimonios para
cerciorarnos de que la conexión entre divinidad y enfermedad continuó con
gran fuerza durante la Antigüedad. En la mentalidad arcaica, el curandero
y los oráculos representaban la comunicación entre la divinidad y los afli-
gidos humanos pero, como suele suceder, existía una alternativa más po-
pular como la terapia onírica.2 A través de los sueños los dioses se podían
comunicar con los mortales e interferir en los asuntos terrenales, manipu-
lando las decisiones de los humanos. Por ejemplo, es conocida la visión noc-
turna que tuvo Agamenón de un ‘sueño grave’, que le sugirió lanzar un ata-
que sobre Troya sin la merecida reflexión que ello suponía3 (Il. 2, 23-34). Del
mismo modo, en sueños se comunicaban los difuntos con sus allegados co-
mo el caso de Patroclo con Aquiles (Il. 23, 69) o la ‘imagen vaga’ que Ate-
nea envía a Penélope mientras duerme en la Odisea (Od. 4, 804).4 Estas fi-
guras literarias, que impregnan el imaginario heleno, vuelven a salpicar la
historiografía como en el conocido caso de la aparición que perturbó a Jer-
jes (Hdt. 7, 12) y que acabó por convencer al monarca de atacar Grecia, lo
cual es prueba más que convincente de cómo interpretaban los griegos el
poder sugestivo de los sueños.5 Todo ello condujo a que las divinidades vin-
culadas a la curación, Apolo y su hijo Asclepio principalmente, utilizaran
estos cauces de comunicación con la Humanidad para actuar sobre las en-
fermedades. Sobre este particular es muy conocida la técnica en la que el
enfermo accede al santuario de alguna de estas deidades y, tras dormir en
dicho recinto, obtiene una revelación en la que obtiene el remedio a su do-

1 Así lo entiende también Gorrini 2005, 137.
2 Tema trabajado por E. R. Dodds (Dodds 1951 [2010], 103 ss.) y, recientemente, W. V. Ha-

rris (Harris 2009).
3 Es la primera descripción de un sueño en la literatura griega (vd. Harris 2009, 24).
4 Más ejemplos y análisis en Dodds 1951 (2010), 106 ss.
5 Véase nuestra interpretación de este sueño sobrevenido a Jerjes en relación al prota-

gonizado por Agamenón y lo que supone a la hora de caracterizar ambos monarcas en
 Heródoto (Sierra 2011, 71-75).



la divinización de alejandro a través de la medicina 119

lencia, es la incubatio.1 Para lo que aquí nos ocupa, la incubatio constituía el
nexo entre lo humano y lo divino, al igual que hicieran los propios iatro-
manteis o los oráculos. Este tipo de culto y prácticas sanitarias se extendie-
ron sobremanera por toda la cuenca mediterránea especialmente a partir
de siglo v a.C.2 En cualquier caso, como se desprende del testimonio de
Aristófanes (Plut. 656 ss.), el culto a Asclepio exigía una ofrenda al alcance
de cualquiera y quizás fuera la clave de su rápida expansión.3

Como avanzábamos al inicio, hubo más formas de interpretar la enfer-
medad en época arcaica. En este sentido, se pueden distinguir hasta cuatro
interpretaciones: traumático, divino, ambiental y demoníaco.4 Nos centra-
remos en la interpretación traumática y ambiental para perfilar la figura que
falta en nuestro esquema, el médico (iatros). A diferencia del iatromantis, el
médico en época arcaica se ocuparía de tratar las contingencias más comu-
nes: heridas, contusiones, fracturas y otras dolencias de origen traumático;
una figura en muchas ocasiones próxima a la de un demiourgos.5 En la Ilíada,
el personaje más representativo de la labor del médico-cirujano es Macaón,
pues lo encontramos curando una herida de flecha a Menelao (Il. 4, 191), ta-
rea en la que era un consumado especialista (Il. 11, 510).6 Una conversación
que mantienen Patroclo y Aquiles refleja fielmente la labor de los médicos
en la Ilíada (Il. 16, 20-29). Según refiere Patroclo, los helenos estaban afligi-
dos porque algunos de sus héroes más insignes, Odiseo, Eurílipo y Agame-
nón, yacían heridos cerca de sus naves. Pese a ello, un grupo de médicos (en

1 Por descontado, los sacerdotes residentes del templo ayudan al paciente a interpretar
el sueño. Por otra parte, según Diodoro (1, 25) la incubatio podría ser una terapia relaciona-
da con el culto a Isis (vd. Longrigg 1993, 10 y Harris 2009, 26); aunque también se encuen-
tran paralelismos con la medicina mesopotámica (Nutton 2004, 42 ss.). Se ha trabajado mu-
cho sobre la incubatio y el culto a Asclepio en época clásica y aquí sólo recogemos algunos
títulos interesantes: Temkin 1991, 79-85; Jouanna 1999, 195-203; Gil 1968 (20042), 358-369;
 Nutton 2004, 103 ss.; Harris 2009, 39; Nissen 2009, 227-260. Todo ello debe combinarse con la
extraordinaria compilación y análisis de textos recogida en Edelstein-Edelstein 1945 (1998),
que a día de hoy sigue siendo el principal corpus textual sobre el culto a Asclepio.

2 Destacando el culto a Asclepio pero también el de algunos héroes relacionados con el
mundo ‘iatromántico’, como el culto de Anfiarao en Oropo (Paus. 1, 34) o el templo dedi-
cado a Macaón en Gerania (Paus. 3, 26, 9). Véase Lloyd 2007, 90 ss. y Amundsen 1996, 134 ss.

3 Véase Gil 1968 (20042), 363 ss. y los comentarios de Longrigg 1993, 18 ss. y Laín- Entralgo
1958 (20052), 62 en relación a la descripción cómica de la incubatio en el templo  Asclepio re-
cogida en Aristófanes. No obstante, debemos ser cautos al afirmar que los cultos donde se
practicaba la incubatio acabaron por sustituir a la figura del iatrómantis, como  sugirió Edels-
tein 1987, 241, pues entonces sería difícil interpretar las quejas y ataques contra los catartas
reflejadas en el Corpus hipocrático (ej. Morb. sacr. 2) o en Platón, Resp. 3, 389d.

4 Laín-Entralgo 1958 (20052), 17.
5 Véase Kudlien 1986, 129-131 y Albarracín 1970, 171.
6 Véanse más ejemplos en Salazar 2000, 134-135.



120 borja antela-bernárdez · césar sierra martín

el texto ietroi) se ocupaban de tratar sus llagas con sus remedios y medicinas
(Il. 16, 29).1 Así, la importancia del médico-cirujano se puede rastrear a lo
largo de la Ilíada, destacando las acciones en las que curan y salvan a los hé-
roes. Seguramente los cuidados sanitarios se limitaban a estas personalida-
des pero no podemos inferir más en el contexto que refleja la Ilíada, centra-
do en las grandes hazañas bélicas y no en las penurias de la guerra.

A partir del siglo v a. C. los sabios e intelectuales griegos situaron al ser
humano como objeto de estudio, utilizando la observación, la investigación
y, en general, los recursos de la inteligencia humana para explicar toda una
serie de procesos y fenómenos naturales que le afectaban directamente.
Concretamente, fue de vital importancia el nuevo enfoque que la filosofía
presocrática confirió a los estudios sobre el ser humano como pueden ser las
investigaciones del célebre Alcmeón de Crotona (500 a.C.), quien sostuvo
que la salud del cuerpo humano estaba compuesta por una serie de cuali-
dades2 en equilibrio (en isonomia). Así pues, si alguna cualidad prevalecía so-
bre el resto (monarchia) se producía la enfermedad y pasaba a ser tarea de
médico y su techne la restitución de la misma.3 Posteriormente la medicina
hipocrática no utilizará la misma terminología que Alcmeón pero sí el fon-
do de su investigación, así como la confianza plena en la observación sen-
sorial, la experimentación y el razonamiento.4

A partir de hitos intelectuales como el anterior la enfermedad comenza-
rá a estudiarse por sí misma y el médico adquirirá nuevas competencias que
entraran en colisión con los tradicionales sanadores (iatromantis). No obs-
tante, tampoco debemos entender lo anterior como una ruptura con la re-
ligiosidad pues, para los médicos, la enfermedad poseía un cierto compo-
nente divino, puesto que el ser humano formaba parte de las fuerzas divinas
rectoras de la naturaleza. Con todo, ésta última era abordable por la inteli-
gencia humana gracias a la investigación minuciosa y sistemática del médi-

1 Véanse más casos y un detallado análisis en Albarracín 1970, 173; Sierra 2015, 54 n. 31 y
en nuestro reciente trabajo (Antela-Bernárdez - Sierra 2016).

2 Cualidades opuestas como: ‘seco’, ‘húmedo’, ‘caliente’, ‘frío’, ‘dulce’, ‘amargo’, etc.
(vd. Sierra 2012d, 92). Sobre la problemática que envuelve la reconstrucción del famoso frag-
mento de Alcmeón de Crotona (Aecio, Plac. 5, 30, 1 y Estobeo, Ecl. 4, 36) en relación al equi-
librio de cualidades en el cuerpo humano véase la didáctica síntesis de Grmek 1993, 330 y 330
n. 18.

3 Esta idea nosológica, íntimamente relacionada con una nueva forma de entender el
cuerpo humano, toma el nombre de dinámica por considerar la salud como una lucha en-
tre cualidades (dynameis) opuestas planteadas en emparejamiento de contrarios (enantiosis).
Véanse Laín-Entralgo 1970, 72 ss.; Vintró 1972, 98 ss.; Grmek 1993, 329 y Martínez 2004.

4 La identificación del número y composición de estas cualidades será objeto de varia-
ciones a lo largo del siglo v a.C. y no todos los escritos médicos reflejan unanimidad al res-
pecto. Véase la síntesis de Schiefsky 2005, 19-25 y Jouanna 2012b.



la divinización de alejandro a través de la medicina 121

co. Veamos como defiende este concepto el autor de Sobre la enfermedad sa-
grada (= Morb. sacr. 1):1

Acerca de la enfermedad que llaman sagrada sucede lo siguiente. En nada me pa-
rece que sea algo más divina ni más sagrada que las otras, sino que tiene su natu-
raleza propia, como las demás enfermedades, y de ahí se origina. Pero su funda-
mento y causa natural lo consideraron los hombres como una cosa divina por su
inexperiencia y su asombro, ya que en nada se asemeja a las demás. Pero si por su
incapacidad de comprenderla le conservan ese carácter divino, por la banalidad del
método de curación con el que tratan vienen a negarlo. Porque la tratan por me-
dio de purificaciones y conjuros.

La famosa argumentación en defensa del origen natural de la ‘enfermedad
sagrada’ es uno de los pasajes más claros y explícitos de la aplicación de  esta
nueva nosología y de su colisión con pretéritas formas de entender la enfer-
medad.2 Por así decirlo, las competencias del médico hipocrático a la hora
de identificar enfermedades (diagnóstico) colisionaban con las habilidades
del iatromantis arcaico, interfiriendo en un punto fundamental de la medici-
na arcaica: el nexo entre lo humano y divino. Esta nueva competencia, el
diagnóstico hipocrático, se desarrolló según tres funciones básicas: descrip-
tiva, explicativa y predictiva.3 La primera de ellas tuvo que ver con la apa-
riencia del caso (katastasis) o aquello que, mediante los sentidos, el médico
podía percibir sobre el estado de salud del paciente.4 La función explicativa
se ocupaba de buscar el origen fisiológico de la dolencia (etiología). En ter-
cer lugar, se abordaba la predicción, relacionada con el pronóstico, y que
constituía una conjetura racional de lo que iba a acontecer. El diagnóstico
era la clave del arte médico, que se centraba en distinguir la enfermedad en-
tre todas las enfermedades conocidas y para ello el médico debía conocer ca-
da naturaleza humana y su relación con el entorno.5 En este sentido, es in-
teresante recordar un breve pasaje del tratado Sobre la ciencia médica (= De
arte) donde se reconocen las limitaciones del arte médico pero, a su vez, afir-
ma que las enfermedades que escapan a la observación del médico queda-
ban sometidas a la inteligencia humana (De arte 11). Pero los ataques contra

1 Traducción de C. García Gual, Tratados hipocráticos, Madrid 2000.
2 El autor del tratado señala que la ‘enfermedad sagrada’ no es ni más divina ni más sa-

grada que el resto de enfermedades y, por ende, no constituye una apología contra la inter-
pretación religiosa de la enfermedad. Nos posicionamos en la línea definida por van der Eijk
1991, 169; 2005, 48-60. 3 En este punto seguimos a Laín-Entralgo 1970, 251.

4 La katastasis se entiende como la condición física y moral del paciente que es obser-
vable y cotejable con la situación normal o regular. Véase Laín-Entralgo 1961, 20 y Nutton
2004, 75-76.

5 Laín-Entralgo 1982, 13. Por tanto, es una investigación historie, que debía basarse en la
medicina y ser una experiencia, no una especulación (vd. Lloyd 2008, 22).



122 borja antela-bernárdez · césar sierra martín

la práctica de los catartas y los iatromanteis continúan en los sucesivos pasa-
jes de Morb. sacr. (2-4), ridiculizando los diagnósticos de los curanderos quie-
nes identificaban el origen divino de las enfermedades bajo parámetros co-
mo los siguientes: si grita como una cabra, ruge o sufre convulsiones por el
lado derecho, la causante es la Madre de los Dioses o, por ejemplo, si grita
de modo fuerte y agudo (como un caballo), el causante es Poseidón (Morb.
sacr. 4). Lo que evidencian testimonios como el anterior es que, a partir del
siglo v a.C., la medicina griega se dividió en dos ramas: la medicina religio-
sa y la medicina hipocrática o pragmática. Cada una de estas ramas tendrá
su propia forma de entender la enfermedad y de llegar a la curación, lo cual
les conducirá a una coexistencia a veces difícil.1

2. La praxis médica de Alejandro

No hay que avanzar mucho en la biografía que Plutarco de Queronea reali-
zó sobre Alejandro Magno para encontrarnos con el primer dato que rela-
ciona al macedonio con la medicina. En el octavo capítulo indica que desde
joven Alejandro mostró una gran afición por la medicina (Plut. Alex. 8, 1):2

A mi parecer fue Aristóteles quien más que otros despertó en Alejandro el interés
también por la medicina, pues disfrutaba no sólo con los conocimientos teóricos,
sino que auxiliaba a sus amigos enfermos y les aconsejaba cuidados y tratamientos,
como se puede inferir de su correspondencia.

Paremos atención a los datos que se coligen el anterior pasaje. En primer lu-
gar, la influencia de Aristóteles en las aficiones intelectuales del joven Ale-
jandro son más que verosímiles y es conocida la estrecha relación del filó-
sofo con la medicina, principalmente por su padre Nicómaco quien fuera
médico de cámara de Amintas III (Diog. Laert. 5, 1).3 En segundo lugar, Plu-
tarco quiere enfatizar el hecho de que Alejandro fue más allá en sus conoci-
mientos sobre medicina de lo que era esperable en su época. El interés de
Alejandro por la medicina (Ùe ÊÈÏÈ·ÙÚÂÖÓ \AÏÂÍ¿Ó‰ÚÅ) supera lo que se con-
sideraba normal para la época, es decir, para la instrucción de un hombre

1 Los ataques recogidos en Morb. sacr. apuntan directamente al prestigio de los sanado-
res no hipocráticos quienes a su vez eran competidores de los médicos (vd. Lara-Nava 2004
y Sierra 2012d)

2 Traducción de A. Guzmán Guerra, Plutarco/Diodoro Sículo. Alejandro Magno, Madrid
1986.

3 La relación de Aristóteles con el pensamiento médico no se reduce al mencionado
 parentesco sino que puede rastrearse a través de su ingente producción literaria. Véase al
respecto Longrigg 1993, 149 ss.; Lloyd 2003, 176-201; Nutton 2004, 118 ss.; Boudon-Millot 2005;
van der Eijk 2005, 234 ss.



la divinización de alejandro a través de la medicina 123

culto.1 En este sentido, Plutarco puntualiza que no sólo aprendió los
 rudimentos teóricos sino que practicó la medicina y, bajo nuestro punto de
vista, esta distinción se realiza para diferenciar al monarca del común de in-
telectuales griegos cuya educación general (paideia) incorporaba conoci-
mientos médicos.2 A través del propio Aristóteles podemos acercarnos un
poco más a este concepto de conocimiento médico (Arist. Pol. 1282a):3

Pero el término médico significa a la vez el practicante ordinario, el que dirige un
tratamiento y en tercer lugar el instruido en ese arte. (Tales categorías existen, por
así decir, en todas las artes). Y concedemos la facultad de juzgar no menos a los ins-
truidos que a los expertos.

Así pues, el individuo instruido en el arte de la medicina (ï Â·È‰Â˘Ì¤ÓÔ˜
âd ÙcÓ Ù¤¯ÓËÓ) no era propiamente un médico aunque poseía conocimien-
tos.4 Estamos convencidos de que Plutarco quería elevar la figura de Ale-
jandro por encima de estos intelectuales entendidos en medicina y que esta
circunstancia parte, como mínimo, del interés que mostró la sofística por la
medicina. En este sentido, sabemos que algunos tratados del corpus hipo-
crático están dirigidos a un público amplio y no muy experto en medicina e
incluso se especula con la posibilidad de que algunos tratados fueran escri-
tos por sabios o sofistas y no propiamente por médicos.5 Todo ello conduce
hacia la conocida relación entre Retórica y Medicina, estudiada en el corpus
hipocrático a partir de la utilización de verbos como Ï¤ÁÂÈÓ/ legein (hablar)
y ‰ËÏÔÜÓ/ deloun (explicar); y que reincide sobre el conocido interés de la so-
fista por la medicina.6

1 Alejandro no dejará de practicar la medicina aunque sea de forma lúdica para ayudar a
sus amigos como bien sugiere Luchner 2004, 190, quien analiza este mismo pasaje de  Plutarco.

2 La inclusión de la medicina en la paideía griega se trabaja por lo menos desde W.  Jaeger
( Jaeger 1933 [2012], 783-829) y, recientemente, ha merecido la atención de un congreso inter-
nacional (Horstmashoff 2010).

3 Traducción de M. García Valdés, Aristóteles. Política, Madrid 2000.
4 El propio Galeno no procedía de una familia de médicos y comenzó como instruido

(Â·È‰Â˘Ì¤ÓÔ˜) como bien indicó Ieraci Bio 1991, 134, quien analiza en extensión el desa -
rrollo de esta figura.

5 Por ejemplo, Sobre los flatos (= Flat.), opúsculo que refleja un discurso epidíctico, ela-
borado quizás por un sofista inspirado en Gorgias de Leontinos; véase Jouanna 1984, 28-32;
1988, 10-17; López Férez 1988; Nutton 2004, 50 y más casos en Sierra 2012c, 13-16. Este trata-
do se asemejaría a otros cuyo objetivo no era estrictamente médico, como son: Sobre el
 médico, Sobre el arte (vd. Laín-Entralgo 1970, 415-417) y quizás Sobre la ciencia médica. Por otro
lado, una aproximación a los intereses intelectuales de la sofística la hallamos en el clásico
de Nestle 1944 (2010), 123-160 y en Barney 2009.

6 Relación que fue vista por la medicina hipocrática como una injerencia, Sobre la medi-
cina antigua 20 (= VM), que delimita las competencias del médico frente a otros sabios de la
época. Véase Longrigg 1993, 93; Rodríguez-Alfageme 1997, 155; Jouanna 1999, 82-83; Barton
2005, 41 ss.; Agarwalla 2010, 74 ss.; Jaeger 1933 (2012), 792-793 y Sierra 2012d, 94-96.



124 borja antela-bernárdez · césar sierra martín

En consecuencia, teniendo presente que Alejandro poseía auténticos co-
nocimientos en medicina no es de extrañar que las fuentes sitúen al mace-
donio como protagonista en algunas acciones terapéuticas o sugiriendo al-
guna medida higiénica.1 Por ejemplo, en Diodoro de Sicilia se recoge un
detalle interesante que se desgaja del relato sobre la fundación de Alejandría
de Egipto. Según Diodoro, Alejandro participó activamente en la fundación
de la ciudad implicándose en cuestiones urbanísticas donde llama la aten-
ción su preocupación por la orientación de las calles (Diod. Sic. 17, 64). Al pa-
recer, la planimetría se ideó para que entraran los vientos etesios, refres-
cando la ciudad y proporcionando un ambiente saludable a los habitantes.
Este dato debe ponerse en relación con la información contenida en el es-
crito Aires, aguas y lugares (= Aër.), que muestra el interés de la medicina hi-
pocrática por la influencia del entorno sobre el ser humano (Aër. 1). En el ci-
tado escrito, el médico debe conocer la influencia que ejerce sobre la salud
de los humanos las diferentes orientaciones en el espacio que pueden adop-
tar las ciudades (Aër. 2).2 Este tipo de conocimiento del medio potenciado
por la medicina hipocrática se incorporó a la cultura militar griega con no-
table interés y prueba de ello es un pasaje de Ciropedia, donde Ciro I es acon-
sejado por su padre a propósito de la elección del mejor lugar donde situar
el campamento (Cyr. 1, 6, 16):3

Ten en cuenta que, si has de permanecer algún tiempo en el mismo sitio, primero
es necesario preocuparse de que el campamento esté situado en un lugar saluda-
ble; no te puedes equivocar, si pones interés en ello. Pues los hombres no dejan de
hablar de lugares insalubres y saludables; por otra parte, los cuerpos y el color de
los hombres son un claro testimonio de la insalubridad o salubridad de los lugares.

La lectura conjunta de éste pasaje y Aër. 2 arroja luz sobre el detalle de que
Alejandro se preocupara por la orientación de la nueva ciudad de Alejandría.
Éste no es un caso aislado pues, tras la célebre batalla de Gaugamela, parece
que Alejandro mandó levantar el campamento al suponer que la abundancia
de cadáveres en las proximidades contaminaría la atmósfera y favorecería la
propagación de un brote epidémico (Diod. Sic. 17, 64, 3; Curt. 5, 1, 10). Esta
decisión vuelve a evidenciar la aplicación sobre el terreno de medidas higié-

1 Nuestro interés se centrará en analizar las acciones donde Alejandro hace la función
de médico. Los casos en que es Alejandro resulta herido y precisa de atención sanitaria han
sido abordados en Salazar 2000, 184-207 y, recientemente, en Antela-Bernárdez/Sierra 2016
hemos tratado sobre la medicina militar en la expedición de Alejandro y los avances que su-
puso para el conocimiento médico griego.

2 Véase un planteamiento similar en Arist. Pol. 1327b 23-33 y análisis en Jouanna 1999, 148
ss. y Sierra 2012a, 52 ss.

3 Traducción de R. A. Santiago, Jenofonte. Ciropedia, Madrid 1992.



la divinización de alejandro a través de la medicina 125

nicas fundamentadas en la medicina hipocrática. En este sentido, es un tema
bastante estudiado que la polución (miasma), concepto propio de la medici-
na religiosa, fue adoptada por el pensamiento hipocrático bajo el significado
de ‘contaminación del aire’, agente transmisor de la enfermedad. El funda-
mento podemos seguirlo en Flat. 5 donde se afirma que el aire era la fuente
de todas las enfermedades, especialmente cuando circulaba cargado de po-
lución y era potencialmente dañino para la salud (Flat. 6).1 Así, cuestiones
como la orientación de las ciudades y campamentos, la preocupación por la
salubridad del aire y la prevención de brotes epidémicos dan cuenta de que
los conocimientos médicos de Alejandro no quedaban únicamente como or-
namento del buen líder militar sino que poseían una evidente aplicación
práctica. Bajo nuestro punto de vista, detalles como éste muestran la inci-
dencia del pensamiento médico en la educación de las élites griegas.

En otras ocasiones, los conocimientos médicos del macedonio se de-
mostraban a raíz de casos particulares. En general, las fuentes de la Anába-
sis indican que el monarca macedonio se preocupaba cuando le llegaba la
noticia de que alguno de sus allegados había enfermado. En ese caso, era
costumbre en Alejandro recomendar al médico que estuviera al cuidado la
administración de algún fármaco o bien comunicarse directamente con el
enfermo. Por ejemplo, comenta Plutarco que durante una cacería Peuces-
tas había sufrido el ataque de un oso por lo que permaneció convaleciente
durante días (Plut. Alex. 41. 4). Tras recuperarse, el mismo Alejandro escri-
bió a su médico, Alexipo, felicitándolo por su trabajo. Durante otro acci-
dente de cacería Crátero se lastimó en un muslo y el médico de éste, Pau-
sanias, tenía intención de administrarle eléboro cuando recibió una carta de
Alejandro aconsejándole cómo hacerlo2 (Plut. Alex. 41. 7). En otra ocasión,
Arriano comenta que era el propio Alejandro quien se mostraba crítico con
los médicos que debían tratarle o, como mínimo, valoraba la idoneidad del
tratamiento prescrito. Así sucedió durante la famosa convalecencia del mo-

1 Una idea similar la vemos también en Tucídides cuando sugiere que la epidemia de
Atenas tenía su origen en Etiopía (Thuc. 2, 48). Esta noción permanecerá vigente durante
la Antigüedad como podemos ver a través del análisis de Nutton 2000, que toma varios
ejemplos en época romana. Sin duda, este es un tema mucho más complejo de lo que po-
demos reflejar aquí, remitimos a los trabajos de Jouanna 2012a y Demont 2013.

2 La utilización del eléboro era una habilidad muy extendida entre los médicos prag-
máticos como podemos ver en (Oribasio, Collectiones medicae 8, 8) donde se recoge el dato
aportado por el médico e historiador Ctesias de Cnido, en relación al uso del eléboro y la
transmisión generacional de dicho conocimiento (vd. Jouanna 1999, 49; Kosak 2004, 110). Por
otra parte, el Eléboro era uno de los purgantes más fuertes utilizados por la medicina hipo-
crática (Acut. 23; Coac. 2. 304 vd. Nutton 2004, 99), que a menudo tenía consecuencias funes-
tas para el paciente (Longrigg 1993, 16). En general, sobre el significado médico de la utili-
zación de purgantes, entre ellos el eléboro, véase Touwaide 1993.



126 borja antela-bernárdez · césar sierra martín

narca tras tomar un baño en las gélidas aguas de río Cidno, en Cilicia,1 que
dio lugar a las especulaciones sobre una conspiración del médico Filipo de
Acarnania, encargado de tratar al monarca.2 Lo que aquí nos ocupa es que
Arriano sugiere que Alejandro aceptó tomar el purgante que Filipo le había
preparado porque confiaba en el médico y, además, estaba de acuerdo con
el fármaco (Arr. An. 2, 4, 8), lo cual apunta de nuevo hacia los notables co-
nocimientos médicos de Alejandro.3

Las situaciones que hemos destacado hasta ahora, muestran a un Alejan-
dro entendido en medicina hipocrática, tal cual veíamos en Plutarco (Alex.
8). En ocasiones esos conocimientos eran generales: la elección de empla-
zamientos saludables en función de la orientación hacia los vientos o la pre-
caución debida ante una posible epidemia sobrevenida por la contaminación
del aire; en otras circunstancias, Alejandro mostraba un saber médico más
técnico y preciso: la administración de purgantes y, en especial, del eléboro.
No obstante, paulatinamente las fuentes confieren a Alejandro nuevas ca-
pacidades médicas y ello se aprecia conforme la expedición se aproxima a
tierras ignotas para los griegos, como la Bactriana o la India. Este proceso
es paralelo a la transformación que sufre la figura del propio Alejandro
quien progresivamente adquiere tintes divinos a raíz de la magnificación de
sus logros militares.4

En este proceso de divinización de la figura de Alejandro y, por extensión,
de sus conocimientos médicos llama la atención un pequeño detalle alrede-
dor de la curación de Crátero, bajo el cuidado del médico Pausanias. Al mar-
gen de los consejos en la administración del eléboro, el monarca intervino
en la curación por otros cauces (Plut. Alex. 41, 3):

Hallándose en otra ocasión enfermo Crátero, tuvo [Alejandro] una visión durante
un sueño, en la que él ofrecía sacrificios por el restablecimiento de su amigo, a quien
le ordenó también hacerlos.

Este pasaje a simple vista exiguo en datos conduce hacia la vertiente reli-
giosa de la medicina griega. El caso recuerda los ejemplos oníricos que abor-

1 Diod. Sic. 17, 31; Arr. An. 2, 4, 7; Curt. 3, 6, 3; Plut. Alex. 19, 4. Vergés 1951, 73 corrige que
no se encontraba estrictamente en Cilicia, como suele aceptarse, sino en la Tróade, aunque
en una región que había sido habitada por cilicios: Strab. 13, 7.

2 Diod. Sic. 17, 31, 4; Arr. An. 2, 4, 9; Curt. 3, 6, 4; Plut. Alex. 19, 5; sobre el médico  acarnanio
Heckel 2006, 213-214. Véase un análisis de este episodio en Antela-Bernárdez - Sierra 2016.

3 No todas las fuentes coinciden en esta valoración: Diodoro (17, 31, 6), sostiene que Ale-
jandro aceptó el tratamiento ansioso de entablar combate con Darío; Plutarco (Alex. 19), afir-
ma que el monarca confiaba ciegamente en Filipo y se encomendó a su remedio pese a las
acusaciones de complot y Quinto Curcio (3, 6), aúna las opiniones de Diodoro y Plutarco:
ansia de lucha y confianza en el médico.

4 Antela-Bernárdez 2007, passim; Antela-Bernárdez 2016, con bibliografía.



la divinización de alejandro a través de la medicina 127

dábamos al inicio de la presente reflexión, aunque no termina de identifi-
carse fielmente con la nosología arcaica. Cierto es que no se identifica la po-
sible ofensa de Crátero, ni la identidad de la divinidad que está detrás de la
enfermedad pero se aprecian otros rasgos típicos de la nosología arcaica: las
acciones catárticas y una suerte de incubatio que realiza la función de nexo
entre lo humano y lo divino. En el pasaje, al indicar Alejandro a su amigo
los sacrificios que debía realizar, se intuye la existencia de una contamina-
ción (míasma), contraída por el propio Crátero, que necesita ser expiada (ka-
tharsis). La parquedad con la que se describe el caso no permite inferir nada
sobre la falta cometida por Crátero ni sobre la divinidad ofendida; lo único
que sabemos es que Alejandro tuvo una visión (ù„È˜/ opsis) que le indicaba
los sacrificios necesarios para restituir la salud de su compañero. Pensamos
que el rol del monarca como nexo entre lo humano y lo divino es un sínto-
ma de su progresiva divinización.

La anterior tendencia se acentúa durante una emergencia médica acaeci-
da en la India. Según parece, el ejército de Alejandro tuvo que hacer frente
a un peligro sanitario inesperado, el veneno de las serpientes indias. Las
fuentes destacan la elevada mortandad que producían las mordeduras y la
incapacidad de los médicos griegos en atajar sus efectos nocivos (Arr. An. 8,
15, 11; Curt. 9, 1, 12; Diod. Sic. 17, 90, 6).1 Además, los nativos utilizaban di-
cho veneno impregnado en sus armas, potenciando así su capacidad des-
tructiva (Diod. Sic. 17, 103, 4; Curt. 9, 8, 20), lo cual hacía todavía más alar-
mante la situación.2 A partir de aquí tenemos diferentes versiones sobre las
soluciones adoptadas: Arriano relata que Alejandro procuró la incorpora-
ción al ejército de médicos indios, conocedores del remedio al veneno, que
ayudaron a mitigar las bajas (Arr. An. 8, 15, 11), mientras que Diodoro y Quin-
to Curcio señalan al monarca como pieza clave en la identificación del re-
medio. Quizás la versión recogida en Curcio sea la más explícita en este sen-
tido pues relata como Ptolomeo Lago fue alcanzado por una de estas flechas
impregnadas de veneno y Alejandro, preocupado por su compañero, le asis-
tía cerca del lecho cuando le sobrevino el sueño debido al cansancio (Curt.
9, 8, 27):3

En cuanto se tumbó en él, se sumió en un profundo sueño. Al despertarse, hizo sa-
ber que en sueños había tenido una visión de un dragón con una hierba en la boca
que se la ofrecía indicándole que era un antídoto contra el veneno; recordaba in-
cluso hasta el color de la hierba y afirmaba que la podría reconocer si alguien daba
con ella. Muchos fueron los que se dedicaron a buscarla y, una vez encontrada, Ale-

1 Plutarco no recoge el suceso, véase análisis en Antela-Bernárdez - Sierra 2016.
2 Mayor 2009, 89.
3 Traducción de F. Pejenaute. Quinto Curcio Rufo. Historia de Alejandro Magno, Madrid 2001.



128 borja antela-bernárdez · césar sierra martín

jandro la aplicó sobre la herida de Ptolomeo; inmediatamente el dolor desapareció
y al poco tiempo la herida cicatrizó.

La descripción de esta incubatio es mucho más completa que la anterior y su-
giere que un animal mítico, un dragón,1 se comunicó con el monarca reve-
lando como cura un determinado tipo de hierba.2 El recuerdo de Alejandro
era tan nítido que podía reconocer el remedio sin requerir de ningún adivi-
no, por ejemplo Alejandro de Telmiso, suplantando así la figura del iatro-
mantis arcaico. Por tanto, este caso es mucho más claro al situar la conexión
entre el mundo Humano y el Divino en el propio caudillo de la expedición,
quien adopta una posición sacra frente al resto de su ejército. Al margen de
lo anterior, puede haber en este episodio una intencionalidad propagandís-
tica del monarca, que de este modo se presenta ante sus soldados como una
figura casi divina. Dicho de otro modo, Alejandro obtuvo el remedio con-
tra el veneno de las serpientes indias pero escogió este modo de presentar-
lo a su tropa quizás para exaltar su figura y liderazgo.

Por su parte, Diodoro también recoge el suceso solo que dedica más aten-
ción a la descripción patográfica de los afectados por el veneno: producía
una inmediata hinchazón en la zona afectada que posteriormente se exten-
día por todo el cuerpo después sobrevenían temblores, convulsiones y do-
lores agudos; la piel se tornaba lívida y los vómitos evacuaban bilis y gan-
grena causando finalmente la muerte (Diod. Sic. 17, 103, 5). La solución vino
de la mano de Alejandro en el sueño que hemos tratado3 pero, en este caso,
Diodoro es más preciso a la hora de describir la aplicación de la cura, veá-
moslo (Diod. Sic. 17, 103, 8):4

Cuando Alejandro se despertó, mandó buscar la planta, la machacó y la aplicó en
forma de cataplasma al cuerpo de Ptolomeo, se la dio también a beber y le devol-
vió así la salud.

Ciertamente el relato de Curcio y Diodoro no son exactamente iguales pues
el primero enfatiza las habilidades sobrenaturales de Alejandro mientras
que Diodoro confirma que el remedio vino a través de una revelación y ade-
más indica la pericia de Alejandro a la hora de diseñar el tratamiento (cata-
plasmas y bebedizos). Por así decirlo, Diodoro apunta a que Alejandro reu-

1 Figura reconocible en la cultura griega, recordemos el episodio de Cadmo en Tebas.
Kosak 2004, 77 y 176 ss.

2 Recientemente, Barbara 2014, 63 también define esta acción terapéutica como una in-
cubatio.

3 En Diodoro es una serpiente y no un dragón la que revela al monarca la cura.
4 Traducción de A. Guzmán Guerra, Plutarco/Diodoro Sículo. Alejandro Magno, Madrid

1986.



la divinización de alejandro a través de la medicina 129

nió en este acto la figura del iatromantis y del iatros; algo no muy común en
la literatura griega.1

En consecuencia, percibimos una evolución de las habilidades y conoci-
mientos de Alejandro a medida que la expedición se encuentra con proble-
mas desconocidos para la medicina griega. En definitiva, parece que desde
el punto de vista sanitario la expedición de Alejandro se transformaba poco
a poco en la hueste de Agamenón. Con ello, queremos decir que el pensa-
miento médico que reflejan las fuentes sufre un proceso arcaizante, mez-
clando situaciones netamente pragmáticas con elementos propios de la me-
dicina religiosa, como la incubatio.

La culminación de este razonamiento la hallamos en el conocido episo-
dio de la muerte de Hefestión.2 Nuevamente el trato que las fuentes otor-
gan al suceso es desigual; en Diodoro se dice que Hefestión murió cerca de
Ecbatana tras abusar de la bebida (Diod. Sic. 17, 110, 8), mientras que Plu-
tarco (Alex. 72) asegura que Hefestión no siguió los consejos de su médico,
Glauco, y tras un copioso almuerzo murió, provocando la ira de Alejandro
que mandó crucificar al médico.3 Arriano se muestra más crítico con las di-
ferentes versiones sobre la muerte de Hefestión (An. 7, 14, 3), recogiendo
también el ajusticiamiento de Glauco (o Glaucias) y matizando el desafue-
ro de Alejandro (Arr. An. 7, 14, 5):4

Otros afirman que Alejandro mandó demoler hasta los cimientos el templo de As-
clepio en Ecbatana, acto propio de un bárbaro, y en absoluto en consonancia con
Alejandro, sino, más bien, con la insolencia de Jerjes para con la divinidad y con las
cadenas que tendió, según dicen, al Helesponto tratando de castigarlo así.

Cierto es que Arriano cuestiona esta versión de los hechos pero aprueba
otra según la cual Alejandro se encontró con una embajada griega de Epi-
dauro y les pidió que llevaran ofrendas al Dios y una nota donde censuraba
el comportamiento de Asclepio (An. 7, 14, 6). Sea como fuere, en ambos ca-
sos se muestra a un Alejandro colérico, que no duda en censurar o incluso
tomar represalias contra Asclepio al no haber auxiliado a su compañero. Po-
dríamos considerar este hecho el colofón de un proceso mediante el cual
Alejandro adquiere cada vez más cualidades y habilidades propias de una di-
vinidad e incluso llega a situarse al mismo nivel que Asclepio. Dicho de otra

1 El presocrático Empédocles quizás sea el candidato más idóneo a la hora de aunar la
figura del iatrómantis y del médico (Diog. Laert. 8, 60-66), más ejemplos y análisis en Jouan-
na 1999, 262-265. 2 Hammond 1993, 295.

3 Plutarco entiende este suceso como una reacción exagerada del monarca y califica al
médico de desdichado (ôıÏÈÔÓ). Véase análisis en Luchner 2004, 192.

4 Traducción de A. Guzmán Guerra, Arriano. Anábasis de Alejandro Magno, Madrid 2001.



130 borja antela-bernárdez · césar sierra martín

forma, ¿Qué griego se atrevería a tomar represalias o censurar la conducta
de una divinidad sanadora? Sólo la figura de Alejandro puede evolucionar
desde un caudillo instruido en el arte médico, que se preocupa por la orien-
tación de ciudades y la administración de purgantes, hasta un monarca vi-
sionario que recibe remedios milagrosos en sueños y toma represalias con-
tra los dioses.

3. La divinización de Alejandro

A la luz de la información que hemos recogido, sugerimos la existencia de
un proceso de asimilación entre Alejandro y la figura divina de Asclepio. Es-
ta asimilación, que se enmarca en el proceso habitual desarrollado por Ale-
jandro en relación con otras figuras del ámbito mítico griego, parece seguir
el mismo sistema planteado con las grandes figuras de referencia en la asi-
milación heróico-divina por Alejandro,1 que comienzan habitualmente con
un episodio específico donde se revela de manera intensa la intención asi-
miladora, aunque este proceso mantiene siempre un estrecho vínculo con
la tradición y con la genealogía mítica de los Argeadas. Este parece ser, pues,
también el caso en la asimilación con Asclepio, cuyo episodio inicial puede
localizarse en el famosísimo baño de Alejandro en el río Cidno, que le pro-
vocará la conocida enfermedad de la que sólo las buenas mañas de Filipo el
médico, originario de Acarnania, pudo salvarle. El episodio, que ha sido ya
analizado en diversas ocasiones,2 puede ser leído también en clave de imita-
ción y asimilación heroica. En efecto, el lugar donde sucede el aconteci-
miento no puede resultar accidental, por estar Cnido fuertemente vincula-
do al culto de Asclepio, existiendo en la ciudad una importante escuela
médica.3 Sorprende, en cierto modo, que sea un acarnanio, y no un médico
de Cnido, el salvador de Alejandro, aunque la lectura que de ello resulta pue-
de tener, efectivamente, gran interés. Al fin y al cabo, no podemos olvidar
el papel primordial de los hijos de Anfiarao en Acarnania en la difusión del
culto a Asclepio, al menos en lo referente a la ciudad de Atenas. Por otra par-
te, la presencia del acarnanio Filipo nos lleva irremisiblemente a la autori-
dad del Épiro sobre Acarnania en el periodo de Alejandro, y por ende, a la
figura de Olimpíade del Épiro, sobre cuya posible vinculación con Asclepio
volveremos más adelante. El baño de Alejandro tampoco parece del todo ac-
cidental, y si bien puede haber sucedido realmente, pues las aguas del río
Cidno eran heladas (Plut. Alex. 19, 1; Arr. An. 2, 4, 7),4 lo cierto es que resul-

1 Antela-Bernárdez 2007, 90-102.
2 Antela-Bernárdez - Sierra 2016, con bibliografía. 3 Thivel 1981.
4 No fue Alejandro el único en padecer las frías aguas del Cidno: en 833 d.C. el califa Al-

Ma’mun perdió la vida a causa de un baño similar al de Alejandro.



la divinización de alejandro a través de la medicina 131

ta curioso el intenso paralelismo con el baño de Zeus en el río Lusios, tra-
dicionalmente considerado el más frío del mundo, que le provocará una en-
fermedad de la que será curado por el mismo Asclepio (Paus. 8, 28, 2).

La curación de Alejandro está, así, revestida de una posible intencionali-
dad bien específica, casi calculada. Al supuesto cariz ‘científico’ de todo el
episodio, gracias al arte médico de Filipo, se contrapone también la transi-
ción entre lo humano y lo divino habitual en los mecanismos de autorepre-
sentación y heroización de Alejandro. De este modo, mediante la enferme-
dad, pero sobre todo mediante la curación, Alejandro se acerca
ostensiblemente a Asclepio. De hecho, durante el proceso de curación el en-
fermo recibía al dios en sí mismo, llegando incluso a parecerse físicamente
a Asclepio.1 Como enfermo recuperado, Alejandro mismo también se ha
transformado en cierto modo en Asclepio.

No obstante, la relación entre los reyes de Macedonia y el culto a Ascle-
pio viene de lejos. De hecho, sabemos del testimonio de la curación de Pér-
dicas II por Hipócrates, en una clara figuración intensamente asclepíada.2
También Filipo II habría mostrado la importancia del culto a Asclepio en
Macedonia al convertir en epónimos a los sacerdotes de este dios en las ciu-
dades del reino.3 Asimismo, también la epigrafía muestra la popularidad del
culto a Asclepio en el ámbito macedonio, a juzgar por la dedicatoria que di-
versas ciudades realizaron en Epidauro hacia 360/59 a.C.4 o las evidencias de
fiestas y dedicaciones en honor a Asclepio.5 Es posible, no obstante, que el
culto macedonio de Asclepio se hubiese mezclado en algún momento, pro-
bablemente a raíz de la siempre peligrosa interpretatio graeca para la com-
prensión de la idiosincrasia propiamente macedonia, con el de Darron, una
divinidad originariamente macedonia con presencia en Pela.6

Volviendo a Alejandro, lo cierto es que su relación con Asclepio podría
perfectamente tener diversas facetas. En primer lugar, no sería descartable
que la serpiente habitualmente relacionada con Olimpia y el nacimiento de
Alejandro pudiese a su vez haber sido asimismo interpretada como un sím-
bolo no sólo de Dioniso, sino también de Asclepio y su figura ofídica, Gli-

1 Fricher 1982, 270.
2 El texto puede consultarse en Vita Hippocratis secundum Soranum en Sorani Gynaeciorum

Libri iv, CMG iv, pp. 175-178. También recogido en Pinault 1992, 127-128. Aunque el encuen-
tro no se considera histórico, la crítica señala una relación de hospitalidad entre los asclepí-
adas y la monarquía Macedonia, véase Pinault 1992, 74-75 y Jouanna 2000, 512.

3 Hatzopoulos 1996, i 193-194, 384.
4 IG iv 12, 94b. Asimismo, Mari 2011, 462. Por otra parte, conocemos la existencia de tri-

bus en diversas ciudades macedonias a lo largo del tiempo con el nombre de Asclepio: IG x2
1, 183; 1, 265; 2, 112. 5 Lemerle 1935, 140, #41; SEG 39, 619.

6 Además de un santuario con mosaicos, conservamos evidencia epigráfica: SEG 44, 546.



132 borja antela-bernárdez · césar sierra martín

cón (Plut. Alex. 2.6).1 Al fin y al cabo, Dionisos y Asclepio mantenían una
estrecha relación.2 Por otra parte, una de las genealogías de Asclepio, que
le consideraba hijo de Arsinoe, vinculaba directamente al dios con la ge-
nealogía peloponesia de los Heráclidas, y por tanto, podría ser considera-
do como probable ancestro de los Argéadas, y con ello, de Alejandro mis-
mo. No en vano, éste razonamiento habría tenido peso en la asimilación
de Alejandro por otras figuras míticas similares, como el mencionado Dio-
niso, Heracles o el más conocido caso de Aquiles. Asimismo, resulta inte-
resante señalar que, como Heracles y Aquiles, Asclepio habría sido inicial-
mente un hombre. De hecho, su presencia en la Ilíada (Il. 2, 729; 4, 194),
como médico militar de los aqueos, debió garantizarle una amplia fama en
el marco de la continuidad de múltiples trazos homéricos en la sociedad
macedonia.3

Por otra parte, vale la pena tener presente que también Heracles, del que
Alejandro plantea una bien conocida asimilación, tuvo en el mundo griego
un carácter de divinidad curativa que a menudo ha sido obviada.4 Por este
carácter de divinidad curativa recibía culto también en Epidauro, lugar fun-
damental del culto a Asclepio. Precisamente es en el Peloponeso donde se
documenta con mayor intensidad un tipo de representación de Asclepio co-
mo imberbe (Paus 2, 10, 3; 2, 13, 5; 2, 32, 4; 8, 28, 1), lo que de nuevo nos de-
vuelve al aparato iconográfico de Alejandro,5 que además está también fuer-
temente relacionado con el uso y asimilación de Dioniso. En este sentido,
resulta interesante señalar la dedicatoria realizada por Alejandro de su co-
raza y su lanza6 al santuario de Asclepio en Gortina (Arcadia), que conoce-

1 Hamilton 1999, 4-5, quien además vincula la serpiente de manera categórica a Dioni-
sos. Por otra parte, no sería Olimpíade la única reina del Épiro relacionada con el culto a As-
clepio en un ámbito de fertilidad: en una fecha aproximadamente reciente, Andrómaca, tía
de Olimpia y esposa de Aribas del Épiro, habría visitado Epidauro con la intención de que-
dar embarazada, cosa que probablemente consiguió. Cf. Carney 2006, 14. Asimismo, sobre
la relación entre Filipo II y Aribas, vd. Hamilton 1999, 2-3.

2 Por ejemplo, Novillo-Corbalan 2014, esp. 134.
3 Sobre la relación entre mundo homérico y la Macedonia clásica, vd. Cohen 1995; Car-

lier 2000; Etienne 2002, 258-260; Wardle et alii 2003, passim.
4 Philostr. VA 8, 7, 9; Paus. 2, 32,4; IG v 1119.
5 Alonso Troncoso 2010; Antela-Bernárdez 2005, 168-215.
6 Aunque resulta difícil señalar en qué momento Alejandro debió realizar esta dedica-

toria, puesto que Pausanias parece indicar que ello tuvo lugar antes del inicio de la expe-
dición, justo después de la celebración del Sinedrión en Corinto en 335. Esta resulta, no
obstante, una atribución difícil, aunque posible. En primer lugar, existe una distancia ac-
tual de alrededor de 140 km entre Corinto y Gortina, lo que habría llevado a Alejandro al
corazón del Peloponeso, para una dedicatoria que por otra parte las Fuentes de Alejandro
no recogen. El hecho de que Alejandro dedique una nueva armadura suya a Aquiles en
Troya en 334 también permite dudar de la dedicatoria en Gortina, tan reciente si real-



la divinización de alejandro a través de la medicina 133

mos por Pausanias (8, 28, 1). Precisamente, el geógrafo señala con claridad
el específico carácter imberbe de la estatua del dios en este santuario.1

Nacido hombre como Alejandro, Asclepio obtiene su carácter divino
gracias a su excelencia (Arist. Pol. 1284a 13), por la cual se habría converti-
do en dios. Sin duda, esta cualidad debió estar bien presente en la inten-
cionalidad de la asimilación de éste por Alejandro, como había sucedido en
la asimilación de Heracles. Así pues, debemos entender que la progresiva
divinización del macedonio se extiende a todas sus acciones, destacando
por supuesto las bélicas. Sin embargo, concluimos que en este proceso
también se perciben con claridad en aquellas situaciones médicas protago-
nizadas por el monarca que, como hemos mostrado, paulatinamente evo-
lucionan hacia una praxis divina. Una transición que le lleva desde la me-
dicina pragmática hasta una medicina religiosa, incluso mística. Configura
este dato una situación peculiar en la que el monarca se sitúa por encima
de la medicina religiosa y pragmática, aunando ambas facetas y superando
los límites humanos.

Universitat Autònoma de Barcelona
borja.antela@uab.cat

Università della Calabria
cesar.sierra@e-campus.uab.cat

mente tuvo lugar en 335, y en cierto modo carente de sentido estratégico (aunque es po-
sible que exista cierta relación con Heracles, a tenor del hecho de que el fundador, Gor-
tin, habría sido hijo de Radamantis: Davidson 1999). Más probablemente la dedicatoria po-
dría haber tenido lugar en otros momentos específicos de la campaña, y en especial
relación con algún tipo de agradecimiento al dios, por lo que no es descartable que la de-
dicatoria tenga lugar en relación con la curación de alguna herida o enfermedad, o qui-
zás como agradecimiento por la protección recibida del dios en la guerra contra Persia.
De entre diversas heridas de Alejandro, quizás las que tengan más opciones de estar rela-
cionadas con la dedicatoria en Gortina sean las recibidas en Gránico o, más aun, las ob-
tenidas en el asedio de la ciudad de los Malios, donde Alejandro recibe una herida de gra-
vedad en el pulmón (a través de su coraza), y donde debió defenderse de numerosos
enemigos, lo que quizás explicaría la dedicatoria de la lanza. Una última opción para la
dedicatoria, en modo alguno descartable, es la de la dedicatoria posteriormente a la ba-
talla de Gaugamela, cuando una lanza de Alejandro a punto estuvo de acabar con la vida
de Dario; esta no sería una mala opción para la dedicatoria, ya que cronológicamente el
episodio de la lanza en Gaugamela coincide aproximadamente con la revuelta espartana,
con fuerte apoyo peloponesio, de Agis III. Pese a todo, cualquier respuesta es enorme-
mente especulativa. Finalmente, esta dedicatoria nos lleva, en definitiva, a la cuestión de
la faceta militar del culto a Asclepio.

1 Parece que el santuario debió adquirir una cierta importancia en el s. iv a.C., pues tal
y como indica Pausanias (8, 28, 1), en el santuario había una escultura de Escopas, el mag-
nífico escultor de la época.



134 borja antela-bernárdez · césar sierra martín

Bibliografía

Agarwalla, P. 2010, ‘Training Showmanship. Rhetoric in Greek Medical Education
of  the Fifth and Fourth Centuries BC’, en M. Horstmanshoff (ed.), Hippocrates
on Medical Education. Selected Papers read at the xiith International Hippocrates
Colloquium (Universiteit Leiden, 24-26 August 2005), Leiden, 73-85.

Albarracín, A. 1970, Homero y la medicina, Madrid.
Alonso Troncoso, V. 2010, ‘The Bearded King and the Beardless Hero. From Philip

II to Alexander the Great’, en E. Carney - D. Ogden (eds.), Philip II and Alexander,
Lifes and Afterlifes, Oxford, pp. 13-24.

Amundsen, D. W. 1996, Medicine, Society, and Faith in the Ancient and Medieval Worlds,
Baltimore.

Antela-Bernárdez, B. 2005, Alexandre Magno e Atenas. Historia de Grecia 338-323 a.C.,
Santiago de Compostela.

Antela-Bernárdez, B. 2007, ‘Alejandro Magno o la demostración de la divinidad’,
 Faventia 29, 89-103.

Antela-Bernárdez, B. 2015, ‘Divino Alejandro: Parámetros religiosos de la campaña
asiática’, en J. Vidal - B. Antela-Bernárdez (eds.), en prensa.

Antela-Bernárdez, B. 2016, ‘Like Gods among Men: The Use of  Religious and
Mythical Issues during Alexander’s Campaign’, en N. Sekunda et alii (eds.), Reli-
gious Aspects of  War in Ancient and Medieval Times, Leiden [en prensa].

Antela-Bernárdez, B. - Sierra, C. 2016, ‘Alejandro Magno y la Anábasis de la medici-
na griega’, Athenaeum 104/2, 397-417.

Badian, E. 1981, ‘The Deification of  Alexander the Great’, en H. J. Dell (ed.), Ancient
Macedonian Studies in Honor of  Charles F. Edson, Tesalónica, 27-71.

Badian, E. 1996, ‘Alexander the Great between two Thrones and Heaven’, en A.
Small (ed.), Subject and Ruler. The Cult of  the Ruling Power in Classical Antiquity,
Ann Arbor, 11-26.

Balsdon, J. P. V. D. 1950, ‘The Divinity of  Alexander’, Historia 1, 363-388.
Barbara, S. 2014, ‘Forme et genèse d’une péripétie Romanesque: le rêve d’Alexan-

dre (Curt., ix, 8, 22-27)’, en M. Mahé-Simon - J. Trinquier (eds.), L’Histoire d’Ale-
xandre selon Quinte-Curce, Paris, 61-90.

Barney, R. 2009, ‘The Sophistic Movement’, en M. L. Gill - P. Pellegrin (eds.), A Com-
panion to Ancient Philosophy, Malden, 77-97.

Barton, J. 2005, ‘Hippocratic Explanations’, en Ph. van der Eijk (ed.), Hippocrates in
Context. Papers read at the xith International Hippocrates Colloquium. Univer-
sity of  Newcastle Upon Tyne (27-31 August 2002), Leiden-Boston, 29-47.

Bendlin, A. 2007, ‘Purity and Pollution’, en D. Ogden (ed.), A Companion to Greek
 Religion, Malden, 178-189.

Blázquez, J. M. 2000, ‘Alejandro Magno, Homo Religiosus’, en J. Alvar - J. M. Bláz-
quez (eds.), Alejandro Magno. Hombre y mito, Madrid, 99-152.

Boudon-Millot, V. 2005, ‘Art, Science and Conjecture, from Hippocrates to Plato
and Aristotle’, en Ph. van der Eijk (ed.), Hippocrates in Context. Papers read at the



la divinización de alejandro a través de la medicina 135

xith International Hippocrates Colloquium. University of  Newcastle Upon
Tyne (27-31 August 2002), Leiden-Boston, 87-99.

Cagnetta, M. 2001, ‘La peste e la stasis’, Quad. di storia 53/1, 5-37.
Carlier, P. 2000, ‘Homeric and Macedonian Kingship’, in R. Brock - S. Hodkinson

(eds.), Alternatives to Athens, Oxford, 259-268.
Carney, E. 2006, Olimpia, the Mother of  Alexander, London.
Cohen, A. 1995, ‘Alexander and Achilles – Macedonians and Mycenaeans’, in J. B.

Carter - S. P. Morris (eds.), The Ages of  Homer: A Tribute to Emily Townsend
 Vermeule, Austin, 483-505.

Cordes, P. 1994, Iatros: das Bild des Artzes in der griechischen Literatur von Homer bis
Aristoteles, Stuttgart.

Davidson, J. 1999, ‘Rhadamanthys and the Family of  Herakles’, Ant. class. 68, 247-
252.

Demont, P. 2013, ‘The Causes of  the Athenian Plague and Thucydides’, en A. Tsak-
makis - A. Amiolaki (eds.), Thucydides between History and Literature, Berlin, 73-90.

Dodds, E. R. 2010 [1951], Los griegos y lo irracional, Madrid.
Edelstein, L. 1987, ‘Greek Medicine in Its Relation to Religion and Magic’, en O.

Temkin - L. Temkin (eds.), Ancient Medicine. Selected Papers of  Ludwig Edelstein,
Baltimore, 205-246.

Edelstein, E. J. - Edelstein, L. 1998 [1945], Asclepius. Collection and Interpretation of  the
Testimonies, Baltimore.

Edmunds, L. 1971, ‘The Religiosity of  Alexander the Great’, Gr. Rom. Byz. Stud. 12,
363-391.

van der Eijk, Ph. 1991, ‘‘Airs, Waters, Places’ and ‘On the Sacred Disease’: Two Dif-
ferent Religiosities?’, Hermes 119/2, 168-176.

van der Eijk, Ph. 2005, Medicine and Philosophy in Classical Antiquity. Doctors and
 Philosophers on Nature, Soul, Health and Disease, New York.

Etienne, R. 2002, ‘La Macédoine entre Orient et Occident: essai sur l’identité ma-
cédonienne au ive siècle av. J. C.’, en Chr. Müller - F. Prost (coord.), Identités et cul-
tures dans le monde méditerranéen antique, Paris, 253-275.

Flower, M. A. 2008, The Seer in Ancient Greece, Berkeley.
Fredricksmeyer, E. A. 1979, ‘Three Notes on Alexander’s Deification’, Am. Journ.

Anc. Hist. 4, pp. 1-9.
Fredricksmeyer, E. A. 1981, ‘On the Background of  the Ruler Cult’, in H. J. Dell

(ed.), Ancient Macedonian Studies in Honor of  Charles F. Edson, Tesalónica, 145-156.
Fredricksmeyer, E. A. 2003, ‘Alexander’s Religion and Divinity’, in J. Roisman (ed.),

Brill’s Companion to Alexander the Great, Leiden, 257-278.
Fricher, B. 1982, The Sculpted World: Epicureanism and Philosophical Recruitment in

 Ancient Greece, Berkeley.
Gil, L. 2004 [1969], Therapeia. La medicina popular en el mundo clásico, Madrid.
Gorrini, M. E. 2005, ‘The Hippocratic Impact of  Healing Cults: The Archaeologi-

cal Evidence in Attica’, en Ph.van der Eijk (ed.), Hippocrates in Context. Papers re-
ad at the xith International Hippocrates Colloquium. University of  Newcastle
Upon Tyne (27-31 August 2002), Leiden-Boston, 135-156.



136 borja antela-bernárdez · césar sierra martín

Grmek, M. 1989 [1983], Diseases in the Ancient Greek World, Baltimore.
Grmek, M. 1993, ‘Il concetto di malattia’, en M. Grmek (ed.), Storia del pensiero

 medico occidentale. Antichità e medioevo, Bari, 323-347.
Hamilton, J. R. 1999, Plutarch: Alexander, London.
Hammond, N. G. L. 1993, Sources for Alexander the Great, Cambridge.
Harris, W. V. 2009, Dreams and Experience in Classical Antiquity, Cambridge MA.
Hatzopoulos, M. B. 1996, Macedonian Institutions under the Kings i-ii, Tesalónica.
Heckel, W. 2006, Who’s who in the Age of  Alexander the Great. Prosopography of  Ale-

xander’s Empire, Oxford.
Holmes, B. 2010, The Symptom and the Subject. The Emergence of  the Physical Body in

Ancient Greece, Princeton.
Horstmanshoff, M. (ed.) 2010, Hippocrates on Medical Education. Selected Papers re-

ad at the xiith International Hippocrates Colloquium. Universiteit Leiden (24-26
August 2005), Leiden.

Ieraci Bio, A. M. 1991, ‘Sulla concezione del medico pepaideuménos in Galeno e nel
tardoantico’, en J. A. López Férez (ed.), Galeno: obra, pensamiento e influencia.
 Coloquio internacional (Madrid, 22-25 de Marzo de 1988), Madrid, 133-151.

Jaeger, W. 2012 [1933], Paideia: los ideales de la cultura griega, México.
Jouanna, J. 1984, ‘Rhétorique et médecine dans la Collection Hippocratique. Con-

tribution à l’Histoire de la Rhétorique au ve Siècle’, Rev. ét. gr. 97, 26-44.
Jouanna, J. 1988, ‘Notice’, en Hippocrate. Des Vents-De l’Art, Paris, 9-101.
Jouanna, J. 1999, Hippocrates, Baltimore.
Jouanna, J. 2000 [1996], ‘Hipócrates’, en J. Brunschwig - G. E. R. Lloyd (eds.), El  saber

griego. Diccionario crítico, Madrid, 510-517.
Jouanna, J. 2012a, ‘Air, Miasma and Contagion in the Time of  Hippocrates and the

Survival of  Miasmas in Post-Hippocratic Medicine (Rufus of  Ephesus, Galen and
Palladius)’, en Ph. van der Eijk (ed.), Greek Medicine from Hippocrates to Galen.
 Selected Papers, Leiden, 121-136.

Jouanna, J. 2012b, ‘The Legacy of  the Hippocratic Treatise The Nature of  Man: The
Theory of  the Four Humours’, en Ph. van der Eijk (ed.), Greek Medicine from
 Hippocrates to Galen. Selected Papers, Leiden, 335-360.

Kosak, J. C. 2004, Heroic Measures. Hippocratic Medicine in the Making of  Euripidean
Tragedy, Leiden.

Kudlien, F. 1986, ‘Überlegungen zu einer sozialgeschichte des frühgriechischen Art-
zes und seines berufs’, Hermes 114/2, 129-146.

Laín Entralgo, P. 1961, La Historia Clínica. Historia y Teoría del Relato Patográfico, Bar-
celona.

Laín Entralgo, P. 1970, La medicina hipocrática, Madrid.
Laín Entralgo, P. 1982, El Diagnóstico Médico. Historia y Teoría, Barcelona.
Laín Entralgo, P. 2005 [1958], La curación por la palabra en la Antigüedad Clásica, Bar-

celona.
Langholf, V. 1990, Medical Theories in Hippocrates, Berlin.
Lara Nava, M. D. 2004, ‘El prestigio del médico hipocrático’, Cuad. Filol. Clás.(g) 14,

45-58.



la divinización de alejandro a través de la medicina 137

Lemerle, P. 1935, ‘Inscriptiones latines et grecques de Philippes (suite)’, Bull. corr.
hell. 59, 126-164.

Lloyd, G. E. R. 2003, In the Grip of  Disease. Studies in the Greek Imagination, New York,
Oxford University Press.

Lloyd, G. E. R. 2007, Cognitive Variations. Reflections on the Unity and Diversity of  the
Human Mind, New York.

Lloyd, G. E. R. 2008 [2002], Las aspiraciones de la curiosidad. La comprensión del mun-
do en la Antigüedad: Grecia y China, Madrid.

Longrigg, J. 1993, Greek Rational Medicine. Philosophy and Medicine from Alcmaeon to
the Alexandrians, London.

Longrigg, J. 2000, ‘Death and Epidemic Disease in Classical Athens’, en M.  Hope -
E. Marshall (eds.), Death and Disease in the Ancient City, London, 55-64.

López Férez, J. A. 1988, ‘“Sobre los flatos” como reflejo de la sofística en el Corpus
hippocraticum’, Cuad. Filol. Clás. 21, 25-43.

Luchner, K. 2004, Philiatroi. Studien zum Thema der Krankheit in der griechischen Lite-
ratur der Kaiserzeit, Göttingen.

Mari, M. 2011, ‘Archaic and Early Classic Macedonia’, en R. Lane Fox (ed.), Brill’s
Companion to Ancient Macedonia, Leiden, 79-92.

Martínez, M. 2004, ‘Algunos ejemplos de enantíosis en el Corpus hippocraticum’,
Cuad. Filol. Clás.(g) 14, 111-134.

Mayor A. 2009, Greek Fire, Poison Arrows, and Scorpion Bombs: Biological and Chemical
Warfare in the Ancient World, London.

Nestle, W. 2010 [1944], Historia del espíritu griego, Barcelona.
Nissen, C. 2009, Entre Asclépios et Hippocrate. Étude des cultes guérisseurs et des méde-

cins en Carie, Liège.
Novillo-Corvalán, P. 2014, ‘Reinterpreting the Wound of  Philoctetes: A Case Study

in Literature and Medicine’, en V. Bates - A. Blealkely - S. Goodman (eds.), Medi-
cine, Health and the Arts: Approaches to the Medical Humanities, New York, 128-144,

Nutton, V. 2000, ‘Medical Thoughts on Urban Pollution’, en M. Hope - E. Marshall
(eds.), Death and Disease in the Ancient City, London, 65-73.

Nutton, V. 2004, Ancient Medicine, London.
Pinault, J. R. 1992, Hippocratic Lives and Legends, Leiden.
Rodríguez Alfageme, I. 1997, ‘Retórica, comedia y medicina: sobre Ar. Ran. 940-947’,

en A. López Eire (ed.), Sociedad, política y literatura: comedia griega antigua. Actas
del i Congreso Internacional (Salamanca 1996), Salamanca, 151-172.

Salazar, Ch. F. 2000, The Treatment of  War Wounds in Graeco-Roman Antiquity, Lei-
den.

Schiefsky, M. J. 2005, Hippocrates. On Ancient Medicine, Translate with Introduction
and Commentary, Leiden.

Sierra, C. 2011, ‘Jerjes, Leónidas y Temístocles: modelos griegos en el relato de
 Heródoto’, Historiae 8, 65-91.

Sierra, C. 2012a, ‘Diferentes pueblos, diferentes cuerpos: algunos ejemplos en las
fuentes históricas’, Habis 43, 47-62.

Sierra, C. 2012b, ‘El Heródoto nosológico’, Rev. ét. an. 114/2, 387-404.



138 borja antela-bernárdez · césar sierra martín

Sierra, C. 2012c, ‘Lecciones de mecánica de fluidos en el tratado hipocrático Sobre
los flatos’, Epos 28, 13-24.

Sierra, C. 2012d, ‘Notas sobre medicina y difusión de ideas en la Grecia clásica’,
Cuad. Filol. Clás.(g) 22, 91-101.

Sierra, C. 2012e, ‘Reflexiones sobre Atenas, la Peste y Tucídides’, Euphrosyne 40, 283-
295.

Sierra, C. 2015, ‘Purificadores y médicos: el vínculo entre lo humano y lo divino en
la época arcaica y clásica’, Rev. Class. 28/1, 47-71.

Temkin, O. 1991, Hippocrates in a World of  Pagans and Christians, Baltimore.
Thivel, A. 1981, Cnide et Cos?: essai sur les doctrines medicales dans la collection hippo-

cratique, Paris.
Touwaide, A. 1993, ‘Strategie terapeutiche: i farmaci’, en M. Grmek (ed.), Storia del

pensiero medico occidentale. Antichità e Medioevo, Bari, 349-369.
Vergés, J. 1951, Q. Curcio Rufo. Historia de Alejandro Magno, libros iii y iv. Edición y

Comentario, Barcelona.
Vintró, E. 1972, Hipócrates y la nosología hipocrática, Barcelona.
Wardle, K. A. - Wardle, D. - Wardle, N. M. H. 2003, ‘The Symposium in Macedonia:

A Prehistoric Perspective’, Archaeologikon Ergon Makedonias kai Thrakis 15, 631-643.



ANIMALI E MONDO ANTICO



composto in  car attere  serra dante dalla
fabriz io  serr a editore,  p i sa  ·  roma.

stampato e  r ilegato nella
tipo gr afia  di  agnano,  agnano p i sano (p i sa) .

*

Luglio 2016
(cz 2 · fg 21)


	STORIA GRECA
	LA DIVINIZACIÓN DE ALEJANDRO A TRAVÉS DE LA MEDICINA Borja Antela-Bernárdez · César Sierra Martín

	ANIMALI E MONDO ANTICO



