QUADERNI URBINATI

DI CULTURA CLASSICA

B0y - BSIJ ‘24011pa vaIag 01214qv] Aq 1gy3uLdo) ©



© Copyright by Fabrigio Serra editore, Pisa - Roma.

Direttore: Carmine Catenacci.
Coordinatrice editoriale e di redagione: Maria Colantonio.

Condirettori: Paola Bernardini, Maurizio Bettini, Giovanni Cerri, Franca Perusino.

Comitato scientifico: Giampiera Arrigoni, Lucia Athanassaki, Anton Bierl,
Carlo Brillante, Marcel Detienne, Pietro Giannini, Antonietta Gostoli,
Barbara Graziosi, E. Christian Kopff, Liana Lomiento,

Nino Luraghi, Herwig Maehler.

Corrispondenti stranieri: Cristopher Brown (University of Western Ontario,
London, Canada), Francis Cairns (Florida State University),
Claude Calame (Ecole de Hautes Etudes en Sciences Sociales, Paris),
Michel Fartzoff (Université de Franche-Comté, Besancon),
Michael W. Haslam (University of California, Los Angeles),
Gregory Nagy (Harvard University, Cambridge Mass.),

Hélene Perdicoyianni-Paléologou (Brookline Mass.),

Laurent Pernot (Université de Strasbourg),

Ignacio Rodriguez Alfageme (Universidad Complutense de Madrid),
Joseph A. Russo (Haverford), Emilio Suarez de la Torre
(Universitat Pompeu Fabra, Barcelona), John Van Sickle (Graduate School
and University Center of the City University of New York),
Gustavo Veneciano (Universidad Nacional de Cérdoba, Argentina).

*

Gli autori che desiderano collaborare ai «Quaderni urbinati di cultura classica»

sono pregati di inviare i manoscritti, redatti in forma definitiva, alla redazione, presso
Fabrizio Serra editore, Via Carlo Emanuele I 48, 1 00185 Roma, maria.colantonio@uniurb.it.
Per la migliore riuscita delle pubblicazioni, si invitano gli autori ad attenersi,
nel predisporre i materiali da consegnare alla Redazione ed alla Casa editrice,
alle norme specificate nel volume
FaBRI1Z10 SERRA, Regole editoriali, tipografiche &~ redagionali, Pisa - Roma, Serra, 2009”
(Euro 34,00, ordini a: fse@libraweb.net).

*

«Quaderni urbinati di cultura classica» is an International Peer-Reviewed Journal.
The Journal is Indexed and Abstracted in Scopus (Elsevier), in Arts and Humanities Citation Index
and in Current Contents/Arts ¢& Humanities (1st Thomson - Reuters).
It has been Released in the jsToR Archive and the eContent is Archived with Clockss and Portico.
eRIH Rank in Classical Studies International Journals: INT1.
ANVUR: A.



© Copyright by Fabrigio Serra editore, Pisa - Roma.

QUADERNI URBINATI
DI CULTURA CLASSICA

NUOVA SERIE 113 * N. 2 *+ 2016

(VOL. 142 DELLA SERIE CONTINUA)

FONDATORE:. BRUNO GENTILI

PISA - ROMA
FABRIZIO SERRA EDITORE
MMXVI



© Copyright by Fabrigio Serra editore, Pisa - Roma.

Rivista quadrimestrale

*
Abbonamenti e acquisti:

FABRIZIO SERRA EDITORE®
Pisa - Roma
Casella postale n. 1, succursale 8, 156123 Pisa,
tel. +39 050 542332, fax +39 050 574888, fse@libraweb.net

Uffici di Pisa: Via Santa Bibbiana 28, 156127 Pisa
Uffici di Roma: Via Carlo Emanuele I 48, 1 00185 Roma,
tel. +39 06 70493456, fax +39 06 70476605, fse.roma@libraweb.net

www.libraweb.net

I prezzi ufficiali di abbonamento cartaceo e Online sono consultabili
presso il sito Internet della casa editrice www.libraweb.net.
Print and Online official subscription rates are available
at Publisher’s web-site www.libraweb.net.

Modalita di pagamento: su c/c postale n. 17154550 intestato a Fabrigio Serra editore®;
mediante carta di credito American Express, Eurocard, Mastercard, Visa.

Richiesta di scambi:
Dipartimento di Scienze del testo e del Patrimonio culturale,
Universita di Urbino Carlo Bo, Via Sant’Andrea 34, 1 61029 Urbino, tel. +39 0722 303550

*

Autorizzazione del Tribunale di Urbino n. 1998/189.
Direttore responsabile: Lucia Corsi.

A norma del codice civile italiano, ¢ vietata la riproduzione, totale o parziale
(compresi estratti, ecc.), di questa pubblicazione in qualsiasi forma e versione
(comprese bozze, ecc.), originale o derivata, e con qualsiasi mezzo a stampa o internet
(compresi siti web personali e istituzionali, academia.edu, ecc.), elettronico, digitale,
meccanico, per mezzo di fotocopie, pdf, microfilm, film, scanner o altro,
senza il permesso scritto della casa editrice.

Under Italian civil law this publication cannot be reproduced, wholly ot in part
(included offprints, etc.), in any form (included proofs, etc.), original or derived, or by any
means: print, internet (included personal and institutional web sites, academia.edu, etc.),

electronic, digital, mechanical, including photocopy, pdf, microfilm, film, scanner
or any other medium, without permission in writing from the publisher.

Proprieta riservata - All rights reserved

© Copyright 2016 by Fabrigio Serra editore®™, Pisa - Roma.
Fabrigio Serra editore incorporates the Imprints Accademia editoriale,
Edigioni dell’Ateneo, Fabrigio Serra editore, Giardini editori e stampatori in Pisa,
Gruppo editoriale internagionale and Istituti editoriali e poligrafici internagionali.

Stampato in Italia - Printed in Italy

ISSN 0033-4987
ISSN ELETTRONICO 1724-1901



© Copyright by Fabrigio Serra editore, Pisa - Roma.

SOMMARIO

EPICA GRECA

FrRANCO MAIULLARI, Andromache, a Post-Traumatic Character in Homer
ALpa MoLETI, Glauco ad Onchesto (Epim. fi. 1 Fowler = 55 Bernabé)

TEATRO CLASSICO ED ELLENISTICO

ANDREA TADDEI, Vergognarsi davanti al proprio Dio: il coro nel tergo sta-
simo dello Ione di Euripide

ALESSANDRA MANIERI, I Soteria di Delfi e gli agoni drammatici in etd
ellenistica
STORIA GRECA

MARCELLO VALENTE, Atenodoro di Imbro. Un capo mercenario ateniese
del 1v secolo

Borja ANTELA-BERNARDEZ, CESAR SIERRA MARTIN, La divinigacion
de Alejandro a través de la medicina
ANIMALI E MONDO ANTICO

SonN1a Macri, Nutrirsi da sciocchi: bambini e maialini tra rappresenta-
gione simbolica e pratiche alimentari

JEROEN DE GusseM, Animal Imagery in Statius’ Thebaid: a Common
Place for Man and Woman

(IN)ATTUALITA DELL’ANTICO

Nicora GARDINI, La lettera di Fedra

RICORDO

G10RrG10 IERANO, Ricordo di Antonio Aloni (1947-2016)

11
29

47

65

95

115

141

159

181

191



© Copyright by Fabrigio Serra editore, Pisa - Roma.

LA DIVINIZACION DE ALEJANDRO
A TRAVES DE LA MEDICINA

Borja ANTELA-BERNARDEZ - CESAR SIERRA MARTIN

ABSTRACT

This paper is focused on the medical knowledge of Alexander the Great in order to
show its link to his well-know process of divination. Specifically, we show how
Alexander changes from the Hippocratic Medicine point of view to a religious
medicine, close to archaic iatromanteis. This evolution follows the military cam-
paign: at the beginning, Alexander shows a pragmatic knowledge of medicine and,
at the end; he is close to the archaic practice of medicine. We think that this evo-
lution takes part of the Alexander’s divinization process, which can be associated
with Asclepius.

Keyworps: Asclepius, Greek medicine, Alexander the Great, Deification

ESTRUCTURA DE TRABAJO

P ARA analizar el proceso de divinizacion de Alejandro Magno a través de
su praxis médica dividiremos nuestra reflexién en 3 apartados: 1) realiza-
remos un sucinto repaso de la nosologia griega hasta época de Alejandro,
mostrando especial interés en definir la interpretacion arcaica y clasica de le
enfermedad; 2) abordaremos propiamente las fuentes que relatan la Andba-
sis: Flavio Arriano, Diodoro de Sicilia, Quinto Curcio y Plutarco, principal-
mente; en busca de las acciones protagonizadas por el Alejandro médico; y 3)
concluiremos analizando el vinculo de los Argéadas con Asclepio, que
Alejandro utilizara como fundamento de su asimilacién divina. Como pre-
cedentes a nuestro trabajo contamos con los estudios y las aproximaciones
realizadas por la historiografia moderna en torno a la religiosidad de Alejan-
dro, con especial interés en el proceso de divinizaciéon.’ Ademas, nuestro en-
foque se ajusta a la linea dibujada décadas atras por Christine Salazar, quien
advirti6 la posibilidad de que la descripcion del elenco de heridas sufridas en
campafa escondiera en realidad un proceso de glorificaciéon del monarca.?

! Antela-Bernardez 2007. Asimismo, sobre el proceso de relacién de Alejandro con las fi-
guras miticas del pantedn griego, y en definitiva, con el ambito religioso en general, vd. Bals-
don 1950; Edmunds 1971; Fredricksmeyer 1979; Badian 1981; Fredricksmeyer 1981; Badian
1996; Blazquez 2000; Fredricksmeyer 2003; Antela-Bernardez 2015.

2 Salazar 2000, 184-208. Recogemos unicamente el espiritu de esta idea, centrandonos en
la praxis y no en las heridas sufridas.



© Copyright by Fabrigio Serra editore, Pisa - Roma.

116 BORJA ANTELA-BERNARDEZ - CESAR SIERRA MARTIN

1. UN BREVE REPASO A LA EVOLUCION DE LA NOSOLOGIA
EN LA CULTURA GRIEGA

En la cultura griega arcaica, una de las interpretaciones mas extendidas so-
bre el origen de las enfermedades remitia a la intervencion divina. Cierta-
mente, no era la Uinica manera de entender y afrontar la enfermedad pero
si la mas frecuente a tenor de los testimonios literarios disponibles. Como
minimo, dicha interpretacion se articulaba alrededor de dos conceptos: la
mancha o contaminacién punitiva (miasma) y la purificaciéon de la misma
(katharsis). En consecuencia, la nocién arcaica identificaba el motivo por el
que una enfermedad invadia el cuerpo y qué divinidad era la responsable
de ello, relegando a un segundo plano el como la enfermedad se desarro-
llaba en el paciente.! La falta cometida debia reparase mediante una purifi-
cacién, o katharsis, que consistia normalmente en la recitaciéon de un en-
salmo (epode), la purificaciébn mediante abluciones o sacrificios y una
ofrenda al dios ofendido.?

Existen numerosos ejemplos en la literatura arcaica donde se asocia el
origen de una enfermedad con el castigo divino y, quizés, uno de los mas es-
tudiados sea la epidemia descrita al inicio de la Iliada (1, 10-52). En este caso
se plantea una alarmante situacion sanitaria debido a un brote epidémico de
origen desconocido. Tras diez dias de sufrimiento, el propio Aquiles expuso
al resto de caudillos su preocupacién ante la posibilidad de que la enferme-
dad impidiera continuar con el asedio de Troya (IL. 1, 59-67). Como era pre-
ceptivo en estos casos, el alto mando del ejército requiri6 la presencia de un
especialista en la interpretacién de tan ignota enfermedad, el adivino Cal-
cante. Este, como puente entre lo sobrenatural y lo terrenal, identificé el ori-
gen de la epidemia en la célera de Apolo, enojado por el desafuero que Aga-
menodn habia cometido contra Criseida, la hija de uno de sus sacerdotes (IL.
1, 85-100). Segun parece, el padre de la cautiva se acercd al campamento
aqueo implorando recuperar a su hija a cambio de una importante suma,
todos aceptaron menos Agamenon que despacho al sacerdote con amena-
zas (Il. 1, 25-31). La divinidad no tuvo a bien esta afrenta, castigando por ello
a todo el ejército con la citada plaga. En este conocido caso encontramos

! Laenfermedad adquiria asi claras connotaciones morales, E. R. Dodds lo definié como
el paso de la ‘cultura de la vergiienza’ a la ‘cultura de la culpabilidad” apreciable en la litera-
tura arcaica: Hesiodo, Teognis, Sol6n y, sobre todo, en el corpus homérico, donde se enfati-
zan las consecuencias punitivas de las malas acciones humanas y la notoria indefensién del
ser humano ante los poderes sobrenaturales, véase Dodds 1951 (2010), 39-60 y Lain-Entralgo
1958 (2005?%), 38 ss.

2 Otras formas de katharsis en Bendlin 2007, 84-88 y Dodds 1951 (2010), 83 ss.



© Copyright by Fabrigio Serra editore, Pisa - Roma.

LA DIVINIZACION DE ALEJANDRO A TRAVES DE LA MEDICINA 117

dos claves para comprender la concepcion arcaica de la enfermedad: en pri-
mer lugar, la aparicién de una dolencia cuyo origen escapa a la comprension
humana y, en segundo lugar, la participacién en este proceso de un curan-
dero, que identifica la causa y esclarece la identidad de la divinidad ofendi-
da. El siguiente paso consiste en purificar la mancha religiosa, reparar la fal-
ta y expiar la culpa.’ Asi sucedi6 en el caso que hemos analizado, resuelto
mediante varias acciones de reparacion: liberar a la cautiva Criseida, una he-
catombe en honor al dios Apolo (Il 1, 141-144) y, finalmente, un bafio ritual
de todo el ejército con agua marina (Il. 1, 313-317). Por consiguiente, debemos
destacar que el propio Apolo era al mismo tiempo el instigador y el repara-
dor de la enfermedad.?

La esencia de esta interpretacion arcaica de la enfermedad permanecié en
el imaginario colectivo griego a lo largo de la Antigtiedad y puede rastrear-
se en la tragedia y comedia clasicas.? En la historiografia también hallamos
muestras de esta nosologia arcaica aplicada a personajes y sucesos histori-
cos. Uno de los ejemplos mas notorios se encuentra en Tucidides y su relato
sobre la epidemia que asol6 Atenas al inicio de la Guerra del Peloponeso. El
historiador es claro al referir que los médicos eran incapaces de identificar y
atajar los estragos de la enfermedad (Thuc. 2, 48, 4), lo cual constituy¢ el
caldo de cultivo para que amplios sectores de la poblacién interpretaran que
la enfermedad tenia un origen divino. En este sentido, cobraron especial
relevancia dos antiguos oraculos segtin los cuales una epidemia llegaria a la
ciudad con una guerra doria y que Apolo ofrecia la victoria a los lacedemo-
nios si se decidian a entablar combate con los atenienses* (Thuc. 2, 54, 4-5).
Un testimonio tardio recogido por Luciano de Samosata (Scyth. 1-2) apoya

! Sobre la funcion diagnoéstica del iatromantis véase Langholf 1990, 232-234; Cordes 1994,
13 ss.; Jouanna 1999, 154 y 195 ss.; Lloyd 2003, 14-39; Gil 1969 (2004%), 119 ss. y Lain-Entralgo
1958 (2005%), 13 ss.

? Véanse similares purificaciones militares colectivas en época clasica en Flower 2008, 27
ss. Por otra parte, encontramos mas informacion sobre esta ‘accion terapéutica’ en Lloyd
2003, 14-15; Nutton 2004, 38-39 y Lain-Entralgo 1958 (2005%), 23 ss. Ademas, la literatura ar-
caica es muy rica en ejemplos cuya interpretacion de la enfermedad es andloga a la referida
en esta epidemia, lo cual secunda el analisis que hemos realizado. Véase especialmente, He-
siodo (Th. 794-800; Op. 92; Sh. 39) y Odisea (9, 7'y 411 ss.; 15, 405); Grmek 1989, 23-27; Longrigg
1993, 12 ss.; Holmes 2010, 82 ss. y Sierra 2012b, 388-393.

* Hemos desarrollado recientemente algunos ejemplos como la actuacién de Tiresias en
Edipo rey (OT 25) o la del adivino Apis (Aesch, Suppl. 260-270). Véase Sierra 2015, 50 ss.

4 Por supuesto, todas estas conjeturas fueron censuradas por Tucidides (Thuc. 2, 54, 3-
4) pero demuestran que la interpretacion arcaica de la enfermedad seguia igual de viva en
época clasica y que no se reducia a los relatos miticos. Sobre la denominada ‘Peste de Ate-
nas’ valga la sintesis y la bibliografia recogidas en Longrigg 2000; Cagnetta 2001; Sierra 2012
y Demont 2013.



© Copyright by Fabrigio Serra editore, Pisa - Roma.

118 BORJA ANTELA-BERNARDEZ - CESAR SIERRA MARTIN

esta nociéon popular sobre el origen de la plaga. En este pasaje se narra la
aparicion en un suefio de Tdxaris, un escita humilde pero entendido en me-
dicina, quien revela a la mujer de Arquiteles, un areopagita ateniense, que
la inica forma de detener la epidemia era rociar las calles con vino. Al mar-
gen de la credibilidad del propio relato y de la medida higiénica, lo cierto es
que existe una conexién con los datos recogidos por Tucidides en relacién
al supuesto origen divino de la Peste de Atenas. Todo ello concuerda con la
forma en que Toéxaris entra en escena y revela a los humanos el secreto de
la curacién, a través de un suefio.?

Por tanto, también en la historiografia disponemos de testimonios para
cerciorarnos de que la conexion entre divinidad y enfermedad continué con
gran fuerza durante la Antigiiedad. En la mentalidad arcaica, el curandero
y los oraculos representaban la comunicacion entre la divinidad y los afli-
gidos humanos pero, como suele suceder, existia una alternativa mas po-
pular como la terapia onirica.> A través de los suefios los dioses se podian
comunicar con los mortales e interferir en los asuntos terrenales, manipu-
lando las decisiones de los humanos. Por ejemplo, es conocida la visién noc-
turna que tuvo Agamenon de un ‘suefio grave’, que le sugirié lanzar un ata-
que sobre Troya sin la merecida reflexion que ello suponia? (I. 2, 23-34). Del
mismo modo, en suefios se comunicaban los difuntos con sus allegados co-
mo el caso de Patroclo con Aquiles (Il. 23, 69) o la ‘imagen vaga’ que Ate-
nea envia a Penélope mientras duerme en la Odisea (Od. 4, 804).* Estas fi-
guras literarias, que impregnan el imaginario heleno, vuelven a salpicar la
historiografia como en el conocido caso de la apariciéon que perturbo a Jer-
jes (Hdt. 7, 12) y que acabo por convencer al monarca de atacar Grecia, lo
cual es prueba mas que convincente de como interpretaban los griegos el
poder sugestivo de los suefios.” Todo ello condujo a que las divinidades vin-
culadas a la curaciéon, Apolo y su hijo Asclepio principalmente, utilizaran
estos cauces de comunicacion con la Humanidad para actuar sobre las en-
fermedades. Sobre este particular es muy conocida la técnica en la que el
enfermo accede al santuario de alguna de estas deidades y, tras dormir en
dicho recinto, obtiene una revelaciéon en la que obtiene el remedio a su do-

1 Asilo entiende también Gorrini 2005, 137.

? Tema trabajado por E. R. Dodds (Dodds 1951 [2010], 103 ss.) ¥, recientemente, W. V. Ha-
rris (Harris 2009).

® Es la primera descripcion de un suefio en la literatura griega (vd. Harris 2009, 24).

* Mas ejemplos y analisis en Dodds 1951 (2010), 106 ss.

° Véase nuestra interpretacioén de este suefio sobrevenido a Jerjes en relacion al prota-
gonizado por Agamenén y lo que supone a la hora de caracterizar ambos monarcas en
Herodoto (Sierra 2011, 71-75).



© Copyright by Fabrigio Serra editore, Pisa - Roma.

LA DIVINIZACION DE ALEJANDRO A TRAVES DE LA MEDICINA 119

lencia, es la incubatio.! Para lo que aqui nos ocupa, la incubatio constituia el
nexo entre lo humano y lo divino, al igual que hicieran los propios iatro-
manteis o los oraculos. Este tipo de culto y practicas sanitarias se extendie-
ron sobremanera por toda la cuenca mediterranea especialmente a partir
de siglo v a.C.? En cualquier caso, como se desprende del testimonio de
Aristofanes (Plut. 656 ss.), el culto a Asclepio exigia una ofrenda al alcance
de cualquiera y quizas fuera la clave de su rapida expansion.?

Como avanzabamos al inicio, hubo mas formas de interpretar la enfer-
medad en época arcaica. En este sentido, se pueden distinguir hasta cuatro
interpretaciones: traumatico, divino, ambiental y demoniaco.* Nos centra-
remos en la interpretacién traumatica y ambiental para perfilarla figura que
falta en nuestro esquema, el médico (iatros). A diferencia del iatromantis, el
médico en época arcaica se ocuparia de tratar las contingencias mas comu-
nes: heridas, contusiones, fracturas y otras dolencias de origen traumatico;
una figura en muchas ocasiones proxima a la de un demiourgos.” En la Iliada,
el personaje mas representativo de la labor del médico-cirujano es Macaon,
pues lo encontramos curando una herida de flecha a Menelao (IL. 4, 191), ta-
rea en la que era un consumado especialista (Il 11, 510).° Una conversacion
que mantienen Patroclo y Aquiles refleja fielmente la labor de los médicos
en la Iliada (Il. 16, 20-29). Segun refiere Patroclo, los helenos estaban afligi-
dos porque algunos de sus héroes mas insignes, Odiseo, Eurilipo y Agame-
non, yacian heridos cerca de sus naves. Pese a ello, un grupo de médicos (en

! Por descontado, los sacerdotes residentes del templo ayudan al paciente a interpretar
el sueflo. Por otra parte, segiin Diodoro (1, 25) la incubatio podria ser una terapia relaciona-
da con el culto a Isis (vd. Longrigg 1993, 10 y Harris 2009, 26); aunque también se encuen-
tran paralelismos con la medicina mesopotamica (Nutton 2004, 42 ss.). Se ha trabajado mu-
cho sobre la incubatio y el culto a Asclepio en época clasica y aqui sélo recogemos algunos
titulos interesantes: Temkin 1991, 79-85; Jouanna 1999, 195-203; Gil 1968 (2004%), 358-369;
Nutton 2004, 103 ss.; Harris 2009, 39; Nissen 2009, 227-260. Todo ello debe combinarse con la
extraordinaria compilacién y analisis de textos recogida en Edelstein-Edelstein 1945 (1998),
que a dia de hoy sigue siendo el principal corpus textual sobre el culto a Asclepio.

2 Destacando el culto a Asclepio pero también el de algunos héroes relacionados con el
mundo ‘jatromantico’, como el culto de Anfiarao en Oropo (Paus. 1, 34) o el templo dedi-
cado a Macaon en Gerania (Paus. 3, 26, 9). Véase Lloyd 2007, 90 $S. Y Amundsen 1996, 134 ss.

3 Véase Gil 1968 (2004?), 363 ss. y los comentarios de Longrigg 1993, 18 ss. y Lain-Entralgo
1958 (2005%), 62 en relacion a la descripcién cémica de la incubatio en el templo Asclepio re-
cogida en Aristofanes. No obstante, debemos ser cautos al afirmar que los cultos donde se
practicaba la incubatio acabaron por sustituir a la figura del iatromantis, como sugiri6é Edels-
tein 1987, 241, pues entonces seria dificil interpretar las quejas y ataques contra los catartas
reflejadas en el Corpus hipocratico (ej. Morb. sacr. 2) o en Platén, Resp. 3, 380d.

# Lain-Entralgo 1958 (2005%), 17.

® Véase Kudlien 1986, 129-131 y Albarracin 1970, 171.

¢ Véanse mas ejemplos en Salazar 2000, 134-135.



© Copyright by Fabrigio Serra editore, Pisa - Roma.

120 BORJA ANTELA-BERNARDEZ - CESAR SIERRA MARTIN

el texto ietroi) se ocupaban de tratar sus llagas con sus remedios y medicinas
(Il. 16, 29)." Asi, la importancia del médico-cirujano se puede rastrear a lo
largo de la Iliada, destacando las acciones en las que curan y salvan a los hé-
roes. Seguramente los cuidados sanitarios se limitaban a estas personalida-
des pero no podemos inferir mas en el contexto que refleja la Iliada, centra-
do en las grandes hazafias bélicas y no en las penurias de la guerra.

A partir del siglo v a. C. los sabios e intelectuales griegos situaron al ser
humano como objeto de estudio, utilizando la observacion, la investigacién
y, en general, los recursos de la inteligencia humana para explicar toda una
serie de procesos y fendmenos naturales que le afectaban directamente.
Concretamente, fue de vital importancia el nuevo enfoque que la filosofia
presocratica confirio a los estudios sobre el ser humano como pueden ser las
investigaciones del célebre Alcmeén de Crotona (500 a.C.), quien sostuvo
que la salud del cuerpo humano estaba compuesta por una serie de cuali-
dades? en equilibrio (en isonomia). Asi pues, si alguna cualidad prevalecia so-
bre el resto (monarchia) se producia la enfermedad y pasaba a ser tarea de
médico y su techne la restitucion de la misma.? Posteriormente la medicina
hipocratica no utilizara la misma terminologia que Alcmeoén pero si el fon-
do de su investigacion, asi como la confianza plena en la observacion sen-
sorial, la experimentacién y el razonamiento.*

A partir de hitos intelectuales como el anterior la enfermedad comenza-
ra a estudiarse por si misma y el médico adquirird nuevas competencias que
entraran en colision con los tradicionales sanadores (iatromantis). No obs-
tante, tampoco debemos entender lo anterior como una ruptura con la re-
ligiosidad pues, para los médicos, la enfermedad poseia un cierto compo-
nente divino, puesto que el ser humano formaba parte de las fuerzas divinas
rectoras de la naturaleza. Con todo, ésta tltima era abordable por la inteli-
gencia humana gracias a la investigacién minuciosa y sistematica del médi-

! Véanse mas casos y un detallado anlisis en Albarracin 1970, 173; Sierra 2015, 54 n. 31y
en nuestro reciente trabajo (Antela-Bernardez - Sierra 2016).

2 Cualidades opuestas como: ‘seco’, ‘htimedo’, ‘caliente’, “frio’, ‘dulce’, ‘amargo’, etc.
(vd. Sierra 2012d, 92). Sobre la problematica que envuelve la reconstruccion del famoso frag-
mento de Alcmeon de Crotona (Aecio, Plac. 5, 30, 1y Estobeo, Ecl. 4, 36) en relacién al equi-
librio de cualidades en el cuerpo humano véase la didactica sintesis de Grmek 1993, 330 y 330
n. 18.

* Esta idea nosoldgica, intimamente relacionada con una nueva forma de entender el
cuerpo humano, toma el nombre de dindmica por considerar la salud como una lucha en-
tre cualidades (dynameis) opuestas planteadas en emparejamiento de contrarios (enantiosis).
Véanse Lain-Entralgo 1970, 72 ss.; Vintrd 1972, 98 ss.; Grmek 1993, 329 y Martinez 2004.

* La identificacién del nimero y composicién de estas cualidades sera objeto de varia-
ciones a lo largo del siglo v a.C. y no todos los escritos médicos reflejan unanimidad al res-
pecto. Véase la sintesis de Schiefsky 2005, 19-25 y Jouanna 2012b.



© Copyright by Fabrigio Serra editore, Pisa - Roma.

LA DIVINIZACION DE ALEJANDRO A TRAVES DE LA MEDICINA 121

co. Veamos como defiende este concepto el autor de Sobre la enfermedad sa-
grada (= Morb. sacr. 1):"

Acerca de la enfermedad que llaman sagrada sucede lo siguiente. En nada me pa-
rece que sea algo mas divina ni mas sagrada que las otras, sino que tiene su natu-
raleza propia, como las demas enfermedades, y de ahi se origina. Pero su funda-
mento y causa natural lo consideraron los hombres como una cosa divina por su
inexperiencia y su asombro, ya que en nada se asemeja a las demas. Pero si por su
incapacidad de comprenderla le conservan ese caracter divino, por la banalidad del
método de curacién con el que tratan vienen a negarlo. Porque la tratan por me-
dio de purificaciones y conjuros.

La famosa argumentacioén en defensa del origen natural de la ‘enfermedad
sagrada’ es uno de los pasajes mas claros y explicitos de la aplicacién de esta
nueva nosologia y de su colisién con pretéritas formas de entender la enfer-
medad.? Por asi decirlo, las competencias del médico hipocratico a la hora
de identificar enfermedades (diagnostico) colisionaban con las habilidades
del iatromantis arcaico, interfiriendo en un punto fundamental de la medici-
na arcaica: el nexo entre lo humano y divino. Esta nueva competencia, el
diagnéstico hipocratico, se desarrollé segtn tres funciones basicas: descrip-
tiva, explicativa y predictiva.? La primera de ellas tuvo que ver con la apa-
riencia del caso (katastasis) o aquello que, mediante los sentidos, el médico
podia percibir sobre el estado de salud del paciente.* La funcién explicativa
se ocupaba de buscar el origen fisiolégico de la dolencia (etiologia). En ter-
cer lugar, se abordaba la prediccién, relacionada con el pronostico, y que
constituia una conjetura racional de lo que iba a acontecer. El diagnostico
era la clave del arte médico, que se centraba en distinguir la enfermedad en-
tre todas las enfermedades conocidas y para ello el médico debia conocer ca-
da naturaleza humana y su relacién con el entorno.” En este sentido, es in-
teresante recordar un breve pasaje del tratado Sobre la ciencia médica (= De
arte) donde se reconocen las limitaciones del arte médico pero, a su vez, afir-
ma que las enfermedades que escapan a la observaciéon del médico queda-
ban sometidas a la inteligencia humana (De arte 11). Pero los ataques contra

! Traduccién de C. Garcia Gual, Tratados hipocrdticos, Madrid 2000.

2 El autor del tratado sefiala que la ‘enfermedad sagrada’ no es ni mas divina ni mas sa-
grada que el resto de enfermedades y, por ende, no constituye una apologia contra la inter-
pretacion religiosa de la enfermedad. Nos posicionamos en la linea definida por van der Eijk
1991, 169; 2005, 48-60. ? En este punto seguimos a Lain-Entralgo 1970, 251.

* La katastasis se entiende como la condicién fisica y moral del paciente que es obser-
vable y cotejable con la situacién normal o regular. Véase Lain-Entralgo 1961, 20 y Nutton
2004, 75-76.

°> Lain-Entralgo 1982, 13. Por tanto, es una investigacion historie, que debia basarse en la
medicina y ser una experiencia, no una especulacién (vd. Lloyd 2008, 22).



© Copyright by Fabrigio Serra editore, Pisa - Roma.

122 BORJA ANTELA-BERNARDEZ - CESAR SIERRA MARTIN

la practica de los catartas y los iatromanteis continiian en los sucesivos pasa-
jes de Morb. sact. (2-4), ridiculizando los diagnosticos de los curanderos quie-
nes identificaban el origen divino de las enfermedades bajo pardmetros co-
mo los siguientes: si grita como una cabra, ruge o sufre convulsiones por el
lado derecho, la causante es la Madre de los Dioses o, por ejemplo, si grita
de modo fuerte y agudo (como un caballo), el causante es Poseidon (Morb.
sacr. 4). Lo que evidencian testimonios como el anterior es que, a partir del
siglo v a.C., la medicina griega se dividi6 en dos ramas: la medicina religio-
sa y la medicina hipocratica o pragmatica. Cada una de estas ramas tendra
su propia forma de entender la enfermedad y de llegar a la curacion, lo cual
les conducira a una coexistencia a veces dificil.!

2. LA PRAXIS MEDICA DE ALEJANDRO

No hay que avanzar mucho en la biografia que Plutarco de Queronea reali-
z6 sobre Alejandro Magno para encontrarnos con el primer dato que rela-
ciona al macedonio con la medicina. En el octavo capitulo indica que desde
joven Alejandro mostré una gran aficién por la medicina (Plut. Alex. 8, 1):?

A mi parecer fue Aristoteles quien mas que otros despertd en Alejandro el interés
también por la medicina, pues disfrutaba no s6lo con los conocimientos tedricos,
sino que auxiliaba a sus amigos enfermos y les aconsejaba cuidados y tratamientos,
como se puede inferir de su correspondencia.

Paremos atencion a los datos que se coligen el anterior pasaje. En primer lu-
gar, la influencia de Aristoteles en las aficiones intelectuales del joven Ale-
jandro son mas que verosimiles y es conocida la estrecha relacion del filo-
sofo con la medicina, principalmente por su padre Nicomaco quien fuera
médico de camara de Amintas III (Diog. Laert. 5, 1).> En segundo lugar, Plu-
tarco quiere enfatizar el hecho de que Alejandro fue mas alla en sus conoci-
mientos sobre medicina de lo que era esperable en su época. El interés de
Alejandro por la medicina (t6 guhatpely "AAeEdvdpw) supera lo que se con-
sideraba normal para la época, es decir, para la instruccién de un hombre

! Los ataques recogidos en Morb. sacr. apuntan directamente al prestigio de los sanado-
res no hipocraticos quienes a su vez eran competidores de los médicos (vd. Lara-Nava 2004
y Sierra 2012d)

2 Traduccion de A. Guzman Guerra, Plutarco/Diodoro Siculo. Alejandro Magno, Madrid
1986.

? La relacion de Aristételes con el pensamiento médico no se reduce al mencionado
parentesco sino que puede rastrearse a través de su ingente produccién literaria. Véase al
respecto Longrigg 1993, 149 ss.; Lloyd 2003, 176-201; Nutton 2004, 118 ss.; Boudon-Millot 200s;
van der Eijk 2005, 234 ss.



© Copyright by Fabrigio Serra editore, Pisa - Roma.

LA DIVINIZACION DE ALEJANDRO A TRAVES DE LA MEDICINA 123

culto.! En este sentido, Plutarco puntualiza que no sélo aprendié los
rudimentos teéricos sino que practic6 la medicina y, bajo nuestro punto de
vista, esta distincién se realiza para diferenciar al monarca del comun de in-
telectuales griegos cuya educaciéon general (paideia) incorporaba conoci-
mientos médicos.? A través del propio Aristoteles podemos acercarnos un
poco mas a este concepto de conocimiento médico (Arist. Pol. 1282a):?

Pero el término médico significa a la vez el practicante ordinario, el que dirige un
tratamiento y en tercer lugar el instruido en ese arte. (Tales categorias existen, por
asi decir, en todas las artes). Y concedemos la facultad de juzgar no menos a los ins-
truidos que a los expertos.

Asi pues, el individuo instruido en el arte de la medicina (6 wemoudsvpévog
&l T™)v Téyvnv) no era propiamente un médico aunque poseia conocimien-
tos.* Estamos convencidos de que Plutarco queria elevar la figura de Ale-
jandro por encima de estos intelectuales entendidos en medicina y que esta
circunstancia parte, como minimo, del interés que mostro la sofistica por la
medicina. En este sentido, sabemos que algunos tratados del corpus hipo-
cratico estan dirigidos a un publico amplio y no muy experto en medicina e
incluso se especula con la posibilidad de que algunos tratados fueran escri-
tos por sabios o sofistas y no propiamente por médicos.” Todo ello conduce
hacia la conocida relacién entre Retoérica y Medicina, estudiada en el corpus
hipocratico a partir de la utilizacién de verbos como Aéyev / legein (hablar)
y 0nolv / deloun (explicar); y que reincide sobre el conocido interés de la so-
fista por la medicina.®

! Alejandro no dejara de practicar la medicina aunque sea de forma ladica para ayudar a
sus amigos como bien sugiere Luchner 2004, 190, quien analiza este mismo pasaje de Plutarco.

? Lainclusiéon de la medicina en la paideia griega se trabaja por lo menos desde W. Jaeger
(Jaeger 1933 [2012], 783-820) ¥, recientemente, ha merecido la atencién de un congreso inter-
nacional (Horstmashoff 2010).

3 Traduccién de M. Garcia Valdés, Aristoteles. Politica, Madrid 2000.

* El propio Galeno no procedia de una familia de médicos y comenz6 como instruido
(remoudevpévog) como bien indico leraci Bio 1991, 134, quien analiza en extension el desa-
rrollo de esta figura.

*> Por ejemplo, Sobre los flatos (= Flat.), optisculo que refleja un discurso epidictico, ela-
borado quizas por un sofista inspirado en Gorgias de Leontinos; véase Jouanna 1984, 28-32;
1988, 10-17; Lopez Férez 1988; Nutton 2004, 50 y mas casos en Sierra 2012¢, 13-16. Este trata-
do se asemejaria a otros cuyo objetivo no era estrictamente médico, como son: Sobre el
médico, Sobre el arte (vd. Lain-Entralgo 1970, 415-417) y quizas Sobre la ciencia médica. Por otro
lado, una aproximacion a los intereses intelectuales de la sofistica la hallamos en el clasico
de Nestle 1944 (2010), 123-160 y en Barney 2009.

¢ Relacion que fue vista por la medicina hipocratica como una injerencia, Sobre la medi-
cina antigua 20 (= VM), que delimita las competencias del médico frente a otros sabios de la
época. Véase Longrigg 1993, 93; Rodriguez-Alfageme 1997, 155; Jouanna 1999, 82-83; Barton
2005, 41 ss.; Agarwalla 2010, 74 ss.; Jaeger 1933 (2012), 792-793 y Sierra 2012d, 94-96.



© Copyright by Fabrigio Serra editore, Pisa - Roma.

124 BORJA ANTELA-BERNARDEZ - CESAR SIERRA MARTIN

En consecuencia, teniendo presente que Alejandro poseia auténticos co-
nocimientos en medicina no es de extrafiar que las fuentes sittien al mace-
donio como protagonista en algunas acciones terapéuticas o sugiriendo al-
guna medida higiénica.’ Por ejemplo, en Diodoro de Sicilia se recoge un
detalle interesante que se desgaja del relato sobre la fundacién de Alejandria
de Egipto. Segtin Diodoro, Alejandro participd activamente en la fundacién
de la ciudad implicandose en cuestiones urbanisticas donde llama la aten-
ci6én su preocupacion por la orientacioén de las calles (Diod. Sic. 17, 64). Al pa-
recer, la planimetria se ide6 para que entraran los vientos etesios, refres-
cando la ciudad y proporcionando un ambiente saludable a los habitantes.
Este dato debe ponerse en relacién con la informacion contenida en el es-
crito Aires, aguas y lugares (= Aér.), que muestra el interés de la medicina hi-
pocratica por la influencia del entorno sobre el ser humano (Aér. 1). En el ci-
tado escrito, el médico debe conocer la influencia que ejerce sobre la salud
de los humanos las diferentes orientaciones en el espacio que pueden adop-
tar las ciudades (Aér. 2).> Este tipo de conocimiento del medio potenciado
por la medicina hipocratica se incorpor6 a la cultura militar griega con no-
table interés y prueba de ello es un pasaje de Ciropedia, donde Ciro I es acon-
sejado por su padre a proposito de la eleccién del mejor lugar donde situar
el campamento (Cyr. 1, 6, 16):?

Ten en cuenta que, si has de permanecer algtin tiempo en el mismo sitio, primero
es necesario preocuparse de que el campamento esté situado en un lugar saluda-
ble; no te puedes equivocar, si pones interés en ello. Pues los hombres no dejan de
hablar de lugares insalubres y saludables; por otra parte, los cuerpos y el color de
los hombres son un claro testimonio de la insalubridad o salubridad de los lugares.

La lectura conjunta de éste pasaje y Aér. 2 arroja luz sobre el detalle de que
Alejandro se preocupara por la orientacion de la nueva ciudad de Alejandria.
Este no es un caso aislado pues, tras la célebre batalla de Gaugamela, parece
que Alejandro mandé levantar el campamento al suponer que la abundancia
de cadaveres en las proximidades contaminaria la atmésfera y favoreceria la
propagacion de un brote epidémico (Diod. Sic. 17, 64, 3; Curt. 5, 1, 10). Esta
decision vuelve a evidenciar la aplicacion sobre el terreno de medidas higié-

! Nuestro interés se centrara en analizar las acciones donde Alejandro hace la funcion
de médico. Los casos en que es Alejandro resulta herido y precisa de atencién sanitaria han
sido abordados en Salazar 2000, 184-207 y, recientemente, en Antela-Bernardez/Sierra 2016
hemos tratado sobre la medicina militar en la expedicion de Alejandro y los avances que su-
puso para el conocimiento médico griego.

2 Véase un planteamiento similar en Arist. Pol. 1327b 23-33 y analisis en Jouanna 1999, 148
ss. y Sierra 2012a, 52 ss.

? Traducciéon de R. A. Santiago, Jenofonte. Ciropedia, Madrid 1992.



© Copyright by Fabrigio Serra editore, Pisa - Roma.

LA DIVINIZACION DE ALEJANDRO A TRAVES DE LA MEDICINA 125

nicas fundamentadas en la medicina hipocratica. En este sentido, es un tema
bastante estudiado que la polucion (miasma), concepto propio de la medici-
na religiosa, fue adoptada por el pensamiento hipocratico bajo el significado
de ‘contaminacion del aire’, agente transmisor de la enfermedad. El funda-
mento podemos seguirlo en Flat. 5 donde se afirma que el aire era la fuente
de todas las enfermedades, especialmente cuando circulaba cargado de po-
lucién y era potencialmente dafiino para la salud (Flat. 6)." Asi, cuestiones
como la orientacién de las ciudades y campamentos, la preocupacion por la
salubridad del aire y la prevencion de brotes epidémicos dan cuenta de que
los conocimientos médicos de Alejandro no quedaban inicamente como or-
namento del buen lider militar sino que poseian una evidente aplicacién
practica. Bajo nuestro punto de vista, detalles como éste muestran la inci-
dencia del pensamiento médico en la educacion de las élites griegas.

En otras ocasiones, los conocimientos médicos del macedonio se de-
mostraban a raiz de casos particulares. En general, las fuentes de la Andba-
sis indican que el monarca macedonio se preocupaba cuando le llegaba la
noticia de que alguno de sus allegados habia enfermado. En ese caso, era
costumbre en Alejandro recomendar al médico que estuviera al cuidado la
administracién de algiin firmaco o bien comunicarse directamente con el
enfermo. Por ejemplo, comenta Plutarco que durante una caceria Peuces-
tas habia sufrido el ataque de un oso por lo que permanecié convaleciente
durante dias (Plut. Alex. 41. 4). Tras recuperarse, el mismo Alejandro escri-
bié a su médico, Alexipo, felicitindolo por su trabajo. Durante otro acci-
dente de caceria Cratero se lastim6 en un muslo y el médico de éste, Pau-
sanias, tenia intencién de administrarle eléboro cuando recibi6 una carta de
Alejandro aconsejandole como hacerlo® (Plut. Alex. 41. 7). En otra ocasion,
Arriano comenta que era el propio Alejandro quien se mostraba critico con
los médicos que debian tratarle o, como minimo, valoraba la idoneidad del
tratamiento prescrito. Asi sucedié durante la famosa convalecencia del mo-

! Una idea similar la vemos también en Tucidides cuando sugiere que la epidemia de
Atenas tenia su origen en Etiopia (Thuc. 2, 48). Esta nocién permanecera vigente durante
la Antigiiedad como podemos ver a través del analisis de Nutton 2000, que toma varios
ejemplos en época romana. Sin duda, este es un tema mucho mas complejo de lo que po-
demos reflejar aqui, remitimos a los trabajos de Jouanna 2012a y Demont 2013.

2 La utilizacién del eléboro era una habilidad muy extendida entre los médicos prag-
maticos como podemos ver en (Oribasio, Collectiones medicae 8, 8) donde se recoge el dato
aportado por el médico e historiador Ctesias de Cnido, en relacién al uso del eléboro y la
transmision generacional de dicho conocimiento (vd. Jouanna 1999, 49; Kosak 2004, 110). Por
otra parte, el Eléboro era uno de los purgantes mas fuertes utilizados por la medicina hipo-
cratica (Acut. 23; Coac. 2. 304 vd. Nutton 2004, 99), que a menudo tenia consecuencias funes-
tas para el paciente (Longrigg 1993, 16). En general, sobre el significado médico de la utili-
zacion de purgantes, entre ellos el eléboro, véase Touwaide 1993.



© Copyright by Fabrigio Serra editore, Pisa - Roma.

126 BORJA ANTELA-BERNARDEZ - CESAR SIERRA MARTIN

narca tras tomar un bafio en las gélidas aguas de rio Cidno, en Cilicia," que
dio lugar a las especulaciones sobre una conspiracién del médico Filipo de
Acarnania, encargado de tratar al monarca.? Lo que aqui nos ocupa es que
Arriano sugiere que Alejandro acept6 tomar el purgante que Filipo le habia
preparado porque confiaba en el médico y, ademas, estaba de acuerdo con
el firmaco (Arr. An. 2, 4, 8), lo cual apunta de nuevo hacia los notables co-
nocimientos médicos de Alejandro.?

Las situaciones que hemos destacado hasta ahora, muestran a un Alejan-
dro entendido en medicina hipocratica, tal cual veiamos en Plutarco (Alex.
8). En ocasiones esos conocimientos eran generales: la eleccién de empla-
zamientos saludables en funcién de la orientacion hacia los vientos o la pre-
caucién debida ante una posible epidemia sobrevenida por la contaminacién
del aire; en otras circunstancias, Alejandro mostraba un saber médico mas
técnico y preciso: la administracion de purgantes y, en especial, del eléboro.
No obstante, paulatinamente las fuentes confieren a Alejandro nuevas ca-
pacidades médicas y ello se aprecia conforme la expedicioén se aproxima a
tierras ignotas para los griegos, como la Bactriana o la India. Este proceso
es paralelo a la transformacién que sufre la figura del propio Alejandro
quien progresivamente adquiere tintes divinos a raiz de la magnificacion de
sus logros militares.*

En este proceso de divinizacion de la figura de Alejandro y, por extension,
de sus conocimientos médicos llama la atencion un pequefio detalle alrede-
dor de la curacién de Crétero, bajo el cuidado del médico Pausanias. Al mar-
gen de los consejos en la administracion del eléboro, el monarca intervino
en la curaciéon por otros cauces (Plut. Alex. 41, 3):

Hallandose en otra ocasion enfermo Cratero, tuvo [Alejandro] una visién durante
un sueiio, en la que él ofrecia sacrificios por el restablecimiento de su amigo, a quien
le orden6 también hacerlos.

Este pasaje a simple vista exiguo en datos conduce hacia la vertiente reli-
giosa de la medicina griega. El caso recuerda los ejemplos oniricos que abor-

! Diod. Sic. 17, 31; Arr. An. 2, 4, 7; Curt. 3, 6, 3; Plut. Alex. 19, 4. Vergés 1951, 73 corrige que
no se encontraba estrictamente en Cilicia, como suele aceptarse, sino en la Troéade, aunque
en una region que habia sido habitada por cilicios: Strab. 13, 7.

2 Diod. Sic. 17, 31, 4; Arr. An. 2, 4, 9; Curt. 3, 6, 4; Plut. Alex. 19, 5; sobre el médico acarnanio
Heckel 2006, 213-214. Véase un analisis de este episodio en Antela-Bernardez- Sierra 2016.

? No todas las fuentes coinciden en esta valoracion: Diodoro (17, 31, 6), sostiene que Ale-
jandro aceptd el tratamiento ansioso de entablar combate con Dario; Plutarco (Alex. 19), afir-
ma que el monarca confiaba ciegamente en Filipo y se encomend¢ a su remedio pese a las
acusaciones de complot y Quinto Curcio (3, 6), atiina las opiniones de Diodoro y Plutarco:
ansia de lucha y confianza en el médico.

4 Antela-Bernardez 2007, passim; Antela-Bernardez 2016, con bibliografia.



© Copyright by Fabrigio Serra editore, Pisa - Roma.

LA DIVINIZACION DE ALEJANDRO A TRAVES DE LA MEDICINA 127

dabamos al inicio de la presente reflexién, aunque no termina de identifi-
carse fielmente con la nosologia arcaica. Cierto es que no se identifica la po-
sible ofensa de Cratero, ni la identidad de la divinidad que esta detras de la
enfermedad pero se aprecian otros rasgos tipicos de la nosologia arcaica: las
acciones catarticas y una suerte de incubatio que realiza la funcion de nexo
entre lo humano y lo divino. En el pasaje, al indicar Alejandro a su amigo
los sacrificios que debia realizar, se intuye la existencia de una contamina-
cién (miasma), contraida por el propio Cratero, que necesita ser expiada (ka-
tharsis). La parquedad con la que se describe el caso no permite inferir nada
sobre la falta cometida por Cratero ni sobre la divinidad ofendida; lo tinico
que sabemos es que Alejandro tuvo una vision (&g / opsis) que le indicaba
los sacrificios necesarios para restituir la salud de su compafiero. Pensamos
que el rol del monarca como nexo entre lo humano y lo divino es un sinto-
ma de su progresiva divinizacion.

La anterior tendencia se acenttia durante una emergencia médica acaeci-
da en la India. Segtn parece, el ejército de Alejandro tuvo que hacer frente
a un peligro sanitario inesperado, el veneno de las serpientes indias. Las
fuentes destacan la elevada mortandad que producian las mordeduras y la
incapacidad de los médicos griegos en atajar sus efectos nocivos (Arr. An. 8,
15, 11; Curt. 9, 1, 12; Diod. Sic. 17, 90, 6).! Ademas, los nativos utilizaban di-
cho veneno impregnado en sus armas, potenciando asi su capacidad des-
tructiva (Diod. Sic. 17, 103, 4; Curt. 9, 8, 20), lo cual hacia todavia mas alar-
mante la situacién.? A partir de aqui tenemos diferentes versiones sobre las
soluciones adoptadas: Arriano relata que Alejandro procur6 la incorpora-
cidn al ejército de médicos indios, conocedores del remedio al veneno, que
ayudaron a mitigar las bajas (Arr. An. 8, 15, 11), mientras que Diodoro y Quin-
to Curcio sefialan al monarca como pieza clave en la identificacion del re-
medio. Quizas la versiéon recogida en Curcio sea la mas explicita en este sen-
tido pues relata como Ptolomeo Lago fue alcanzado por una de estas flechas
impregnadas de veneno y Alejandro, preocupado por su compaiiero, le asis-
tia cerca del lecho cuando le sobrevino el suefio debido al cansancio (Curt.
9,8,27)

En cuanto se tumbo en él, se sumid en un profundo suefio. Al despertarse, hizo sa-
ber que en suefios habia tenido una visién de un dragén con una hierba en la boca
que se la ofrecia indicandole que era un antidoto contra el veneno; recordaba in-
cluso hasta el color de la hierba y afirmaba que la podria reconocer si alguien daba
con ella. Muchos fueron los que se dedicaron a buscarla y, una vez encontrada, Ale-

! Plutarco no recoge el suceso, véase analisis en Antela-Bernardez - Sierra 2016.
2 Mayor 2009, 89.
? Traducciéon de E Pejenaute. Quinto Curcio Rufo. Historia de Alejandro Magno, Madrid 2001.



© Copyright by Fabrigio Serra editore, Pisa - Roma.

128 BORJA ANTELA-BERNARDEZ - CESAR SIERRA MARTIN

jandro la aplicé sobre la herida de Ptolomeo; inmediatamente el dolor desaparecié
y al poco tiempo la herida cicatrizé.

La descripcion de esta incubatio es mucho mas completa que la anterior y su-
giere que un animal mitico, un dragén,’ se comunicé con el monarca reve-
lando como cura un determinado tipo de hierba.? El recuerdo de Alejandro
era tan nitido que podia reconocer el remedio sin requerir de ningtin adivi-
no, por ejemplo Alejandro de Telmiso, suplantando asi la figura del iatro-
mantis arcaico. Por tanto, este caso es mucho mas claro al situar la conexion
entre el mundo Humano y el Divino en el propio caudillo de la expedicion,
quien adopta una posicion sacra frente al resto de su ejército. Al margen de
lo anterior, puede haber en este episodio una intencionalidad propagandis-
tica del monarca, que de este modo se presenta ante sus soldados como una
figura casi divina. Dicho de otro modo, Alejandro obtuvo el remedio con-
tra el veneno de las serpientes indias pero escogid este modo de presentar-
lo a su tropa quizas para exaltar su figura y liderazgo.

Por su parte, Diodoro también recoge el suceso solo que dedica mas aten-
ci6on a la descripcion patografica de los afectados por el veneno: producia
una inmediata hinchazén en la zona afectada que posteriormente se exten-
dia por todo el cuerpo después sobrevenian temblores, convulsiones y do-
lores agudos; la piel se tornaba livida y los vomitos evacuaban bilis y gan-
grena causando finalmente la muerte (Diod. Sic. 17, 103, 5). La solucién vino
de la mano de Alejandro en el suefio que hemos tratado?® pero, en este caso,
Diodoro es mas preciso a la hora de describir la aplicacion de la cura, vea-
moslo (Diod. Sic. 17, 103, 8):*

Cuando Alejandro se despert6, mandé buscar la planta, la machacé y la aplicé en
forma de cataplasma al cuerpo de Ptolomeo, se la dio también a beber y le devol-
vi6 asi la salud.

Ciertamente el relato de Curcio y Diodoro no son exactamente iguales pues
el primero enfatiza las habilidades sobrenaturales de Alejandro mientras
que Diodoro confirma que el remedio vino a través de una revelaciéon y ade-
mas indica la pericia de Alejandro a la hora de disefiar el tratamiento (cata-
plasmas y bebedizos). Por asi decirlo, Diodoro apunta a que Alejandro reu-

! Figura reconocible en la cultura griega, recordemos el episodio de Cadmo en Tebas.
Kosak 2004, 77y 176 ss.

2 Recientemente, Barbara 2014, 63 también define esta accion terapéutica como una in-
cubatio.

* En Diodoro es una serpiente y no un dragén la que revela al monarca la cura.

4 Traduccion de A. Guzman Guerra, Plutarco/Diodoro Siculo. Alejandro Magno, Madrid
1986.



© Copyright by Fabrigio Serra editore, Pisa - Roma.

LA DIVINIZACION DE ALEJANDRO A TRAVES DE LA MEDICINA 129

ni6 en este acto la figura del iatromantis y del iatros; algo no muy comun en
la literatura griega.’

En consecuencia, percibimos una evolucion de las habilidades y conoci-
mientos de Alejandro a medida que la expedicion se encuentra con proble-
mas desconocidos para la medicina griega. En definitiva, parece que desde
el punto de vista sanitario la expedicion de Alejandro se transformaba poco
a poco en la hueste de Agamenon. Con ello, queremos decir que el pensa-
miento médico que reflejan las fuentes sufre un proceso arcaizante, mez-
clando situaciones netamente pragmaticas con elementos propios de la me-
dicina religiosa, como la incubatio.

La culminacién de este razonamiento la hallamos en el conocido episo-
dio de la muerte de Hefestion.> Nuevamente el trato que las fuentes otor-
gan al suceso es desigual; en Diodoro se dice que Hefestion muri6 cerca de
Ecbatana tras abusar de la bebida (Diod. Sic. 17, 110, 8), mientras que Plu-
tarco (Alex. 72) asegura que Hefestion no sigui6 los consejos de su médico,
Glauco, y tras un copioso almuerzo murid, provocando la ira de Alejandro
que mando crucificar al médico.? Arriano se muestra mas critico con las di-
ferentes versiones sobre la muerte de Hefestion (An. 7, 14, 3), recogiendo
también el ajusticiamiento de Glauco (o Glaucias) y matizando el desafue-
ro de Alejandro (Arr. An. 7, 14, 5):*

Otros afirman que Alejandro mandé demoler hasta los cimientos el templo de As-
clepio en Ecbatana, acto propio de un barbaro, y en absoluto en consonancia con
Alejandro, sino, mas bien, con la insolencia de Jerjes para con la divinidad y con las
cadenas que tendid, segtin dicen, al Helesponto tratando de castigarlo asi.

Cierto es que Arriano cuestiona esta version de los hechos pero aprueba
otra segun la cual Alejandro se encontré con una embajada griega de Epi-
dauro y les pidié que llevaran ofrendas al Dios y una nota donde censuraba
el comportamiento de Asclepio (An. 7, 14, 6). Sea como fuere, en ambos ca-
sos se muestra a un Alejandro colérico, que no duda en censurar o incluso
tomar represalias contra Asclepio al no haber auxiliado a su compaifiero. Po-
driamos considerar este hecho el coloféon de un proceso mediante el cual
Alejandro adquiere cada vez mas cualidades y habilidades propias de una di-
vinidad e incluso llega a situarse al mismo nivel que Asclepio. Dicho de otra

! El presocratico Empédocles quizas sea el candidato mas idoneo a la hora de aunar la
figura del iatromantis y del médico (Diog. Laert. 8, 60-66), mas ejemplos y analisis en Jouan-
na 1999, 262-265. 2 Hammond 1993, 295.

* Plutarco entiende este suceso como una reaccién exagerada del monarca y califica al
médico de desdichado (&0Aov). Véase analisis en Luchner 2004, 192.

4 Traduccion de A. Guzman Guerra, Arriano. Andbasis de Alejandro Magno, Madrid 2001.



© Copyright by Fabrigio Serra editore, Pisa - Roma.

130 BORJA ANTELA-BERNARDEZ - CESAR SIERRA MARTIN

forma, (Qué griego se atreveria a tomar represalias o censurar la conducta
de una divinidad sanadora? Sélo la figura de Alejandro puede evolucionar
desde un caudillo instruido en el arte médico, que se preocupa por la orien-
tacion de ciudades y la administracién de purgantes, hasta un monarca vi-
sionario que recibe remedios milagrosos en suefios y toma represalias con-
tra los dioses.

3. LA DIVINIZACION DE ALEJANDRO

A la luz de la informacion que hemos recogido, sugerimos la existencia de
un proceso de asimilacion entre Alejandro y la figura divina de Asclepio. Es-
ta asimilacién, que se enmarca en el proceso habitual desarrollado por Ale-
jandro en relacién con otras figuras del ambito mitico griego, parece seguir
el mismo sistema planteado con las grandes figuras de referencia en la asi-
milacién heréico-divina por Alejandro,' que comienzan habitualmente con
un episodio especifico donde se revela de manera intensa la intencién asi-
miladora, aunque este proceso mantiene siempre un estrecho vinculo con
la tradicién y con la genealogia mitica de los Argeadas. Este parece ser, pues,
también el caso en la asimilacién con Asclepio, cuyo episodio inicial puede
localizarse en el famosisimo bafio de Alejandro en el rio Cidno, que le pro-
vocara la conocida enfermedad de la que sélo las buenas maiias de Filipo el
médico, originario de Acarnania, pudo salvarle. El episodio, que ha sido ya
analizado en diversas ocasiones,” puede ser leido también en clave de imita-
cién y asimilaciéon heroica. En efecto, el lugar donde sucede el aconteci-
miento no puede resultar accidental, por estar Cnido fuertemente vincula-
do al culto de Asclepio, existiendo en la ciudad una importante escuela
médica.? Sorprende, en cierto modo, que sea un acarnanio, y no un médico
de Cnido, el salvador de Alejandro, aunque la lectura que de ello resulta pue-
de tener, efectivamente, gran interés. Al fin y al cabo, no podemos olvidar
el papel primordial de los hijos de Anfiarao en Acarnania en la difusion del
culto a Asclepio, al menos en lo referente a la ciudad de Atenas. Por otra par-
te, la presencia del acarnanio Filipo nos lleva irremisiblemente a la autori-
dad del Epiro sobre Acarnania en el periodo de Alejandro, y por ende, a la
figura de Olimpiade del Epiro, sobre cuya posible vinculacién con Asclepio
volveremos mas adelante. El bafio de Alejandro tampoco parece del todo ac-
cidental, y si bien puede haber sucedido realmente, pues las aguas del rio
Cidno eran heladas (Plut. Alex. 19, 1; Arr. An. 2, 4, 7),* lo cierto es que resul-

1 Antela-Bernardez 2007, 90-102.

2 Antela-Bernardez- Sierra 2016, con bibliografia. 3 Thivel 1981.

4 No fue Alejandro el tinico en padecer las frias aguas del Cidno: en 833 d.C. el califa Al-
Ma'mun perdi6 la vida a causa de un bafio similar al de Alejandro.



© Copyright by Fabrigio Serra editore, Pisa - Roma.

LA DIVINIZACION DE ALEJANDRO A TRAVES DE LA MEDICINA 131

ta curioso el intenso paralelismo con el bafio de Zeus en el rio Lusios, tra-
dicionalmente considerado el mas frio del mundo, que le provocara una en-
fermedad de la que sera curado por el mismo Asclepio (Paus. 8, 28, 2).

La curaciéon de Alejandro estd, asi, revestida de una posible intencionali-
dad bien especifica, casi calculada. Al supuesto cariz ‘cientifico’ de todo el
episodio, gracias al arte médico de Filipo, se contrapone también la transi-
cion entre lo humano y lo divino habitual en los mecanismos de autorepre-
sentacion y heroizacién de Alejandro. De este modo, mediante la enferme-
dad, pero sobre todo mediante la curacién, Alejandro se acerca
ostensiblemente a Asclepio. De hecho, durante el proceso de curacién el en-
fermo recibia al dios en si mismo, llegando incluso a parecerse fisicamente
a Asclepio.! Como enfermo recuperado, Alejandro mismo también se ha
transformado en cierto modo en Asclepio.

No obstante, la relacion entre los reyes de Macedonia y el culto a Ascle-
pio viene de lejos. De hecho, sabemos del testimonio de la curacion de Pér-
dicas II por Hipocrates, en una clara figuracion intensamente asclepiada.?
También Filipo II habria mostrado la importancia del culto a Asclepio en
Macedonia al convertir en epénimos a los sacerdotes de este dios en las ciu-
dades del reino.? Asimismo, también la epigrafia muestra la popularidad del
culto a Asclepio en el ambito macedonio, a juzgar por la dedicatoria que di-
versas ciudades realizaron en Epidauro hacia 360/59 a.C.* o0 las evidencias de
fiestas y dedicaciones en honor a Asclepio.” Es posible, no obstante, que el
culto macedonio de Asclepio se hubiese mezclado en algin momento, pro-
bablemente a raiz de la siempre peligrosa interpretatio graeca para la com-
prension de la idiosincrasia propiamente macedonia, con el de Darron, una
divinidad originariamente macedonia con presencia en Pela.®

Volviendo a Alejandro, lo cierto es que su relacién con Asclepio podria
perfectamente tener diversas facetas. En primer lugar, no seria descartable
que la serpiente habitualmente relacionada con Olimpia y el nacimiento de
Alejandro pudiese a su vez haber sido asimismo interpretada como un sim-
bolo no sé6lo de Dioniso, sino también de Asclepio y su figura ofidica, Gli-

! Fricher 1982, 270.

2 Eltexto puede consultarse en Vita Hippocratis secundum Soranum en Sorani Gynaeciorum
Libri 1v, CMG 1v, pp. 175-178. También recogido en Pinault 1992, 127-128. Aunque el encuen-
tro no se considera historico, la critica sefiala una relacién de hospitalidad entre los asclepi-
adas y la monarquia Macedonia, véase Pinault 1992, 74-75 y Jouanna 2000, 512.

3 Hatzopoulos 1996, 1 193-194, 384.

4 IG 1v 1%, 94b. Asimismo, Mari 2011, 462. Por otra parte, conocemos la existencia de tri-
bus en diversas ciudades macedonias a lo largo del tiempo con el nombre de Asclepio: IG x>
1, 183; 1, 265; 2, 112. > Lemerle 1935, 140, #41; SEG 39, 619.

¢ Ademas de un santuario con mosaicos, conservamos evidencia epigrafica: SEG 44, 546.



© Copyright by Fabrigio Serra editore, Pisa - Roma.

132 BORJA ANTELA-BERNARDEZ - CESAR SIERRA MARTIN

con (Plut. Alex. 2.6)." Al fin y al cabo, Dionisos y Asclepio mantenian una
estrecha relacion.? Por otra parte, una de las genealogias de Asclepio, que
le consideraba hijo de Arsinoe, vinculaba directamente al dios con la ge-
nealogia peloponesia de los Heraclidas, y por tanto, podria ser considera-
do como probable ancestro de los Argéadas, y con ello, de Alejandro mis-
mo. No en vano, éste razonamiento habria tenido peso en la asimilacién
de Alejandro por otras figuras miticas similares, como el mencionado Dio-
niso, Heracles o el mas conocido caso de Aquiles. Asimismo, resulta inte-
resante sefialar que, como Heracles y Aquiles, Asclepio habria sido inicial-
mente un hombre. De hecho, su presencia en la Iliada (Il. 2, 729; 4, 194),
como médico militar de los aqueos, debi6 garantizarle una amplia fama en
el marco de la continuidad de multiples trazos homéricos en la sociedad
macedonia.?

Por otra parte, vale la pena tener presente que también Heracles, del que
Alejandro plantea una bien conocida asimilacién, tuvo en el mundo griego
un caracter de divinidad curativa que a menudo ha sido obviada.* Por este
caracter de divinidad curativa recibia culto también en Epidauro, lugar fun-
damental del culto a Asclepio. Precisamente es en el Peloponeso donde se
documenta con mayor intensidad un tipo de representacion de Asclepio co-
mo imberbe (Paus 2, 10, 3; 2, 13, 5; 2, 32, 4; 8, 28, 1), lo que de nuevo nos de-
vuelve al aparato iconografico de Alejandro,’ que ademas esta también fuer-
temente relacionado con el uso y asimilacién de Dioniso. En este sentido,
resulta interesante sefialar la dedicatoria realizada por Alejandro de su co-
raza y su lanza® al santuario de Asclepio en Gortina (Arcadia), que conoce-

! Hamilton 1999, 4-5, quien ademas vincula la serpiente de manera categoérica a Dioni-
sos. Por otra parte, no serfa Olimpiade la tinica reina del Epiro relacionada con el culto a As-
clepio en un dmbito de fertilidad: en una fecha aproximadamente reciente, Andromaca, tia
de Olimpia y esposa de Aribas del Epiro, habria visitado Epidauro con la intencién de que-
dar embarazada, cosa que probablemente consigui6. Cf. Carney 2006, 14. Asimismo, sobre
la relacién entre Filipo II'y Aribas, vd. Hamilton 1999, 2-3.

2 Por ejemplo, Novillo-Corbalan 2014, esp. 134.

? Sobre la relacion entre mundo homérico y la Macedonia clésica, vd. Cohen 1995; Car-
lier 2000; Etienne 2002, 258-260; Wardle et alii 2003, passim.

4 Philostr. VA 8, 7, 9; Paus. 2, 32,4; IG v 1119.

> Alonso Troncoso 2010; Antela-Bernardez 2005, 168-215.

¢ Aunque resulta dificil sefalar en qué momento Alejandro debié realizar esta dedica-
toria, puesto que Pausanias parece indicar que ello tuvo lugar antes del inicio de la expe-
dicién, justo después de la celebraciéon del Sinedrién en Corinto en 335. Esta resulta, no
obstante, una atribucién dificil, aunque posible. En primer lugar, existe una distancia ac-
tual de alrededor de 140 km entre Corinto y Gortina, lo que habria llevado a Alejandro al
corazén del Peloponeso, para una dedicatoria que por otra parte las Fuentes de Alejandro
no recogen. El hecho de que Alejandro dedique una nueva armadura suya a Aquiles en
Troya en 334 también permite dudar de la dedicatoria en Gortina, tan reciente si real-



© Copyright by Fabrigio Serra editore, Pisa - Roma.

LA DIVINIZACION DE ALEJANDRO A TRAVES DE LA MEDICINA 133

mos por Pausanias (8, 28, 1). Precisamente, el gedgrafo sefiala con claridad
el especifico caracter imberbe de la estatua del dios en este santuario.

Nacido hombre como Alejandro, Asclepio obtiene su caracter divino
gracias a su excelencia (Arist. Pol. 1284a 13), por la cual se habria converti-
do en dios. Sin duda, esta cualidad debi6 estar bien presente en la inten-
cionalidad de la asimilacién de éste por Alejandro, como habia sucedido en
la asimilaciéon de Heracles. Asi pues, debemos entender que la progresiva
divinizacion del macedonio se extiende a todas sus acciones, destacando
por supuesto las bélicas. Sin embargo, concluimos que en este proceso
también se perciben con claridad en aquellas situaciones médicas protago-
nizadas por el monarca que, como hemos mostrado, paulatinamente evo-
lucionan hacia una praxis divina. Una transiciéon que le lleva desde la me-
dicina pragmatica hasta una medicina religiosa, incluso mistica. Configura
este dato una situacién peculiar en la que el monarca se sitia por encima
de la medicina religiosa y pragmatica, aunando ambas facetas y superando
los limites humanos.

Universitat Autonoma de Barcelona
borja.antela@uab.cat

Universita della Calabria
cesar.sierra@e-campus.uab.cat

mente tuvo lugar en 335, y en cierto modo carente de sentido estratégico (aunque es po-
sible que exista cierta relacién con Heracles, a tenor del hecho de que el fundador, Gor-
tin, habria sido hijo de Radamantis: Davidson 1999). Més probablemente la dedicatoria po-
dria haber tenido lugar en otros momentos especificos de la campafia, y en especial
relacion con algtn tipo de agradecimiento al dios, por lo que no es descartable que la de-
dicatoria tenga lugar en relaciéon con la curacién de alguna herida o enfermedad, o qui-
zas como agradecimiento por la proteccion recibida del dios en la guerra contra Persia.
De entre diversas heridas de Alejandro, quizas las que tengan mas opciones de estar rela-
cionadas con la dedicatoria en Gortina sean las recibidas en Granico o, mas aun, las ob-
tenidas en el asedio de la ciudad de los Malios, donde Alejandro recibe una herida de gra-
vedad en el pulmoén (a través de su coraza), y donde debié defenderse de numerosos
enemigos, lo que quizés explicaria la dedicatoria de la lanza. Una ultima opcién para la
dedicatoria, en modo alguno descartable, es la de la dedicatoria posteriormente a la ba-
talla de Gaugamela, cuando una lanza de Alejandro a punto estuvo de acabar con la vida
de Dario; esta no serfa una mala opcién para la dedicatoria, ya que cronolégicamente el
episodio de la lanza en Gaugamela coincide aproximadamente con la revuelta espartana,
con fuerte apoyo peloponesio, de Agis III. Pese a todo, cualquier respuesta es enorme-
mente especulativa. Finalmente, esta dedicatoria nos lleva, en definitiva, a la cuestion de
la faceta militar del culto a Asclepio.

! Parece que el santuario debi6 adquirir una cierta importancia en el s. 1v a.C., pues tal
y como indica Pausanias (8, 28, 1), en el santuario habia una escultura de Escopas, el mag-
nifico escultor de la época.



© Copyright by Fabrigio Serra editore, Pisa - Roma.

134 BORJA ANTELA-BERNARDEZ - CESAR SIERRA MARTIN

BIBLIOGRAFiA

Agarwalla, P. 2010, “Training Showmanship. Rhetoric in Greek Medical Education
of the Fifth and Fourth Centuries BC’, en M. Horstmanshoff (ed.), Hippocrates
on Medical Education. Selected Papers read at the x1rth International Hippocrates
Colloquium (Universiteit Leiden, 24-26 August 2005), Leiden, 73-85.

Albarracin, A. 1970, Homero y la medicina, Madrid.

Alonso Troncoso, V. 2010, “The Bearded King and the Beardless Hero. From Philip
Il to Alexander the Great’, en E. Carney-D. Ogden (eds.), Philip I and Alexander,
Lifes and Afterlifes, Oxford, pp. 13-24.

Amundsen, D. W. 1996, Medicine, Society, and Faith in the Ancient and Medieval Worlds,
Baltimore.

Antela-Bernardez, B. 2005, Alexandre Magno e Atenas. Historia de Grecia 338-323 a.C.,
Santiago de Compostela.

Antela-Bernardez, B. 2007, Alejandro Magno o la demostracion de la divinidad’,
Faventia 29, 89-103.

Antela-Bernardez, B. 2015, ‘Divino Alejandro: Pardmetros religiosos de la campafia
asiatica’, en J. Vidal-B. Antela-Bernardez (eds.), en prensa.

Antela-Bernardez, B. 2016, ‘Like Gods among Men: The Use of Religious and
Mythical Issues during Alexander’s Campaign’, en N. Sekunda et alii (eds.), Reli-
gious Aspects of War in Ancient and Medieval Times, Leiden [en prensal].

Antela-Bernardez, B. - Sierra, C. 2016, Alejandro Magno y la Andbasis de la medici-
na griega’, Athenaeum 104/ 2, 397-417.

Badian, E. 1981, “The Deification of Alexander the Great’, en H. J. Dell (ed.), Ancient
Macedonian Studies in Honor of Chatles F. Edson, Tesalonica, 27-71.

Badian, E. 1996, Alexander the Great between two Thrones and Heaven’, en A.
Small (ed.), Subject and Ruler. The Cult of the Ruling Power in Classical Antiquity,
Ann Arbor, 11-26.

Balsdon, J. P. V. D. 1950, “The Divinity of Alexander’, Historia 1, 363-388.

Barbara, S. 2014, ‘Forme et genése d’une péripétie Romanesque: le réve d’Alexan-
dre (Curt., 1%, 8, 22-27)’, en M. Mahé-Simon-]J. Trinquier (eds.), L’Histoire d’Ale-
xandre selon Quinte-Curce, Paris, 61-90.

Barney, R. 2009, “The Sophistic Movement’, en M. L. Gill - P. Pellegrin (eds.), A Com-
panion to Ancient Philosophy, Malden, 77-97.

Barton, J. 2005, ‘Hippocratic Explanations’, en Ph. van der Eijk (ed.), Hippocrates in
Context. Papers read at the x1th International Hippocrates Colloquium. Univer-
sity of Newcastle Upon Tyne (27-31 August 2002), Leiden-Boston, 29-47.

Bendlin, A. 2007, ‘Purity and Pollution’, en D. Ogden (ed.), A Companion to Greek
Religion, Malden, 178-189.

Blazquez, J. M. 2000, ‘Alejandro Magno, Homo Religiosus’, en J. Alvar-]J. M. Blaz-
quez (eds.), Alejandro Magno. Hombre y mito, Madrid, 99-152.

Boudon-Millot, V. 2005, Art, Science and Conjecture, from Hippocrates to Plato
and Aristotle’, en Ph. van der Eijk (ed.), Hippocrates in Context. Papers read at the



© Copyright by Fabrigio Serra editore, Pisa - Roma.

LA DIVINIZACION DE ALEJANDRO A TRAVES DE LA MEDICINA 135

x1th International Hippocrates Colloquium. University of Newcastle Upon
Tyne (27-31 August 2002), Leiden-Boston, 87-99.

Cagnetta, M. 2001, ‘La peste e la stasis’, Quad. di storia 53/1, 5-37.

Carlier, P. 2000, ‘Homeric and Macedonian Kingship’, in R. Brock-S. Hodkinson
(eds.), Alternatives to Athens, Oxford, 259-268.

Carney, E. 2006, Olimpia, the Mother of Alexander, London.

Cohen, A. 1995, Alexander and Achilles — Macedonians and Mycenaeans’, in J. B.
Carter-S. P. Morris (eds.), The Ages of Homer: A Tribute to Emily Townsend
Vermeule, Austin, 483-505.

Cordes, P. 1994, latros: das Bild des Artges in der griechischen Literatur von Homer bis
Aristoteles, Stuttgart.

Davidson, J. 1999, 'Rhadamanthys and the Family of Herakles’, Ant. class. 68, 247-
252.

Demont, P. 2013, “The Causes of the Athenian Plague and Thucydides’, en A. Tsak-
makis- A. Amiolaki (eds.), Thucydides between History and Literature, Berlin, 73-90.

Dodds, E. R. 2010 [1951], Los griegos y lo irracional, Madrid.

Edelstein, L. 1987, ‘Greek Medicine in Its Relation to Religion and Magic’, en O.
Temkin-L. Temkin (eds.), Ancient Medicine. Selected Papers of Ludwig Edelstein,
Baltimore, 205-246.

Edelstein, E. J.- Edelstein, L. 1998 [1945], Asclepius. Collection and Interpretation of the
Testimonies, Baltimore.

Edmunds, L. 1971, “The Religiosity of Alexander the Great’, Gr. Rom. Byg. Stud. 12,
363-301.

van der Eijk, Ph. 1991, “Airs, Waters, Places’ and ‘On the Sacred Disease’: Two Dif-
ferent Religiosities?’, Hermes 119/2, 168-176.

van der Eijk, Ph. 2005, Medicine and Philosophy in Classical Antiquity. Doctors and
Philosophers on Nature, Soul, Health and Disease, New York.

Etienne, R. 2002, ‘La Macédoine entre Orient et Occident: essai sur I'identité ma-
cédonienne au 1ve siécle av. J. C.’, en Chr. Miiller - F. Prost (coord.), Identités et cul-
tures dans le monde méditerranéen antique, Paris, 253-275.

Flower, M. A. 2008, The Seer in Ancient Greece, Berkeley.

Fredricksmeyer, E. A. 1979, "Three Notes on Alexander’s Deification’, Am. Journ.
Anc. Hist. 4, pp. 1-9.

Fredricksmeyer, E. A. 1981, ‘On the Background of the Ruler Cult’, in H. J. Dell
(ed.), Ancient Macedonian Studies in Honor of Charles F. Edson, Tesalonica, 145-156.

Fredricksmeyer, E. A. 2003, Alexander’s Religion and Divinity’, in J. Roisman (ed.),
Brill’s Companion to Alexander the Great, Leiden, 257-278.

Fricher, B. 1982, The Sculpted World: Epicureanism and Philosophical Recruitment in
Ancient Greece, Berkeley.

Gil, L. 2004 [1969], Therapeia. La medicina popular en el mundo cldsico, Madrid.

Gorrini, M. E. 2005, “The Hippocratic Impact of Healing Cults: The Archaeologi-
cal Evidence in Attica’, en Ph.van der Eijk (ed.), Hippocrates in Context. Papers re-
ad at the x1th International Hippocrates Colloquium. University of Newcastle
Upon Tyne (27-31 August 2002), Leiden-Boston, 135-156.



© Copyright by Fabrigio Serra editore, Pisa - Roma.

136 BORJA ANTELA-BERNARDEZ - CESAR SIERRA MARTIN

Grmek, M. 1989 [1983], Diseases in the Ancient Greek World, Baltimore.

Grmek, M. 1993, ‘Il concetto di malattia’, en M. Grmek (ed.), Storia del pensiero
medico occidentale. Antichitd e medioevo, Bari, 323-347.

Hamilton, J. R. 1999, Plutarch: Alexander, London.

Hammond, N. G. L. 1993, Sources for Alexander the Great, Cambridge.

Harris, W. V. 2009, Dreams and Experience in Classical Antiquity, Cambridge MA.

Hatzopoulos, M. B. 1996, Macedonian Institutions under the Kings 1-11, Tesalonica.

Heckel, W. 2006, Who’s who in the Age of Alexander the Great. Prosopography of Ale-
xander’s Empire, Oxford.

Holmes, B. 2010, The Symptom and the Subject. The Emergence of the Physical Body in
Ancient Greece, Princeton.

Horstmanshoff, M. (ed.) 2010, Hippocrates on Medical Education. Selected Papers re-
ad at the x11th International Hippocrates Colloquium. Universiteit Leiden (24-26
August 2005), Leiden.

Ieraci Bio, A. M. 1991, ‘Sulla concezione del medico pepaideuménos in Galeno e nel
tardoantico’, en J. A. Lopez Férez (ed.), Galeno: obra, pensamiento e influencia.
Coloquio internacional (Madrid, 22-25 de Marzo de 1988), Madrid, 133-151.

Jaeger, W. 2012 [1933], Paideia: los ideales de la cultura griega, México.

Jouanna, J. 1984, ‘Rhétorique et médecine dans la Collection Hippocratique. Con-
tribution a I'Histoire de la Rhétorique au ve Siecle’, Rev. ét. gt. 97, 26-44.

Jouanna, J. 1988, ‘Notice’, en Hippocrate. Des Vents-De I’Art, Paris, 9-101.

Jouanna, J. 1999, Hippocrates, Baltimore.

Jouanna, J. 2000 [1996], ‘Hipocrates’, enJ. Brunschwig- G. E. R. Lloyd (eds.), El saber
griego. Diccionario critico, Madrid, 510-517.

Jouanna, J. 2012a, Air, Miasma and Contagion in the Time of Hippocrates and the
Survival of Miasmas in Post-Hippocratic Medicine (Rufus of Ephesus, Galen and
Palladius)’, en Ph. van der Eijk (ed.), Greek Medicine from Hippocrates to Galen.
Selected Papers, Leiden, 121-136.

Jouanna, J. 2012b, “The Legacy of the Hippocratic Treatise The Nature of Man: The
Theory of the Four Humours’, en Ph. van der Eijk (ed.), Greek Medicine from
Hippocrates to Galen. Selected Papers, Leiden, 335-360.

Kosak, J. C. 2004, Heroic Measures. Hippocratic Medicine in the Making of Euripidean
Tragedy, Leiden.

Kudlien, F. 1086, ‘Uberlegungen zu einer sozialgeschichte des frithgriechischen Art-
zes und seines berufs’, Hermes 114/ 2, 129-146.

Lain Entralgo, P. 1961, La Historia Clinica. Historia y Teoria del Relato Patogrdfico, Bar-
celona.

Lain Entralgo, P. 1970, La medicina hipocrdtica, Madrid.

Lain Entralgo, P. 1982, El Diagnéstico Médico. Historia y Teoria, Barcelona.

Lain Entralgo, P. 2005 [1958], La curacion por la palabra en la Antigiiedad Cldsica, Bar-
celona.

Langholf, V. 1990, Medical Theoties in Hippocrates, Berlin.

Lara Nava, M. D. 2004, ‘El prestigio del médico hipocratico’, Cuad. Filol. Clds.(g) 14,
45-58.



© Copyright by Fabrigio Serra editore, Pisa - Roma.

LA DIVINIZACION DE ALEJANDRO A TRAVES DE LA MEDICINA 137

Lemerle, P. 1935, ‘Inscriptiones latines et grecques de Philippes (suite)’, Bull. corr.
hell. 59, 126-164.

Lloyd, G. E. R. 2003, In the Grip of Disease. Studies in the Greek Imagination, New York,
Oxford University Press.

Lloyd, G. E. R. 2007, Cognitive Variations. Reflections on the Unity and Diversity of the
Human Mind, New York.

Lloyd, G. E. R. 2008 [2002], Las aspiraciones de la curiosidad. La comprension del mun-
do en la Antigiiedad: Grecia y China, Madrid.

Longrigg, J. 1993, Greek Rational Medicine. Philosophy and Medicine from Alcmaeon to
the Alexandrians, London.

Longrigg, J. 2000, ‘Death and Epidemic Disease in Classical Athens’, en M. Hope -
E. Marshall (eds.), Death and Disease in the Ancient City, London, 55-64.

Lopez Férez, J. A. 1988, ““Sobre los flatos” como reflejo de la sofistica en el Corpus
hippocraticum’, Cuad. Filol. Clds. 21, 25-43.

Luchner, K. 2004, Philiatroi. Studien gum Thema der Krankheit in der griechischen Lite-
ratur der Kaisergeit, Gottingen.

Mari, M. 2011, Archaic and Early Classic Macedonia’, en R. Lane Fox (ed.), Brill’s
Companion to Ancient Macedonia, Leiden, 79-92.

Martinez, M. 2004, Algunos ejemplos de enantiosis en el Corpus hippocraticum’,
Cuad. Filol. Clds.(g) 14, 111-134.

Mayor A. 2009, Greek Fire, Poison Arrows, and Scorpion Bombs: Biological and Chemical
Warfare in the Ancient World, London.

Nestle, W. 2010 [1944], Historia del espiritu griego, Barcelona.

Nissen, C. 2009, Entre Asclépios et Hippocrate. Etude des cultes guérisseurs et des méde-
cins en Carie, Liege.

Novillo-Corvalan, P. 2014, ‘Reinterpreting the Wound of Philoctetes: A Case Study
in Literature and Medicine’, en V. Bates- A. Blealkely - S. Goodman (eds.), Medi-
cine, Health and the Arts: Approaches to the Medical Humanities, New York, 128-144,

Nutton, V. 2000, ‘Medical Thoughts on Urban Pollution’, en M. Hope - E. Marshall
(eds.), Death and Disease in the Ancient City, London, 65-73.

Nutton, V. 2004, Ancient Medicine, London.

Pinault, J. R. 1992, Hippocratic Lives and Legends, Leiden.

Rodriguez Alfageme, I. 1997, ‘Retorica, comedia y medicina: sobre Ar. Ran. 940-947’,
en A. Lopez Eire (ed.), Sociedad, politica y literatura: comedia griega antigua. Actas
del 1 Congreso Internacional (Salamanca 1996), Salamanca, 151-172.

Salazar, Ch. F. 2000, The Treatment of War Wounds in Graeco-Roman Antiquity, Lei-
den.

Schiefsky, M. J. 2005, Hippocrates. On Ancient Medicine, Translate with Introduction
and Commentary, Leiden.

Sierra, C. 2011, Jerjes, Leénidas y Temistocles: modelos griegos en el relato de
Herddoto’, Historiae 8, 65-91.

Sierra, C. 2012a, ‘Diferentes pueblos, diferentes cuerpos: algunos ejemplos en las
fuentes histéricas’, Habis 43, 47-62.

Sierra, C. 2012b, ‘El Herdédoto nosoldgico’, Rev. ét. an. 114/ 2, 387-404.



© Copyright by Fabrigio Serra editore, Pisa - Roma.

138 BORJA ANTELA-BERNARDEZ - CESAR SIERRA MARTIN

Sierra, C. 2012¢, ‘Lecciones de mecanica de fluidos en el tratado hipocratico Sobre
los flatos’, Epos 28, 13-24.

Sierra, C. 2012d, ‘Notas sobre medicina y difusién de ideas en la Grecia clasica’,
Cuad. Filol. Clds.(g) 22, 91-101.

Sierra, C. 2012¢, ‘Reflexiones sobre Atenas, la Peste y Tucidides’, Euphrosyne 40, 283-
205.

Sierra, C. 2015, ‘Purificadores y médicos: el vinculo entre lo humano y lo divino en
la época arcaica y clasica’, Rev. Class. 28/1, 47-71.

Temkin, O. 1991, Hippocrates in a World of Pagans and Christians, Baltimore.

Thivel, A. 1981, Cnide et Cos?: essai sur les doctrines medicales dans la collection hippo-
cratique, Paris.

Touwaide, A. 1993, ‘Strategie terapeutiche: i farmaci’, en M. Grmek (ed.), Storia del
pensiero medico occidentale. Antichitd e Medioevo, Bari, 349-369.

Vergeés, J. 1951, Q. Curcio Rufo. Historia de Alejandro Magno, libros 111 y 1v. Edicion y
Comentario, Barcelona.

Vintro, E. 1972, Hipdcrates y la nosologia hipocrdtica, Barcelona.

Wardle, K. A.-Wardle, D.- Wardle, N. M. H. 2003, “The Symposium in Macedonia:
A Prehistoric Perspective’, Archaeologikon Ergon Makedonias kai Thrakis 15, 631-643.



ANIMALI E MONDO ANTICO

B0y - BSIJ ‘24011pa vaIag 01214qv] Aq 1gy3uLdo) ©



© Copyright by Fabrigio Serra editore, Pisa - Roma.

COMPOSTO IN CARATTERE SERRA DANTE DALLA
FABRIZIO SERRA EDITORE, PISA - ROMA.
STAMPATO E RILEGATO NELLA
TIPOGRAFIA DI AGNANO, AGNANO PISANO (PISA).

Luglio 2016

(cz 2 - FG 21)



	STORIA GRECA
	LA DIVINIZACIÓN DE ALEJANDRO A TRAVÉS DE LA MEDICINA Borja Antela-Bernárdez · César Sierra Martín

	ANIMALI E MONDO ANTICO



