
¹ Text de la conferència pronunciada l’1 de setembre a l’aula magna del Seminari diocesà d’Urgell dins els actes d’homenatge al P. Cebrià Baraut en l’any del seu centenari.

“Non nobis, sed vobis”¹

El P. Cebrià Baraut més enllà de les seves aportacions

Acta de consagració de l’església de Sant Climent 
de Rallui, de l’any 1007 (Madrid, AHN, Clero secular, 
carp. 690, núm. 19).

Jesús Alturo i Perucho



II   Església d’Urgell

F
rancesc de Sales Baraut i 

Obiols, el P. Cebrià, és au-

tor d’una obra plural, diver-

sifi cada, rigorosa i erudita. Fruit 

d’una gran curiositat que, tot i 

tenir preferències per una època 

i temàtica determinades, no es 

limità a un sol àmbit. Les seves 

principals afeccions se centraren 

possiblement en el millor conei-

xement de la seva terra i Diòcesi 

natals, i del Principat d’Andorra. 

No en va fou el fundador i direc-

tor de revistes de tan mèrit com 

Quaderns d’Estudis Andorrans i 

Urgellia, que és, sens dubte, el 

més sòlid monument historiogrà-

fi c de les nostres terres pirinen-

ques. Hom diria que trobava aquí 

la força d’Anteu, per bé que a ell 

el major vigor li venia alenat per 

un altre esperit.

Però la seva mirada fou molt més 

ampla i els seus anhels de saber 

abraçaren camps tan vastos que 

sols poden ser conreats amb una 

preparació acadèmica prèvia molt 

ben planejada, i duta a terme de 

la manera més metòdica i perse-

verant possible. No cal subratllar 

que el seu pas per Montserrat, on 

havia de rebre la seva ordenació 

presbiteral, explica el seu altíssim 

nivell de partida, amb fructíferes 

estades d’estudi també a Maria 

Laach i a Beuron, a Roma i al 

Vaticà. Tanmateix, tot i tenir els 

millors mitjans a l’abast, aquests 

de poc li haurien servit sense la 

seva dedicació personal i animosa 

per completar la formació inicial. 

I els talents naturals que Déu li 

donà i les circumstàncies que va 

posar a la seva disposició per a 

desenvolupar-los, foren molt ben 

aprofi tats. D’aquí que, a la seva 

gran capacitat intel·lectual, el P. 

Baraut hi sumés una preparació 

humanística profunda i variada.

Però sabedor que només hom 

té el que hom dóna i que ningú no 

neix només per a ell, sinó també 

per als seus, el P. Cebrià Baraut 

no es quedà per a ell sol el que 

aprenia. Li agradava de posar el 

resultat del seu esforç a disposició 

de la comunitat científi ca, però 

també d’un públic interessat molt 

més ampli. La generosa divisa dels 

arxivers –i ell ho fou sense títol a 

Montserrat i a la Seu– “non nobis, 

sed vobis”, (“no per a nosaltres, 

sinó per a vosaltres”), la complí 

a la perfecció. I fou d’aquesta ma-

nera que dugué a terme una obra 

musculosa, fi brada i consistent 

com la Roca dels seus orígens fa-

miliars, sense la mínima concessió 

a cap afegit adipós ni additament 

insubstancial, d’aquests a què el 

món acadèmic ens té acostumats 

darrerament, uns dies, “lacrima-

bile tempus”, en què sols sembla 

importar l’engreixament fútil i 

infecund d’uns “curricula” que 

només serveixen per a aconten-

tar la pròpia vanitat i enlluernar 

desprevinguts.

Un humanista sobreviscut del 

Renaixement

Però el P. Cebrià Baraut, “monjo 

de cel·la”, com molt bé l’ha defi -

nit el P. Alexandre Olivar, no era 

d’aquesta mena, i, tal com ens ha 

recordat Mn. Benigne Marquès, 

sabia, a més a més, manejar la 

seva erudició i contextualitzar 

magistralment les dades, perquè, 

sense ser segurament especialista 

en res, ho era en tot, o en una part 

important del tot, si volem ser pre-

cisos. De fet, ens l’afi gurem encara 

com un humanista sobreviscut del 

Renaixement, apassionat per tota 

qüestió humana, particularment 

per la reconstrucció d’aquell 

passat que, sovint imperceptible-

ment, però sempre amb efi càcia, 

afaiçona el nostre present. Era el 

que en podríem dir un autèntic an-

tiquari, en el sentit d’especialista i 

estudiós de l’antiguitat en tota la 

seva amplitud. I és així que podia 

parlar amb fonament i autoritat 

tant de Joaquim de Fiore com del 

Pare Manyanet o de l’Abat García 

Jiménez de Cisneros. I és d’aquesta 

manera que estava en condicions 

immillorables d’editar amb exacti-

tud paleogràfi ca i pulcritud fi lolò-

gica la més antiga documentació 

del Bisbat d’Urgell; entre ella les 

actes de consagració de les seves 

esglésies. Però també era capaç de 

descriure amb tot detall la història 

de monestirs com Santa Maria del 

Miracle, Sant Climent de Codinet, 

Sant Andreu de Tresponts, Sant 

Sadurní de Tavèrnoles o de la 

canònica regular de Santa Maria 

d’Organyà. I no li comportava cap 

difi cultat d’acarar-se amb còdexs 

i impresos antics; amb resultats 

tan espectaculars com el desco-

briment del text català literari més 

antic dels fi ns ara coneguts: una 

nova versió del “Liber iudicum”, 

A la seva gran capacitat 
intel·lectual, el P. Cebrià 
Baraut hi sumà una pre-
paració humanística pro-
funda i variada

Un dels valors no menors 
del P. Baraut és que no 
sols ens explicà importan-
tíssims aspectes del nostre 
passat, sinó que també 
possibilità a altres estu-
diosos de fer aportacions 
pròpies



Església d’Urgell   III



IV   Església d’Urgell

que el P. Cebrià féu de mitjan segle 

XII i que a mi, dit sigui de passada, 

em sembla de cap a l’any 1100, amb 

la qual cosa encara guanyaria mitja 

centúria en antigor.

Nogensmenys, no és ara el 

moment de repassar la llarga 

rastellera de títols que, en forma 

de llibre o d’article, ens ha deixat 

el P. Cebrià. Ens són coneguts de 

tots nosaltres i no és el cas tampoc 

de posar un escambell al peus de 

qui no ho necessita per realçar la 

seva fi gura, prominent per benme-

reixença pròpia.

És per aquest motiu que, si m’ho 

permeten, voldria destacar ara que 

un dels valors no menors del P. 

Cebrià Baraut és que ell no sols des-

cobrí i ens explicà importantíssims 

aspectes del nostre passat històric 

i cultural en base a l’exhumació i 

examen personal de remarcabilís-

sims diplomes i còdexs, sinó que 

també, recollint i editant textos 

de notable rellevància, possibilità 

-i continua possibilitant- a altres 

estudiosos de fer també aportaci-

ons pròpies, ni que sigui des d’una 

òptica diferent. Amb el mèrit afegit, 

per part d’historiadors com el P. 

Cebrià, que, mentre les teories i 

interpretacions deixen sovint pas 

a altres interpretacions i teories, 

les dades històriques positives, si 

estan ben arreplegades i correcta-

ment presentades, romanen fermes 

i donen peu a fonamentar la mirada 

d’altres investigadors que exploren 

la mateixa documentació, però des 

d’un altre punt de vista.

Com ha estat recordat suara, el 

P. Cebrià Baraut dedicà una part 

considerable de la seva recerca 

a l’estudi i edició de les actes de 

dedicació i consagració de les es-

glésies del Bisbat d’Urgell. De fet, 

el primer número de la prestigiosa 

revista Urgellia s’obrí amb el seu 

excel·lent recull de gairebé un 

centenar d’actes de consagració 

de temples urgellesos. I, al molt 

suc que ell mateix ja tragué de la 

documentació garbellada, gràcies 

a la seva feina tan curosa, encara 

hom pot dir algun mot més.

Des del triomf del Cristianisme, 

les esglésies, particularment les 

parroquials, han estat el principal 

nucli cohesionador de la vida col-

lectiva als pobles de tot Occident. I 

en bona part continuen essent-ho. 

Des del naixement fi ns a la mort, 

mercès a l’administració dels 

sagraments del Baptisme i de l’Ex-

tremunció, i de tots els altres que 

hom anava rebent en el transcurs 

vital d’un temps essencialment 

teocèntric, els moments més 

Inscripció en pedra de l’acta de consagració de Santa Maria d’Er, de l’any 930. A la pàgina anterior, el Pontifi cal 
de Roda, el model més proper per a la consagració de Rallui (Lleida, ACLl, ms. 16, f. 38, inicis del s. XI).



Església d’Urgell   V

importants de la vida de la gent 

transcorrien a l’engir o a l’interi-

or de l’església parroquial, on se 

celebraven els matrimonis, i on 

els diumenges i els altres dies de 

precepte tenia lloc el sant sacrifi ci 

de la missa. Fins i tot el so vibrant 

de les campanes marcava el ritme 

diari, i l’any era el litúrgic.

Però les esglésies no podien, ni 

poden, ésser el centre del culte 

de les comunitats cristianes si 

abans no han estat degudament 

consagrades per un Bisbe. I no 

podien rebre la consagració si 

prèviament o simultània no eren 

dotades amb els béns materials 

sufi cients que garantissin llur au-

tonomia, entre els quals no manca-

ven mai els delmes i les primícies 

del que hom produïa al terme 

parroquial. D’on el fet que, entre 

la rica documentació que ja des de 

l’Alta Edat Mitjana hom conserva, 

particularment als arxius i a les 

biblioteques de Catalunya, desta-

quin per llur importància i interès 

les esmentades dotalies i actes de 

consagració d’altars i d’esglésies. I 

no cal dir que, entre tots els arxius 

que serven aquest bé de Déu do-

cumental, excel·leixen de passada 

l’Arxiu Capitular i el Diocesà de la 

Seu d’Urgell, no sols per la seva 

vellúria i categoria, sinó per una 

direcció i ordenació dels seus fons 

del tot modèliques que devem a 

la dedicació fi del, competència 

sàvia i disposició servicial d’un 

altre gran erudit i eminent expert 

en la història del Bisbat d’Urgell, 

Mn. Benigne Marquès.

Celebracions solemníssimes

Aquestes solemníssimes cele-

bracions, acostumaven a reunir 

tot el poble fi del de la parròquia 

corresponent sota la presidència, 

sovint, dels comtes i dels més 

alts prelats del territori, i àdhuc, 

de vegades, d’altres indrets, d’on 

venien convidats, a més de la del 

Bisbe consagrant, és clar. I, com 

és natural, hom preparava amb 

la màxima atenció l’acte, però 

també el pergamí que havia de 

guardar memòria escrita de tan 

gran solemnitat, i hom feia amb 

el mateix remirament com si de 

la pàgina d’un preuat còdex es 

tractés. Algun cop, com succeí a 

Santa Maria d’Er, a la Cerdanya, 

fi ns i tot, hom gravava en pedra 

la data i altres notícies referents 

a la consagració, com el nom del 

Bisbe consagrant, del prevere 

peticionari i dels sants titulars de 

l’església, per fer més perdurable 

el record d’un acte tan assenyalat. 

Ni cal dir que, en aquestes 

avinenteses, s’usava la millor cal-

ligrafi a possible i hom recorria a 

la major elegància d’estil a què 

podien arribar els més reputats 

escrivents, recolzats aquests, 

manta vegada, en fórmules textu-

als ja emprades anteriorment per 

altres tabel·lions, o emparats en 

els més amplis coneixements que 

posseïen i en les més inspirades 

aptituds literàries de què eren 

capaços. D’aquí que no fos estrany 

que hom acostumés a reservar la 

seva redacció i còpia als escribes 

que solien actuar com a secreta-

ris dels Bisbes consagrants, que, 

com és lògic, eren escollits entre 

els eclesiàstics culturalment més 

sobresortints.

Però, tot amb tot, no era gaire fre-

qüent que hom decorés el pergamí 

amb miniatures. No era aquest un 

fet únic, certament: basti recordar 

el diploma que recull la fundació 

de la confraria de Sant Martí del 

Canigó, de l’any 1195, amb una 

artística vinyeta que representa 

un pantocràtor i, a sota, una altra 

que reprodueix una celebració 

eucarística.

Però tampoc no era aquesta la 

forma més habitual de procedir. A 

més de la remuneració necessària 

per pagar un complement que 

s’afegia al preu de la còpia, mai 

barata, calia la imprescindible 

perícia tècnica i artística per part 

de l’il·lustrador.

I tanmateix aquest és el cas de 

l’acta de consagració de l’església 

parroquial de Sant Climent de Ra-

llui, actualment un despoblat de la 

Ribagorça. Ja, en els temps medie-

vals, era Rallui una població més 

estratègica que no pas fèrtil, on la 

comtessa Toda s’havia interessat 

per adquirir-hi unes propietats pel 

notable preu de 45 sous l’any 930 

Bisbe trucant a la porta de l’església (Rouen, BM, ms. 368, f. 2v, entre 1031 i 1046).



VI   Església d’Urgell

i on el monestir proper d’Ovarra 

també en posseïa altres des de la 

darreria del segle X. De fet, no és 

de creure que, sense l’interès de 

l’Abat Galí d’Ovarra i del prevere 

Guimar, els promotors de la res-

tauració de l’església, més que 

no pas de la construcció ex novo, 

diria, l’acta que ens ocupa hagués

estat revestida de la mateixa 

sumptuositat.

I no ens ha de sorprendre de 

trobar aquestes manifestacions 

d’elegància artística i cultural en 

una petita població dels Pirineus, 

no sols perquè l’església estigué 

molt vinculada primer amb l’Aba-

dia i després Priorat d’Ovarra, 

sinó també perquè, en els temps 

medievals, la cultura escrita, 

pràcticament desterrada per la 

barbàrie imperant, s’arrecerava 

temorenca a redós dels monestirs, 

de les Catedrals i àdhuc, minsa com 

era, a l’abric de petites esglésies. 

Poc importava llavors que aques-

tes institucions estiguessin situa-

des en centres urbans o en punts 

allunyats, a la muntanya. La cultura 

literària havia deixat d’ésser una 

singularitat de les urbs. El camp 

i la ciutat s’havien anivellat, ni 

que fos a la baixa, pels semblants 

vigor i recursos de les escoles i 

pels equivalents valor i riquesa 

de les biblioteques, per anomenar 

d’alguna manera l’escàs nombre de 

llibres que hom podia reunir i llegir 

en un cenobi, en una Catedral i ja 

no diguem en una església de par-

ròquia rural. Tanmateix, aquestes 

eren dotades, habitualment, amb 

el missal i el lliçoner, i, de manera 

més esporàdica, també amb l’anti-

fonari, com a llibres més imprescin-

dibles per a la cura pastoral i l’ofi ci 

diví. L’església de Sant Climent de 

Rallui, en concret, fou proveïda, 

gràcies a una donació del prevere 

Guimar, de tres missals, un psaltiri 

i un breviari; als quals s’afegí un 

antifoner obsequiat per l’Abat Galí, 

el dia de la seva consagració. I el 

mateix Abat d’Ovarra, poc després, 

encara incrementà el seu donatiu 

inicial amb un responser, un ofi ci-

er i un altre antifonari. No estava 

malament aquest lot de llibres per 

a una església com la de Rallui.

Abillant el bisbe amb les vestes litúrgiques pertinents 
(París, Bibl. Sainte-Geneviève, ms. 147, f. 3, ca. 1497).



Església d’Urgell   VII

Ritual de consagració

D’altra banda, la pompositat que 

acompanyava un acte de consa-

gració d’una església, de vegades, 

ja queda prou refl ectida en la ma-

teixa documentació, que recorda 

la concurrència i la lluïdesa de la 

cerimònia, i dóna algunes clarícies 

sobre el ritu. Però encara podem 

conèixer més detalls sobre el ri-

tual de la consagració d’una nova 

església per la precisa descripció 

que se’n fa en els pontifi cals, això 

és, els llibres litúrgics que recu-

llen els ritus, oracions i fórmules 

propis de la funció episcopal. 

Si ens basem en el Pontifi cal de 

Roda, que és el tipus més proper 

al que hom degué fer servir per a 

la consagració de Sant Climent de 

Rallui, es procediria, a grans trets, 

de la següent manera.

De primer, el dia abans de la 

consagració, hom faria una vetlla 

nocturna davant les relíquies que 

havien de ser recondides en l’altar. 

Amb aquesta fi nalitat s’havia d’ha-

ver triat prèviament un lloc fora 

de l’església especialment pulcre 

i decorós. Durant la vigília hom 

cantava els psalms. L’endemà al 

matí, el Bisbe havia d’anunciar al 

poble fi del de quins màrtirs o sants 

eren les relíquies en honor dels 

quals seria consagrada l’església.

Abans que el prelat entrés a 

l’interior del temple, s’havien 

d’encendre dotze candeles al seu 

voltant, per indicar, possiblement, 

el pas de les tenebres a la llum amb 

la nova consagració. Tot seguit el 

Bisbe s’abillava amb les vestes 

litúrgiques pertinents i entrava. A 

continuació, tots els que estaven 

dins, amb l’única excepció de dos 

clergues, acompanyant el prelat, 

havien de sortir de l’església, les 

portes de la qual eren tancades.

Llavors, el Bisbe, en processó 

amb la clerecia i el poble, havia de 

fer una volta entorn de l’església 

mentre els eclesiàstics cantaven i 

ell, amb el seu bàcul, dibuixava a 

les parets exteriors les primeres 

lletres de l’abecedari per tres 

vegades. Aquest “alfabet de la 

consagració”, que trobem repre-

sentat en els pontifi cals i gravat als 

capitells del claustre de Moissac, 

per exemple, segurament s’ha 

Clergues i fi dels besaven les 
relíquies (Nova York, The Morgan 
Library & Museum, M. 815, f. 53, 
entre 1471 i 1485). A la dreta, 
Bisbe segellant l’altar. (Besançon, 
BM, ms. 116, f. 139, ca. 1498).



VIII   Església d’Urgell

d’entendre com un símbol del gran 

valor que l’escriptura tenia per al 

Cristianisme atès que facilitava la 

difusió de la paraula de Déu. No cal 

sinó recordar que quan els nens 

de l’època medieval aprenien el 

nom de les lletres, ho feien amb 

una cantarella que sonava com 

una pregària.

Quan el Bisbe arribava a la porta 

de l’església, un cantor iniciava 

una antífona, que era resposta pels 

dos clergues que havien quedat 

a l’interior. Tornava a intervenir 

després el cantor amb nova res-

posta dels eclesiàstics que encara 

romanien dins i, immediatament, 

dels qui eren fora.

En aquell moment, el Bisbe 

havia de trucar a la porta amb 

el seu bàcul i, quan era oberta, 

havia de dir l’antífona “Pax huic 

domui” (“Pau a aquesta casa”), a 

la qual responia el clergat “Cum 

introitu vestro” (“Amb la vostra 

entrada”). El Bisbe, ja a l’interior, 

repetia l’antífona de manera més 

completa i, tot seguit, els cler-

gues començaven una lletania. 

En aquell moment el Bisbe es 

prostrava a terra, juntament amb 

dos diaques, damunt una catifa 

fi ns que el cantor tornava a cantar.

Signum Christi

Acabada la lletania, seguien unes 

oracions, i el Bisbe es disposava 

a traçar de nou amb el seu bàcul 

les lletres de l’abecedari grec i 

llatí, però, ara, al paviment de 

l’església damunt cendra estesa de 

manera semblant a com actuaven 

els antics agrimensors romans. I 

havia de començar per l’esquerra 

del costat d’orient fi ns arribar a la 

dreta de la part occidental i tornar 

a començar des de la dreta de la 

banda oriental fi ns a l’esquerra 

de la part d’occident. En procedir 

d’aquesta manera el Bisbe traçava 

una “crux decussata”, és a dir, una 

gran X com a “signum Christi”, se-

nyal de Crist i indicació que hom 

prenia possessió del lloc a consa-

grar. Mentre, els clergues anaven 

cantant antífones i responsoris.

Després, una vegada feta una 

pregària davant l’altar, era el mo-

ment de procedir als exorcismes 

i a les benediccions de l’aigua, de 

la sal i de l’aigua barrejada amb 

vi. S’havien de fer, així mateix, as-

perges damunt l’altar i les parets 

amb acompanyament de cants i 

d’oracions.

També s’encensava l’altar i s’un-

gia amb oli, tot marcant una creu 

al mig i als quatre costats, mentre 

hom cantava una antífona. I, així 

mateix, les parets rebien la unció 

del Sant Crisma, repetint el senyal 

de la creu.

Seguien les benediccions de 

les robes, vasos i tot el necessari 

per a l’església; particularment 

la patena, el calze i la creu, que 

vénen representats, per exemple, 

en l’esmentada miniatura de l’altar 

de Sant Martí del Canigó.

I, naturalment, hom havia de 

prestar una atenció especial a les 

relíquies. Davant elles, el Bisbe 

deia una lletania. Les besava i així 

ho feien també, ordenadament, els 

clergues i els fi dels. Després les 

col·locaven en un baiard i, amb 

tot honor, acompanyades de la 

creu, els turíbuls i molta lluminària 

les traslladaven a l’església, tot 

cantant aquesta antífona: “Surgite, 

sancti Dei, de habitacionibus ves-

tris; loca sanctifi cate; plebem bene-

dicite, et nos homines peccatores in 

pace custodite” (“Sortiu, sants de 

Déu, de les vostres estances; san-

tifi queu els llocs; beneïu el poble, 

i guardeu-nos en pau a nosaltres 

pecadors”).

Seguien altres antífones i oraci-

ons, i el Bisbe servava les relíquies 

dins l’altar. Però abans hom ungia 

amb crisma els quatre costats 

del reconditori, fent, altre cop, el 

senyal de la creu. També s’hi col-

locava tres porcions del cos de 

Crist i tres d’encens, i, a continu-

ació, hom segellava la lipsanoteca.

Finalment, col·locada l’ara da-

munt la base de l’altar, noves an-

tífones i oracions acompanyaven 

la vestició de la taula sagrada. I, 

per últim, el Bisbe celebrava la 

missa damunt el nou altar acabat 

de consagrar.

És possible, emperò, que, im-

mediatament abans, la part més 

representativa dels assistents a 

l’acte, tant eclesiàstics com se-

glars, deixessin gravat el seu nom 

en l’ara per unir-lo als benefi cis 

espirituals que se’n poguessin 

derivar. També s’acostumava a 

deixar constància de la presència a 

la cerimònia escrivint el propi nom 

en les autèntiques de les relíquies.

Vet aquí la forma idèntica o molt 

semblant amb què hom degué 

procedir el dia de la consagració 

de l’església de Rallui.

Aquesta església, sota l’advoca-

ció de Sant Climent, fou consagrada 

pel Bisbe Aimeric de Ribagorça el 

mes de novembre de 1007, un di-

marts; per tant hagué d’ésser el dia 

25 d’aquell mes i any, si és que no 

La litúrgia del ritu de con-
sagració d’una església 
intentava activar tots els 
sentits dels participants 
en la cerimònia

En els temps medievals, 
la cultura escrita, pràc-
ticament desterrada per 
la barbàrie imperant, 
s’arrecerava temorenca a 
redós dels monestirs, de 
les Catedrals i àdhuc de 
petites esglésies



Església d’Urgell   IX

hi ha error en la còpia i hem d’en-

tendre el dia 23, que és precisament 

el dia en què se celebra la festivitat 

de Sant Climent i que aquell any 

escaigué en diumenge. En qualsevol 

cas, fa ara just mil deu anys.

I l’acta fou posada per escrit per 

un jutge de nom Borrell, el qual 

també fou l’encarregat d’escriure 

la donació que el desembre de 

l’any següent el comte Sunyer de 

Pallars féu al predit Abat Galí de la 

vila de Rallui per tal que aquest la 

repoblés després de la devastació 

de què havia estat objecte per 

part dels sarraïns quan aquests 

atacaren la Ribagorça sota co-

mandament d’Abd-al-Malik, el fi ll 

d’Almansor, el 1006.

Diu textualment el document en 

l’ortografi a vacil·lant i bàrbara de 

l’època: “Nos supra nominati sic fa-

cimus karta de ulla villa qui nuncu-

patur Lorrui, quod gens paganorum 

destruxerunt ea et non habitant ibi 

homines quia fugierunt per diversa 

loca propter metu illorum” (“Nos-

altres els sobredits fem carta de 

donació d’una vila que s’anomena 

Rallui perquè els pagans la des-

truïren i no hi habita ningú perquè 

tothom es dispersà arreu per por 

d’aquells”). I continua: “Et propter 

hoc facimus ut ipsi homines qui 

havitant inter gente pagana et per 

diversas locas, faciatis eos venire 

ad ipsu villare, et de heremo vasti-

tatem ad culturam frugum faciatis 

eam perducere” (“I fem aquesta 

donació per aquest motiu, perquè 

feu venir a aquest vilar els homes 

que habiten entre gent pagana i per 

llocs diversos, i per tal que aquesta 

vastitud d’erm la transformeu en 

conreu de fruits”). 

Bisbe dibuixant a terra les primeres lletres de l’abecedari, de l’A a l’H. (París, Bibl. Sainte-Geneviève, ms. 102, f. 375v, ca. 1272).



X   Església d’Urgell

Galí comptà, en aques-

ta avinentesa, amb la 

col·laboració del prevere 

Riculf i de la germana 

d’aquest, Adalvira, els 

quals, com era possible 

i no infreqüent a l’època, 

eren els propietaris de 

l’església de Rallui, la 

qual possessió passà 

després a familiars seus 

que, com Adalvira, eren 

laics, fi ns que, el 27 de 

maig de 1135, esdevingué 

pertinença del monestir 

d’Ovarra, en un moment 

en què aquest ja era un 

Priorat depenent de 

l’Abadia de Sant Victo-

rià, que l’havia absorbit 

el 1076.

Cal·ligrafi a i simbologia

D’acord amb la moderna histori-

ografi a, aquest document s’hauria 

conservat en la seva versió origi-

nal. Si és així, podem constatar-hi 

una no mala cal·ligrafi a en una 

modalitat d’escriptura híbrida, 

de transició de la visigòtica cap 

a la carolina, deguda a l’esmentat 

Borrell, a qui també hem d’atribuir 

llavors la realització de la minia-

tura que encapçala el diploma i 

del dibuix que precedeix la seva 

signatura; ambdós de realització 

no magistral, però tampoc medi-

ocre. En el document, també s’hi 

observa algun afegit de segona mà.

La miniatura inicial representa 

Crist en majestat en una versió 

força primitiva entre els exemples 

catalans en ser de l’any 1007. El mo-

tiu d’aquesta representació al prin-

cipi del document pot explicar-se 

per l’anterior descripció que he fet 

del ritu de consagració d’una es-

glésia, car prou clar queda en ella 

que la litúrgia intentava d’activar 

tots els sentits dels participants 

en la cerimònia. No sols l’oida era 

sadollada d’oracions, pregàries i 

cants, sinó també el sentit de la 

vista havia d’estar molt atent a tots 

els gestos del Bisbe consagrant i 

dels seus ministres, en el marc d’un 

temple convenientment il·luminat. 

Però també l’olfacte s’impregnava 

de l’olor de santedat i l’encens 

estimulava la visió teofànica del 

Crist regnant eternament al Cel. I 

quina millor representació que la 

“Maiestas Domini” que introdueix 

l’acta de consagració per refl ectir 

aquestes vivències? I, en el llibre 

obert que Crist té a la mà esquerra, 

s’hi llegeix precisament aquesta 

identifi cació: “Maiestas Domini”. 

D’altra banda, no debades Amalari 

de Metz, el gran liturgista del segle 

IX, ja havia explicat que l’encenser 

representava simbòlicament Crist. 

I el dibuix que introdueix la part 

fi nal del text és el d’un ocell que 

ha atrapat amb la seva extremitat 

esquerra un peix. Es tracta d’una 

au ciconiforme, en la qual diria que 

s’hi ha de veure la representació 

d’un bernat pescaire, tan apreciat 

per l’estètica medieval que admi-

rava els colls llargs i tan carregat 

de simbolisme, perquè el seu vol, 

per damunt els núvols, segons hom 

creia llavors, el presentava tan 

decididament allunyat dels plaers 

terrenals, com completament de-

terminat a apropar-se a Déu. I com 

no veure, en el peix que ha agafat, 

el símbol de l’aliment eucarístic, 

el pa de vida, és a dir, del mateix 

Jesucrist?

Vet aquí que la “Maiestas Domini” 

i el bernat pescaire il·lustren per-

fectament el text de l’acta de con-

sagració, que acaba amb aquests 

mots escrits també amb gramàtica 

insegura i rudimentària: “Et per hoc 

sanctum sacrifi cium quod supra ista 

sancta altaria consecratum, [...] 

eternam participacionem accipiant, 

et in die iudicii digni audituri sint: 

“Venite, venedicti Patris mei, perci-

pite regnum in secula seculorum.”” 

(“I per aquest sant sacrifi ci sobre 

aquest sant altar consagrat, acon-

segueixin la recompensa eterna i 

siguin dignes d’oir el dia del judici: 

“Veniu, beneïts del meu Pare, rebeu 

el regne pels segles dels segles””).

I és que no cal recordar que la 

“Maiestas Domini” ens presenta 

Crist en majestat, això és, Déu 

Autèntica de relíquies dipositada a l’altar de la catedral de la Seu d’Urgell. (La Seu d’Urgell, ACU, Pergs., Cons., RL1)



Església d’Urgell   XI

Totpoderós, l’alfa i l’omega, el 

principi i la fi  de tot, i, per tant, el 

Déu creador, però també el jutge 

del dia del judici fi nal. D’aquí, 

normalment, el rostre sever de 

Crist a les Majestats, tot i que el 

del document de Rallui ens sembla 

més aviat de mirada compassiva, 

particularitat que potser refl ecteix 

el tarannà benigne del jutge, escri-

ba i il·luminador Borrell. 

Hom diria, en qualsevol cas, que 

el bon Borrell ha volgut sintetizar 

en els seus dibuixos la principal 

fi nalitat d’una nova església, que, 

per mitjà de la celebració euca-

rística damunt l’altar consagrat, 

ajuda a fer els fi dels mereixedors 

del perdó de Déu el dia del darrer 

judici davant la seva Magestat, i 

afavoreix alhora llur atansament al 

Pare, descarregats de les servituds 

terrenals i enlairats amb la força 

del nodriment eucarístic.

I qui era aquest jutge Borrell? 

Sabem poc d’ell; fora del fet que 

va escriure dos importants docu-

ments i va signar com a testimoni 

en un altre igualment rellevant. 

Però ja hem vist que va saber 

conjuminar molt bé les miniatures 

i el text de l’acta de consagració 

de Sant Climent de Rallui. Per tant, 

no li mancarien coneixements te-

ològics, tot i que en cap moment 

manifestés una condició clerical. 

Sempre se’ns presenta com a jutge, 

però mai en qualitat d’eclesiàstic.

I es dóna el cas que el successor 

a la Càtedra de Roda del Bisbe Ai-

meric fou un Borrell, que, d’acord 

amb l’acta de la seva proclamació 

Ara de l’altar de la Catedral de La Seu d’Urgell, segle IX-X. 
En un costat s’aprecia la inscripció del nom del prevere Mir.



XII   Església d’Urgell

i consagració com a nou Bisbe 

de Roda, que tingué lloc a La Seu 

d’Urgell, on encara es conserven 

els diplomes acreditatius, no havia 

rebut abans cap grau eclesiàstic i, 

fi ns i tot, és qualifi cat de “civis”. Per 

aquesta raó el Bisbe Sant Ermen-

gol demanà al Bisbe Adalbert de 

Carcassona, també present a l’acte 

juntament amb el Bisbe Pere de Co-

menge, que l’ordenés “per singulos 

grados ecclesiasticos”, això és, en 

cadascun dels graus eclesiàstics 

i que li conferís a continuació el 

ministeri sacerdotal, abans d’és-

ser consagrat nou Bisbe de Roda. 

No podria ser el Bisbe Borrell el 

nostre jutge? Ho plantejo ara com 

a simple possibilitat a la reserva 

d’un dictamen més madur, sense 

que se m’escapi que, a Roda, hi 

havia un ardiaca també anomenat 

Borrell. Però, òbviament, aquest ja 

havia rebut alguns ordes.

Certament el P. Cebrià, com 

a eximi investigador del nostre 

passat a través de l’anàlisi pacient 

i erudita, és a dir, plenament bene-

dictina, dels textos manuscrits, es 

fa mereixedor de ser recordat amb 

gratitud i lloança. I, ja en vida, rebé 

reconeixements diversos, car fou 

membre del Comitè Andorrà de Ci-

ències Històriques, corresponent 

de l’Institut d’Estudis Catalans, i 

obtingué el Premi d’Honor de la 

Fundació Jaume I. Però no s’és 

veritablement savi, si no s’és bona 

persona. I ell em consta que ho 

fou. Per això estic segur que el 

seu màxim reconeixement l’haurà 

trobat en veure inscrit el seu nom 

entre els justos en el “Llibre de la 

Vida”, l’únic de pàgina immarces-

cible. 

Acta de consagració de l’església de Sant Martí de Saldes, de l’any 857. (La Seu d’Urgell, ACU, Consagracions, núm. 4).


