
LA NOTACIÓ MUSICAL DATADA 
MÉS ANTIGA D’EUROPA*

	
per Jesús Alturo i Perucho i Tània Alaix i Gimbert

					              

Resum 
La notació musical incorporada al peu de l’acta de consagració de l’església de 
Sant Andreu de Tona ha estat estudiada diverses vegades i vista com la notació 
musical «datada» més antiga d’Europa en haver-la fet completament coetània del 
diploma i en creure-la escrita pel mateix rogatari, el canonge Adanagell. D’altra 
banda, l’any del document ha estat controvertit i s’ha pensat, majoritàriament, en 
el 889. I els dos principals protagonistes de la dotalia, el bisbe consagrant Gotmar 
i l’escrivà Adanagell, han estat considerats ambdós provinents de la Narbonesa, 
arribats a un territori osonenc completament devastat i sense institucions culturals 
supervivents després de la invasió sarraïna. En l’article, però, es presenta una 
situació eclesiàstica i cultural anterior a la restauració de l’antic bisbat d’Osona 
més matisada, hom formula la possibilitat d’un origen autòcton per a Gotmar 
i sobretot per a Adanagell, el qual no seria l’autor de la còpia de l’antífona 
musicada. La data que consta en el diploma correspondria al 13 de gener de l’any 
888, però aquesta seria la data de l’actio, no la de la conscriptio, que hauria tingut 
lloc uns dies després. La consagració i dotació s’haurien realitzat l’esmentat dia 
13 de gener, però en absència d’Adanagell, potser malalt. I l’antífona, no escrita 
encara llavors, com tampoc el diploma, hauria estat cantada en aquella ocasió 
per un eclesiàstic madur, mestre d’un jove clergue i futur parafonista anomenat 

*	 Conferència dictada el 24 de març de 2017 a la Universitat Autònoma de Barcelona en 
el marc de la jornada interdisciplinar “En temps del romànic,” i estudi realitzat dins el 
projecte de recerca HAR2016-77780-P, concedit pel Ministerio de Economía y Compe-
titividad.

Miscel·lània Litúrgica Catalana [Societat Catalana d’Estudis Litúrgics], núm. xxv (2017), p. 53-84
ISSN (ed. impresa): 0213-0742 / ISSN (ed. electrònica): 2013-4010

http://revistes.iec.cat/index.php/MLC/index / DOI: 10.2436/20.1002.01.25



54 Jesús Alturo i Perucho i Tània Alaix i Gimbert

Baldovigi. El mestre, per la seva expertesa, no hauria tingut necessitat de l’ajuda 
de l’escriptura; sols la seva memòria li hauria bastat. Posat per escrit el diploma 
uns dies més tard, una delegació de feligresos de Tona, presidits pel seu rector 
Àlbar, s’hauria personat a casa d’Adanagell, a Vic, per dur-se’n la còpia escrita. 
La sorprenent absència de la signatura del bisbe consagrant en l’acta s’explicaria 
perquè la còpia s’hauria fet en un moment en què Gotmar no seria a Vic, 
possiblement perquè havia anat a consagrar el bisbe Adolf de Pallars. Seria en 
aquest segon moment que el mestre, un anònim canonge de Vic, hauria copiat 
al peu del pergamí l’antífona per tal d’ajudar el joveníssim Baldovigi, encara un 
principiant, a cantar-la de nou quan la delegació hagués tornat a Tona. Rebuts 
aleshores pels parroquians que no s’haurien desplaçat a Vic a buscar l’acta 
escrita, passarien, sens dubte, per l’església i, acompanyats de Baldovigi en la 
seva tornada, escoltarien d’ell una nova interpretació de l’antífona. Possiblement 
el mateix Baldovigi hauria afegit de la seva pròpia mà les signatures heterògrafes 
dels testimonis tonencs que no s’haurien dirigit al domicili d’Adanagell, el qual 
hauria escrit el nom dels signataris heterògrafs que sí haurien anat a buscar el 
diploma a Vic. L’antifona passaria, doncs, a ser la notació musical «datable» (de 
l’any 888, certament), però no «datada» més antiga d’Europa. 

Paraules clau: acta de consagració, església de Sant Andreu de Tona, bisbe Gotmar 
de Vic, canonge Adanagell de Vic, parafonista Baldovigi de Vic, antífona, notació 
musical datable més antiga d’Europa, bisbat de Vic, cultura, segle ix, música, 
orgue.

The oldest dated musical notation of Europe

Abstract

The musical notation that appears at the bottom of the endowment of the church of 
Sant Andreu de Tona has been studied several times and it has been considered as 
the oldest dated musical notation of Europe, believing that it was coetaneous with 
the diploma and that it has been written by the same scribe, the canon Adanagell. 
On the other hand, the year of the document has been a controversial issue and 
researchers have mostly dated 889. And related to the two main protagonists 
of the  church endowment, the bishop consecrating  Gotmar  and  the canon 
Adanagell, it has been considered them coming from the  Narbonensis, and 
arrived to a completely devastated  Ausonensis territory, a place without any 
surviving cultural institutions after the Saracen invasion. In this article, however, 
a more precise ecclesiastical and cultural situation of the  ancient bishopric 



55La notació musical datada més antiga d’Europa

of Osona is shown, the possibility of an autochthonous origin for Gotmar and, 
especially, for Adanagell is formulated, and that Adanagell is not the author of 
the copy of the antiphony. The date that appears written on the diploma would 
be January 13th of the year 888, but this would be the date of the actio, not of 
the conscriptio, which would have taken place a few days later. The consecration 
and endowment of the church should be held on the 13 January of that year 
in the absence of Adanagell, perhaps illness. And the antiphony, not written 
still then, how neither the diploma, would have been sung by an ecclesiastical 
mature, teacher of a young clergyman and a future paraphonist called Baldovigi, 
who attending his experience would not have had need the help of the writing, 
but only of his memory. When the diploma had been finally put in writing 
several days later in Vic, a delegation of parishioners of Tona, chaired by his 
parish priest called Àlbar, would have got home of Adanagell in order to pick 
up the written copy of the diploma. The surprising absence of the signature of 
the consecrating bishop in the church endowment could be explained because 
the copy would have done in a second moment in which Gotmar would not be 
in Vic, possibly because he had gone to consecrate the bishop Adolf of Pallars. 
It would be in this second moment that the teacher, an anonymous canon of 
Vic, would have copied at the bottom of the parchment the antiphony in order 
to help a young Baldovigi, still a beginner, to sing it after, when they have been 
arrived to Tona. Once back in Tona, the delegation would have got to the church 
and, accompanied now for Baldovigi, they would have listened his interpretation 
of the antiphony. Probably, the same Baldovigi would have added by his own 
hand the heterograph signatures of the witnesses of Tona that would not have 
got to Adanagell’s house, who would have signed on behalf of the heterograph 
signatures that would have got to pick up the diploma. The antiphony would be, 
then, the oldest «datable» musical notation of Europe (of the year 888, certainly), 
but not the oldest «dated» musical notation of Europe.

Keywords: church endowment, church of Sant Andreu de Tona, Bishop Gotmar of 
Vic, canon Adanagell de Vic, paraphonist Baldovigi of Vic, antiphony, the oldest 
datable musical notation of Europe, Bishopric of Vic, culture, 9th century, music, 
organ.

	



56 Jesús Alturo i Perucho i Tània Alaix i Gimbert

Com és prou sabut, el repertori de manuscrits amb notació musical 
no acaba en els còdexs íntegres o fragmentaris que la transmeten. De 
tant en tant, també hom pot trobar notes musicals escampades entre 
documentació de naturalesa jurídica, sigui perquè es tracta de restes de 
pergamí d’anteriors còdexs reaprofitats o de meres probationes pennae, que, 
indirectament, proven una vegada més, per si encara calia, que escribes 
de diplomes i amanuenses de còdexs sovint eren les mateixes persones.1 
Basti recordar alguns dels casos més antics, tots en notació catalana amb 
neumes sense ratlles: un document osonenc de l’any 903 amb un Alleluia, 
resultat de la còpia del mateix escriba, el prevere Guivén; un document 
del 949, de Sant Benet de Bages, amb un sol neuma que acompanya les 
paraules Audite audite itaque, de l’escriba Guillemon; un altre document 
del mateix origen i de l’any 982 amb notació damunt el text Audiuit 
Dominus et misertus est de l’introit del divendres després de Cendra, obra 

1.	 Com és el cas, per citar-ne només un, del canonge Ermemir Quintilà de Vic i els seus 
col·laboradors. Miquel S. Gros i Pujol, «Sub ordinatione Ermemiri sacerdotis, Vic, Arx. 
Cap., MS 6 (LX)» Ausa, vol. 20, núm. 150 (2002), p. 695-705. També disponible en línia 
a: <http://www.raco.cat/index.php/Ausa/article/view/16481/16321>. (Consulta: 
30 març 2017.) L’activitat escriptòrica i formativa d’Ermemir és recordada en la seva 
nota necrològica incorporada en un dels martirologis de Vic, on llegim: «Anno ab 
incarnatione Domini nostri Iesu Christi millesimo lxxx, obiit dominus Ermemirus 
Quintile, canonicus Sancti Petri, in senectute bona, cuius opere et studio plurimi 
peracti sunt libri et plures clerici nutriti ad honorem et seruitium ecclesie predicti 
Sancti Petri. Quapropter omnes in comune Deum exorate eius misereatur anime». 
Miquel S. Gros i Pujol, «Els antics necrologis de la catedral de Vic (vers 1015-1054)», 
Studia Vicensa, vol. 2 (2017), p. 57. Per aquest motiu manta vegada hem proposat que 
el necessari projecte de la recopilació sistemàtica dels còdexs datats, magne projecte 
del Comité International de Paléographie des de la seva fundació a París el 1953, 
caldria ampliar-lo amb la incorporació també d’una selecció de diplomes. Molt útil és 
per aquest motiu la tria fotogràfica que complementa els diplomataris de la Catedral 
de Vic. Eduard Junyent, Diplomatari de la Catedral de Vic: Segles ix-x, Vic, Patronat 
d’Estudis Osonencs: Publicacions de l’Arxiu, Biblioteca i Museu Episcopals de Vic, 
1980-1996, 809 p., i Ramon Ordeig i Mata, Diplomatari de la Catedral de Vic, segle xi, Vic, 
Patronat d’Estudis Osonencs: Publicacions de l’Arxiu, Biblioteca i Museu Episcopals 
de Vic, 2000-2010, 1.427 p. Per a l’esmentat projecte, ens permetem de remetre a 
les consideracions que fa Jesús Alturo, «Chartae Latinae scriptura libraria exaratae: a 
complementary project to the Catalogue of dated and datable manuscripts», Gazette 
du Livre Médiéval, vol. 29 (tardor 1996), p. 60-61, i Jesús Alturo, «L’apporto delle 
carte alla storia della scrittura e del codice», a Scribi e colofoni: le sottoscrizioni di copisti 
dalle origini all’avvento della stampa: atti del seminario di Erice, X Colloquio del Comité 
international de paléographie latine, 23-28 ottobre 1993, Spoleto, Centro Italiano di Studi 
sull’alto Medioevo, 1995, p. 289-300.



57La notació musical datada més antiga d’Europa

del diaca Borrell; més recent, però també d’idèntic origen, un document 
de l’any 1185, que fa servir un foli de proser troper de la segona meitat 
del segle x, o, encara, de la primera part de l’onzena centúria un full d’un 
antifonari de l’ofici, reaprofitat per a la còpia d’un document vigatà de 
mitjan segle xi.2 

Però, sens dubte, l’exemple més singular d’aquestes darreres 
transmissions és el de la notació consignada al peu de l’acta de consagració 
de l’església de Sant Andreu de Tona, de la qual hom ha dit insistentment3 
(i nosaltres mateixos hem repetit) que és la notació musical «datada» més 
antiga d’Europa, per bé que, per part nostra, no hem deixat de precisar 
que el fet que fos la notació datada més antiga no significava de cap 
manera que fos la de més vellúria. 

Tanmateix, l’acta de consagració de l’església tonenca presenta diverses 
dificultats interpretatives, sobre les quals sembla convenient de tractar. 
La primera possiblement sigui la de dibuixar amb una mica més de 
precisió el context històric i cultural en què va aparèixer, perquè, d’acord 
amb l’opinió més generalitzada, els homes de cultura i els llibres del 
primer moment de la seu vigatana restaurada, vindrien de la Narbonesa. 
Recordem, però, ni que sigui breument els fets. 

El context històric

Sembla cert que la Plana de Vic fou un territori especialment castigat 
arran de la invasió musulmana de la península Ibèrica l’any 711, la qual 
irrompé en les terres osonenques entre els anys 717-718.4 D’acord amb 

2.	 Vegeu els repertoris inclosos a Higini Anglès, La música a Catalunya fins al segle xiii, 
Barcelona, Biblioteca de Catalunya amb la col·laboració de la Universitat Autònoma 
de Barcelona, 1988, 447 p., i a Joaquim Garrigosa, La música a Catalunya fins al segle xiii: 
l’evolució de la notació musical, Lleida, Institut d’Estudis Ilerdencs, 2003, 477 p. Sobre 
el valor cultural de la recuperació i l’estudi dels fragments de còdexs, Jesús Alturo, 
Studia in codicum fragmenta, Bellaterra, Universitat Autònoma de Barcelona, 1999, 311 
p., i Jesús Alturo, «Les études sur les fragments de manuscrits en Espagne: bilan et 
considérations diverses», Revista de História da Sociedade e da Cultura, vol. 12 (2012), p. 
79-112. També disponible en línia a: <http://dx.doi.org/10.14195/1645-2259_12_4>. 
(Consulta: 30 març 2017.)

3.	 [Manuel Rovira i Solà, Anscari M. Mundó, Joan Bastardas i Parera, (et al.)]. Tona 889-
1989: mil cent anys de la consagració de l’església de Sant Andreu de Tona, Vic, Gràfiques 
Artex, 1989, [20] f. 

4.	 Un òptim resum històric dels fets hom el pot trobar a Ramon Ordeig i Mata, Els orígens 



58 Jesús Alturo i Perucho i Tània Alaix i Gimbert

el que un hom pot deduir de l’escassa documentació romasa, hom diria 
que aquestes contrades, que, com altres del nostre país, feren costat al 
rei Ardó,5 degueren oferir resistència als sarraïns.6 No altrament fa 
pensar-ho el fet que l’exèrcit invasor destruís la capital, Osona, cosa que 
comportà el desmantellament de la diòcesi i, segons opinió comuna, 
la fugida de bona part de la població autòctona. La situació, tal com la 
interpreta la historiografia més moderna, és perfectament resumida per 
E. Junyent quan afirma: «La desorganització s’ensenyorí d’un territori 
que es desgavellà ràpidament, abandonat a la gent del camp, que pogué 
encauar-se als refugis de la muntanya».7

Però la veritat és que les terres d’Osona disposen de poca documentació 
històrica per a gairebé tot el segle viii i bona part del segle ix. Tanmateix, 
sabem que l’any 785, arran del lliurament de Girona a Carlemany, seguit 
del dels comtats de Besalú, Vallespir, Peralada, Empúries, i, possiblement, 
d’Urgell i de Cerdanya, les forces franques avançaren força endins del 
nostre terrer.8 Fou llavors que la Plana de Vic, més que esdevenir un 
territori de frontera, com s’ha dit,9 quedà al seu darrere, car la frontera, 
en sentit estricte, se situà a l’Anoia i a la Segarra.10 Per tant, les terres 
vigatanes restaren integrades dins l’imperi carolingi; més sòlidament 
encara a partir del 798, quan, a l’assemblea de Tolosa, Lluís el Piadós 
encomanà a Borrell, comte d’Urgell i de Cerdanya, la guarda, amb un 

històrics de Vic: Segles viii-ix, Vic, Publicacions del Patronat d’Estudis Ausonencs, 1981, 
153 p.

5.	 Ramon d’Abadal i de Vinyals, «El paso de Septimania del dominio godo al franco 
a través de la invasión sarracena, 720-768», Cuadernos de Historia de España, vol. 19 
(1953), p. 5-54.

6.	 Ramon d’ Abadal i de Vinyals, Dels visigots als catalans, vol. 1: La reconquesta d’una regió 
interior de Catalunya: la Plana de Vic (717-886), Barcelona, Edicions 62, 1969-1970, p. 
309-321, ed. a cura de Jaume Sobrequés i Gallicó.

7.	 Eduard Junyent, La ciutat de Vic i la seva història, Barcelona, Curial, 1976, p. 34.
8. 	 No tant, però, com hom podria pensar de les, sens dubte, exagerades paraules 

d’Alcuí, car si li donàvem crèdit, el control carolingi s’hauria estès tant que, fins i 
tot, hauria pogut arribar a València! Vegeu Alcuí, Alcuini sive Albini espistolae. Edidit 
Ernestus Duemmler. Berolini: Apud Weidmannos, 1895. «Alcuini epistolae, 7» p. 32, 
col·l. «Monumenta Germaniae Historica. Epistolarum»; 4. «Epistolae Karolini Aevi»; 
2. «Etiam et eiusdem christianissimi regis duces et tribuni multam partem Hispaniae 
tulerunt a Saracenis, quasi trecenta milia in longum per maritima.»

9.	 Ramon d’Abadal i de Vinyals, Dels visigots als catalans, vol. 1, p. 310.
10.	 Paul H. Freedman, Tradició i regeneració a la Catalunya medieval: la diocèsi [sic] de Vic. 

Barcelona, Curial, 1985. p. 41, trad. de Montserrat Pagès.



59La notació musical datada més antiga d’Europa

contingent militar, de la ciutat d’Osona, al mateix temps que dels castells 
de Cardona, de Casserres i d’altres fortaleses abandonades.11 Però, segons 
parer general, la ciutat d’Osona no fou restaurada, sinó que hom traslladà 
les funcions defensives a una zona encimbellada, l’Esquerda, que donaria 
origen a la ciutat de Roda.12

En qualsevol cas, l’establiment d’una tropa permanent a la nova 
fortificació degué donar alguna confiança a la població civil emigrada, 
que, a poc a poc, aniria retornant. Amb tot, ni la diòcesi no fou restablerta 
llavors, ni el territori es constituí en comtat, perquè, en paraules de Ramon 
d’Abadal, aquest primer intent de repoblació i de reorganització no es féu 
«amb la finalitat primària d’aixecar la regió i revalorar-la per ella mateixa, 
sinó amb la secundària i estratègica de permetre i sostenir l’expansió cap 
al gran centre que és Barcelona».13

D’altra banda, les terres vigatanes encara havien de patir les 
conseqüències de la revolta antifranca d’Aissó, entre el 826 i el 827, que 
les convertí en nou escenari de batalles amb la subsegüent fugida de la 
guarnició militar i, novament, d’acord amb el criteri més estès, d’una part 
notable de la població civil. Altre cop, doncs, segons hom creu, la Plana de 
Vic quedaria desorganitzada i es produiria un nou despoblament.

Ramon d’Abadal descriu la nova situació en aquests termes: «Ens 
trobem, doncs, amb un període que s’allarga conjecturalment des del 827 
fins al 879, durant el qual la Plana no devia estar sotmesa al domini de ningú, 
feblement habitada per gent dispersa, sense cap mena d’organització».14

Nogensmenys hom diria que, en aquelles dates, els habitants del 
territori osonenc se sentien, si més no, sota domini franc. No sembla que 
s’hagi d’interpretar d’altra manera el fet que, quan, el 19 d’octubre de 881, 
els matrimonis formats per Ausberg i Ermoïga, d’una part, i Ranemir i 

11.	 Diu l’anònim autor de la Vita Hludowici imperatoris: «Ordinauit autem illo in 
tempore in finibus Aquitanorum circumquaque firmissimam tutelam; nam ciuitatem 
Ausonam, castrum Cardonam, Castaserram et reliqua oppida olim deserta muniuit, 
habitari fecit et Burrello comiti cum congruis auxiliis tuenda commisit». Astronomus, 
Das Leben  Kaiser  Ludwigis, Hannover, Hahnsche Buchhandlung, 1995, p. 308, col·l. 
«Monumenta Germaniae Historica. Scriptores Rerum Germanicarum in Usum 
Scholarum Separatim Editi»; 64.

12. 	 Antoni Pladevall, Albert Benet i Montserrat Pagès, «Marc històric», a Osona 2. 
Barcelona, Fundació Enciclopèdia Catalana, 1984, p. 28, col·l. «Catalunya Romànica»; 
2. Dir. Jordi Vigué.

13.	 Ramon d’Abadal i de Vinyals, Dels visigots als catalans, vol. 1, p. 310.
14.	 Ramon d’Abadal i de Vinyals, Dels visigots als catalans, vol. 1, p. 317.



60 Jesús Alturo i Perucho i Tània Alaix i Gimbert

Núnia, d’una altra, vengueren un parell de camps del terme del castell de 
Sant Llorenç del Munt, declararen que, ells els primers, havien desermat 
aquelles propietats en temps de la «dominació dels francs»: «tracximus de 
eremo primi homines cum sub ditione Francorum».15 

I no cal recordar que unes terres desermades s’aconseguien per aprisió, 
fet que implicava una possessió d’un mínim de trenta anys. Per tant, la 
susdita venda palesa que, pel cap baix, a mitjan segle ix, els osonencs es 
consideraven sotmesos al domini franc.

De fet, potser no caldrà esperar, tal com s’ha cregut, Guifré el Pilós, 
comte d’Urgell i de Cerdanya, per veure l’inici d’una inequívoca 
repoblació entre 875 i 876, i, sobretot, a partir del 878, quan Guifré fou 
investit també comte de Girona i de Barcelona per Lluís el Tartamut. 
Segons justa precisió de P. H. Freedman, en «la colonització dels primers 
anys d’Osona i d’altres comarques pre-pirenenques, hi tingueren una 
importància superior els esforços no planificats que realitzaren petits 
grups de pagesos i aprisionadors».16 Es tractaria, doncs, «més d’una 
iniciativa privada que no pas d’un impuls dirigit per l’Església».17 

Per tant, també des de mitjan segle ix, almenys, hom pot endevinar un 
cert repoblament, ni que sigui de caràcter espontani.18 Això si és que altres 
indicis no ens remeten encara a uns anys anteriors. 

D’altra banda, tal com ha estat observat, no sense raó, al nostre criteri, 
en el cas d’alienació de propietats on no s’esmenta la seva possessió inicial 
per aprisió, sinó per llegat dels pares o d’altres avantpassats, o per simple 
compra anterior, podem estar amb certa probabilitat davant finques 
tingudes per antics pobladors que no van emigrar.

De fet, el manteniment de no pocs topònims remots i la pervivència de 
l’advocació en les esglésies a sants i a santes de tradició visigòtica també 
fan pensar en la subsistència de nuclis de població i de centres eclesiàstics. 
Per esmentar algunes esglésies amb títol antic, anterior al període carolingi, 
recordem Sant Llorenç del Munt, Sant Esteve de Centelles, Santa Coloma 

15.	 Ramon Ordeig i Mata, Els comtats d’Osona i Manresa, Barcelona, Institut d’Estudis 
Catalans, 1999. vol. 1, doc. 3. col·l. «Catalunya Carolíngia»; 4.

16.	 Paul H. Freedman, Tradició i regeneració a la Catalunya medieval, p. 40.
17.	 Paul H. Freedman, Tradició i regeneració a la Catalunya medieval, p. 40.
18.	 Freedman situa el canvi el 863. Diu aquest estudiós: «Una pau relativament segura 

amb l’Islam el 863 estimulà un moviment de colonització espontani», tot i que 
reconeix que «els cinquanta anys que seguiren la rebel·lió d’Aissó són els més foscos 
de la història de Vic». Tradició i regeneració a la Catalunya medieval, p. 31.



61La notació musical datada més antiga d’Europa

de Centelles, Sant Feliu de Savassona, Sant Fruitós de Balenyà, Sant Pere 
de la ciutat de Roda, Santa Eulàlia de Riuprimer i potser Santa Eugènia 
de Berga.19

No creiem, doncs, que la depopulació fos total, com tampoc no ho 
degué ésser la que seguí les primeres batudes sarraïnes. I és que potser 
s’han interpretat massa literalment els mots del bisbe Idalguer, no exempts 
de retòrica, en la nostra opinió, per la qual hom pretenia d’enaltir la 
figura de Guifré el Pelós i elogiar la seva política, tot accentuant la imatge 
desoladora del panorama anterior. Foren aquestes, com és ben sabut, 
unes paraules pronunciades pel bisbe de Vic en el concili de Barcelona 
de l’any 906 amb la finalitat de deslliurar el bisbat osonenc del pagament 
de tribut a l’arxidiòcesi de Narbona. Idalguer, en descriure la situació del 
seu bisbat, des de la invasió sarraïna fins a la restauració impulsada per 
Guifré, digué: «Peccatis uero exigentibus illorum qui tunc habitatores 
erant illarum terrarum, ut omnes nostis, barbarico gladio diuino iuditio 
traditi sunt, ita ut ne aliquis christianorum in praedicto pago Ausone 
remaneret».

Això és: «A causa de llurs pecats, aquells que llavors habitaven 
aquelles terres, tal com tots sabeu, foren lliurats a l’espasa dels bàrbars 
per veredicte de Déu, de tal manera que no quedà cap cristià en el predit 
pagus d’Osona».

I prossegí: «Post multorum autem annorum curricula, misertus 
Dominus terrae illi<u>s <su>scitauit20 in ea nobilissimum principem 
Wifredum et fratres eius, qui ex diuersis locis et gentibus homines pio 
amore colligentes, prelibatam ecclesiam cum suis finibus in pristinum 
instaurauerunt statum».21

Text que hom pot interpretar: «Després del transcurs de molts anys, 
compadit el Senyor d’aquella terra, hi suscità el nobilíssim príncep Guifré 
i els seus germans, els quals, reunint amb piadós zel homes de diferents 
llocs i nacions, restauraren l’esmentada Església amb els seus termes en 
l’estat primitiu».

19.	 Jordi Bolós i Víctor Hurtado, Atles del Comtat d’Osona, 798-993, Barcelona, Rafael 
Dalmau, 2001, p. 82.

20.	 Entenem que scitauit, que és la lectura que hom troba al document, és un error per 
suscitauit motivat per una haplografia, facilitada pel final -us del mot precedent, illius.

21.	 Ramon Ordeig i Mata, Els comtats d’Osona i Manresa, doc. 75, però fem algunes 
esmenes, segons el nostre criteri, a la puntuació i al text.



62 Jesús Alturo i Perucho i Tània Alaix i Gimbert

Però, si, com hem vist, hom pot considerar que «la pervivència 
d’un hàbitat reduït es mantingué en els períodes de desorganització 
administrativa i que també es mantingueren algunes terres en cultiu, 
algunes esglésies amb culte i que conservaren el nom de pobles i 
castells»,22 òbviament, en aquestes circumstàncies, hem d’imaginar també 
la presència d’eclesiàstics que s’ocuparien de la cura pastoral del poble 
fidel que, com ells, romangué al territori.

Restauració de la diòcesi de Vic

Amb l’esmentada repoblació per iniciativa pròpia des de mitjan segle 
ix (o d’abans) i amb l’estimulada pel comte Guifré des del darrer quart 
de la mateixa centúria així com amb el component de població que es va 
mantenir en el territori, s’inicià també el procés de restauració de l’antiga 
diòcesi de Vic, cosa que s’acomplí cap al 886 en unes circumstàncies que 
ens són explicades de nou pel bisbe Idalguer. Donem-li la paraula: 

Cum autem adhuc in paucitate consisteret et necdum talis esset ut per 
se episcopum, sicut antiquitus, habere posset, adiit23 predictus marchio 
reuerendum Sigebodum, episcopum et Narbonensem metropolitanum, ut 
iam fatam Aecclesiam sub suo teneret regimine, et tam per se quam per suos 
conuicinos sufraganeos illam ordinaret atque disponeret, donec, fauente 
Deo, paulatim ad incrementum perueniret qualiter in ea proprius episcopus 
iuxta antiquum morem consistere posset. Cum uero pietas superni Numinis 
ipsam Aeclesiam per iam dictum principem longe lateque dilatasset et 
cuncti cernerent illam proprium debere episcopum habere, iam uenerabilem 
Sigebodum diuina uocatione ex ac luce subtractum, expetiit tam idem 
marchio quam omnis clerus et populus Ausonensis reuerendum Teodardum, 
praelibate Narbone pontificem, ut sepedicte Aecclesiae Ausonensi proprium 
ordinaret episcopum. Qui una cum ceteris pontificibus dignis illorum 
peticionibus annuens, in pontificium eiusdem Aecclesiae decessorem meum, 
diuinae memoriae, Gotmarum, sacra benedictione consecrare non distulit.24

22.	 Antoni Pladevall, Albert Benet i Montserrat Pagès, «Marc històric», p. 30.
23.   Adiit i no aduc, com s’ha interpretat fins ara, ens sembla la lectura paleogràfica correcta 

i l’única textualment intel·ligible.
24. 	 Ramon Ordeig i Mata, Els comtats d’Osona i Manresa, doc. 75.



63La notació musical datada més antiga d’Europa

El que vol dir:

No obstant això, com de moment fos pobra de tal manera que no pogués 
sostenir bisbe, com antigament, el predit marquès gestionà del reverend bisbe 
Sigebod, metropolità de Narbona, que mantingués la dita Església sota el seu 
regiment, ordenant-la i tenint-ne cura ell personalment o els bisbes sufraganis 
veïns, fins que amb l’ajut de Déu a poc a poc anés prenent l’increment necessari 
per a poder mantenir bisbe propi, com era l’antic costum. Com fos que per 
gràcia de Deú el dit príncep aconseguís d’eixamplar-la fins al punt que tothom 
cregués que podia tenir ja bisbe propi, i havent mort entretant el venerable 
bisbe Sigebod, fou demanat pel dit marquès i per tot el clergat i el poble ausetà 
al reverend Teodard, nou bisbe de Narbona, que ordenés bisbe propi per a la 
dita Església d’Osona. El qual, acollint com a justa la petició, junt amb els altres 
bisbes coprovincials s’afanyà a consagrar com a pontífex de l’Església el meu 
predecessor Godmar, d’excelsa memòria.25

	
Per tant, Guifré va començar a fer gestions per a la restauració de la 

diòcesi amb bisbe propi després del 15 d’agost de 885, perquè el pontificat 
de Sigebod durà des del 873 fins a aquella data. I la seva sollicitud tingué 
èxit amb el nou metropolità Teodard, el sant bisbe de Narbona, consagrat 
ell mateix el referit dia 15 d’agost de 885, el qual ungiria, al seu torn, 
Gotmar segurament a principis del 886.26 El 881, en efecte, Gotmar encara 
era arxiprest, però, en una data indeterminada entre 886 i 887, se’ns 
presenta ja documentalment com a bisbe de Vic. 

Però fixem-nos ara que l’existència d’un arxiprest pressuposa la d’un 
arxiprestat, la qual cosa implica una certa organització eclesiàstica, perquè 
l’arxiprest Gotmar o bé era un rector que tenia sota la seva jurisdicció 
un conjunt de parròquies o bé havia d’ésser un canonge que exercia una 

25.	 Seguim ara la bona traducció de Ramon d’Abadal i de Vinyals, Dels visigots als catalans, 
vol. 1, p. 317-318.

26.	 Paul H. Freedman, Tradició i regeneració a la Catalunya medieval, p. 31, seguint Odilo 
Engels, Die weltliche Herrschaft des Bischofs von Ausona-Vich (889-1315), Münster, 
Aschendorffsche, 1968, p. 4, creu possible que inicialment Guifré «no projectés 
la restauració del bisbat d’Osona». Engels pensa que la restauració fou fruit d’una 
intriga del bisbe de Girona, que actuaria a instàncies del comte d’Empúries, desitjós 
d’expandir-se envers ponent. Nosaltres, però, creiem que, a l’arquebisbat de Narbona 
li devia interessar mantenir la situació de dependència de Vic; però no necessàriament 
a Guifré el Pelós.

·



64 Jesús Alturo i Perucho i Tània Alaix i Gimbert

dignitat dins un capítol catedralici.27 Aquesta constatació sembla indicar 
que, pel cap baix, el 881 ja existia una comunitat de canonges mínimament 
organitzada. O tal vegada organitzada del tot a manca sols de bisbe propi.

D’altra banda, el 26 de juny de 885, també és testimoniat per primera 
vegada un altre arxiprest, Rovocand,28 que acompanyarà Gotmar, ja 
bisbe, en diverses consagracions d’esglésies. Però, atès que el juny de 
885, Gotmar encara no havia rebut la unció episcopal, o bé compaginà el 
càrrec d’arxiprest amb Rovocand, o bé li’n transferí la responsabilitat en 
sentir-se potser ja bisbe in pectore.

De fet, independentment de la presència nominal de dos arxiprests, 
potser també podríem conjecturar l’existència a Vic d’una certa 
organització eclesiàstica abans de la restauració de la diòcesi pel fet que, si 
bé la pagesia, la major part de la població, podia subsistir i desenvolupar 
la seva activitat sense necessitat d’una administració ni d’una corporació 
gremial, es fa més difícil de creure que l’estament clerical supervivent 
(de la presència del qual, en major o menor nombre, no sembla possible 
dubtar), àdhuc sense cap cap visible dirigint directament la diòcesi, no 
s’hagués organitzat mínimament.29

A més, tal com ha posat de manifest M. Riu en analitzar el paper dels 
castra al comtat d’Osona, si més no des de final del s. ix (abans no hi ha 
documentació sobre aquest aspecte), els castells havien contribuït també 
a estructurar l’hàbitat a Osona.30 

Els homines scholastici del segle ix a Vic: llur condició, formació i origen

Però en aquest moment ens interessa de ressaltar sobretot que, enmig 
d’aquest ambient, atès que devia persistir, com hem vist, el culte en algunes 
esglésies parroquials, no podia mancar-hi la presència d’eclesiàstics. Podem 

27.	 Vegeu Fernand Cabrol i Henri Leclerq, Dictionnaire d’archéologie chrétienne et de 
liturgie, París, Librairie Letouzey et Ané, 1924-1953, 15 vol.

28.   Ramon Ordeig i Mata, Els comtats d’Osona i Manresa, doc. 4.
29.	 Mutatis mutandis podríem recordar la situació del bisbat de Barcelona durant la Guerra 

Civil a partir de la desaparició del bisbe Manuel Irurita, d’alguna manera reemplaçat 
pel vicari general, el P. Josep Ma. Torrent. Jesús Alturo, El calze i la lira entre reixes: 
culte i textos clandestins dins de la Presó Model de Barcelona (1937), Lleida, Pagès, 2008, 
239 p.

30.	 Manuel Riu i Riu, «El paper dels “castra” en la redistribució de l’hàbitat al comtat 
d’Osona», Ausa, vol. 10, núm. 102-104 (1982), p. 401-409.



65La notació musical datada més antiga d’Europa

fins i tot imaginar que alguns clergues no es mourien del lloc del seu origen, 
com tampoc no ho farien no pocs dels seus feligresos. D’altres, però, com ells, 
també devien retornar-hi o bé arribar-hi de bell nou quan la situació pogué 
semblar-los més segura i quan hi podien albirar un futur més favorable.

I aquests eclesiàstics, representants, si no únics, sí majoritaris, de 
l’estament alfabetitzat de la societat, on haurien rebut la seva formació? 

En els temps altmedievals, en què ser analfabet era considerat un 
mos patriae, és a dir, el més habitual al país, i, més en particular, un mos 
laicorum, això és, la condició més normal dels laics, els únics que sabien de 
lletra eren, en general, els homes i, eventualment, les dones de l’Església.31 
I encara no tots, certament, perquè no mancaven els eclesiàstics, 
particularment les monges, però també alguns sacerdots, que sols havien 
arribat al primer nivell d’instrucció escolar que podríem qualificar de 
primari: al de la lectura, però no al de l’escriptura. Car en aquella època 
primer s’aprenia a llegir i només després a escriure.32 

Tenim constància de l’existència d’eclesiàstics que no passaven del 
primer estadi; que només arribaven a lletrejar. I, tanmateix, sense saber 
escriure, podien seguir els resos i cants de la missa i, eventualment, de l’ofici 
diví. Els mateixos preveres, sols amb la capacitat de la lectura, estaven en 
condicions de celebrar missa i administrar els sagraments si es podien 
valer dels llibres litúrgics escaients. I, en aquells casos en què els llibres 
mancaven, també es podien servir de la simple memòria, una memòria 
que sovint és làbil i, per tant, fàcilment deformadora de l’exactitud d’uns 
textos apresos a l’escola, no sempre diocesana ni monàstica, sinó, qualque 
vegada, sols parroquial. Potser també aquí es donaria alguna situació com 
la reportada per sant Bonifaci, que explica com un prevere de la Bavària 
batejava les criatures amb aquests mots: «Baptizo te in nomine patria et 
filia et spiritus sancti!».33

31.	 Cas, per exemple, d’Em, filla de Guifré; Jesús Alturo, «L’enseignement et 
l’apprentissage de l’écriture en Catalogne au Moyen Âge», a Teaching Writing: learning 
to write: Proceedings of the xvith Colloquium of the Comité international de paléographie 
latine, Londres, King’s College London, Centre for Late Antique & Medieval Studies, 
2008, p. 193-204.

32. 	 Jesús Alturo, «El sistema educativo en la Cataluña altomedieval», Memoria Ecclesiae, 
vol. 12 (1996), p. 31-61.

33.	 Sant Bonifaci, Die Briefe des Heiligen Bonifatius und Lullus = S. Bonifatii et Lulli 
epistolae. Hrsg. von Michael Tangl. Berolini, apud Weidmannos, 1916, núm. 68, col·l. 
«Monumenta Germaniae Historica. Epistolae»; 4. «Epistolae Selectae»; 1.



66 Jesús Alturo i Perucho i Tània Alaix i Gimbert

D’altra banda, ja sant Agustí exhortava els catecúmens instruïts a no 
riure’s dels bisbes i sacerdots que cometien errors gramaticals pel seu 
poc coneixement del llatí.34 I, en les seves obres, també hom sembla que 
queda testimoniat l’ús de la memòria en lloc de la lectura en algunes 
esglésies.35

Però en els anys i la zona que ara ens ocupen, només podem presentar 
el cas d’un clergue en aparença semialfabetitzat,36 Altimir, que no signà 
autògrafament un diploma de l’any 892 en el qual intervingué com a 
testimoni.37 Tots els altres eclesiàstics documentats demostren saber 
escriure; amb major o menor capacitat cal·ligràfica, naturalment; però 
tots en sabien. I la presència de persones alfabetitzades a la Catalunya 
central, en concret al territori d’Osona, a més, és remarcable a partir del 
darrer quart del segle ix, segons hom dedueix de la documentació escrita 
de naturalesa jurídica conservada en quantitat no escassa38 i, en ella, s’hi 
manifesten no sols homes d’Església declarats sinó, fins i tot, personatges 
que no especifiquen ser-ho (però que no per això podem deduir amb total 
seguretat que sempre fossin laics).39 I aquest conjunt se’ns presenta en 
possessió d’un domini de l’art de l’escriptura divers, com hem dit, però 
real; i no sempre mediocre.

34.	 Agustí, sant, bisbe d’Hipona. De catechizandis rudibus. 3a ed. Londres, Methuen & Co, 
1912, cap. 9, p. 33-34, ed. de William Yorke Fausset: «His enim maxime utile est nosse, 
ita esse praeponendas uerbis sententias, ut praeponitur animus corpori. Ex quo fit, 
ut ita malle debeant ueriores quam disertiores audire sermones, sicut malle debent 
prudentiores quam formosiores habere amicos. Nouerint etiam non esse uocem ad 
aures Dei, nisi animi affectum: ita enim non irridebunt, si aliquos antistites et ministros 
Ecclesiae forte animaduerterint, uel cum barbarismis et soloecismis Deum inuocare, 
uel eadem uerba quae pronuntiant non intelligere, perturbateque distingere».

35.	 Sant Agustí, bisbe d’Hipona. Contra litteras Petiliani donatistae libri tres, llibre 2, cap. 30, 
68 (PL 43). «Petilianus dixit: Aut si quisquam carmina sacerdotis memoriter teneat, 
numquid inde sacerdos est, quod ore sacrilego carmen publicat sacerdotis?»

36.	 Només en aparença perquè, de vegades, tot i saber escriure, no signaven autògrafament. 
37.	 Ramon Ordeig i Mata, Els comtats d’Osona i Manresa, doc. 20.
38.	 Aquesta documentació s’ha conservat perquè les propietats que es transferien i, per 

tant, s’hi relacionaven, passaren en un moment o un altre a la catedral de Vic, i, una 
vegada ja restaurat el bisbat, es pogué custodiar al seu arxiu. La manca de seu i, per 
tant, l’absència d’arxiu pot ser el motiu d’haver-se perdut qualsevol altra manifestació 
escrita d’activitat econòmica o transaccional anterior, tot i que no vol dir que aquesta 
fos del tot inexistent.

39.	 Jesús Alturo, «Le statut du scripteur en Catalogne (xiie-xiiie siècles)», a Le statut 
du scripteur au moyen age: actes du xiie colloque scientifique du Comité international de 
paléographie latine, p. 41-50.



67La notació musical datada més antiga d’Europa

A més, l’edat deduïble de diversos personatges amb instrucció escolar 
(alguns d’ells en aparença clarament laics) ens duu a situar l’inici del seu 
aprenentatge a començos del segon quart de segle ix. Aquest seria el cas 
de Centuri, pare del sacerdot Àlbar, rector de Tona, que signà de pròpia 
mà l’acta de l’església en un moment en què, almenys, devia tenir uns 
quaranta-cinc o cinquanta anys i, per tant, hauria après a escriure uns 
anys abans de mitjan segle ix. 

Així doncs, o bé hem de creure que absolutament tot el clergat de la 
Plana de Vic de l’època vingué de fora ja instruït o bé hem de pensar en 
la pervivència, almenys, d’un sistema escolar mínimament estructurat, 
capaç de donar la formació bàsica als clergues.

L’origen geogràfic del bisbe Gotmar i del canonge Adanagell 

Totes aquestes consideracions venen a tomb perquè interessaria de 
saber amb precisió, en particular, l’origen geogràfic i el lloc de formació del 
bisbe Gotmar i del canonge Adanagell, dos dels protagonistes principals 
de l’acta de consagració de Tona i, un i l’altre, sens dubte, determinants 
en l’organització escolar del bisbat de Vic i en la confecció o importació de 
llibres, principalment litúrgics. No cal dir que, en aquest punt, seria molt 
diferent que el seu origen fos narbonès que no pas autòcton.

Però de Gotmar, només podem dir que el seu nom és d’origen 
germànic.40 Aquest personatge podria haver vingut de la Narbonesa; 
més tenint en compte que el territori d’Osona, mentre no recuperà la 
diòcesi, estigué eclesiàsticament regit pel metropolità de Narbona. Però, 
així mateix, podria haver nascut al nostre país, perquè no hem d’oblidar 
que, d’acord amb el testimoniatge d’Idalguer, també participaren en la 
direcció eclesiàstica de la Plana de Vic els bisbes catalans sufraganis, car 
l’arquebisbe Sigebod tenia sota la seva autoritat l’Església de Vic «tam per 
se quam per suos conuicinos sufraganeos». A més, Gotmar sembla establert a 
les terres d’Osona des de bastant abans de la restauració per les propietats 
que hi posseïa quan encara era arxiprest, si no d’abans i tot. D’altra banda, 
la seva escriptura té encara una forta empremta de la visigòtica, amb ús, 
per exemple, de la típica te tancada, si bé recorre ja a la a carolina; i sabem 
que la vella escriptura visigòtica fou substituïda, si més no en els centres 

40.	 Dieter Kremer, Die germanischen Personennamen in Katalonien: Namensammlung und 
Etymologisches, Barcelona, Institut d’Estudis Catalans, 1972, p. 134-137.



68 Jesús Alturo i Perucho i Tània Alaix i Gimbert

culturals importants, per la nova carolina, de primer a la Septimània, 
a partir del segon quart del segle ix.41 Per tant, si Gotmar hagués rebut 
la seva formació en una escola narbonesa (i atès que va morir un 19 de 
juny del 899,42 podem imaginar que naixeria cap als anys 830-840 i que 
aprendria a escriure vers el decenni 840-850), es faria una mica estrany en 
ell aquest arcaisme gràfic.43

41.	 Jesús Alturo, «La escritura visigótica de origen transpirenaico: una aproximación a 
sus particularidades», Hispania Sacra, vol. 46, núm. 93 (1994), p. 33-64; Jesús Alturo, 
«La escritura visigótica», a Juan Carlos Galende, Susana Cabezas Fontanillas i Nicolás 
Ávila Seoane (coord.), Paleografía y escritura hispánica, Madrid, Síntesis, 2016, p. 111-
126.

42.	 Segons la nota necrològica afegida al martirologi de Vic, ms. 129 (xliii), f. 45v. Vegeu 
Miquel S. Gros i Pujol, «Els antics necrologis de la catedral de Vic (vers 1015-1054)», 
p. 85. «Item eodem die obiit Gotmarus, Ausonensis episcopus, qui primus fuit in 
restauratione istius terre.»

43.	 Per una altra part, no estem tan convençuts que l’actitud antinarbonesa que manifesta 
el bisbe Gotmar, que, segons el relat de la Vita sancti Theodardi, juntament amb 
Frodoí de Barcelona, hauria fet costat a Esclua d’Urgell i fins i tot hauria consagrat 
bisbe de Girona Ermemir, en oposició a Serfdedéu, sigui una interpolació literària 
tan completa i evident com vol Robert-Henri Bautier, «La prétendue dissidance de 
l’épiscopat catalan et le faux concile de “Portu” de 887-890», Bulletin Philologique et 
Historique jusqu’à 1610 du Comité des Travaux Historiques et Scientifiques (1961), p. 494-
495. Recordem les paraules de l’autor de la Vita: «Horum omnium duo Ingobertus, 
et Seruus Dei proclamationum suarum literas attulerunt, atque obtulerumt caeteris 
Episcopis, et insuper uiuae uocis colloquio suas sibi iniuste irrogatas ab Acephalis 
Antiscopis in conspectu qui aderant omnium exposuerunt iniurias. Conuentus de 
hoc praedictus Godmarus, maxime autem quod Ermemirum ordinare cum praefato 
Sclua, et Frodonio praesumpserat, causas illico suae praesumptionis, et temeritatis 
coram omnibus, qui aderant, retulit, et quomodo a Comite Suario compulsus [...] 
egerit. Quodcirca nudus pedibus, soloque prostratus luctuosis uocibus se peccasse, 
seque grauiter errasse confessus est, unde et ueniam uix ita promeruit, ut nullum 
deinceps cum supra memoratis Antiscopis, nec ipse, nec quispiam ex domesticis 
eius haberet consortium, neque quoduis eis praestaret obsequium uel famulatum, 
donec satisfacerem super perpetrato scelere». Citem aquí pel text que ara tenim a mà, 
Guillaume Catel, Memoires de l’histoire du Languedoc, curieusement et fidelement recueillis 
de diuers autheurs grecs, latins, françois & espagnols & de plusieurs titres & chartes tirés des 
archifs des villes & communautez de la mesme prouince, et autres circonuoisines, Tolose, 
Pierre Bosc, 1633, «Sainct Theodard», p. 764. Si així fos, potser disposaríem d’un altre 
indici, per minso que sigui, de la condició no septimana de Gotmar, contràriament 
al cas de Serfdedéu, del qual, en ser elegit bisbe de Girona, quan la clerecia gironina 
demanà el consentiment de l’arquebisbe de Narbona, hom ressaltà el caràcter de 
natural de la Septimània, on també havia estat educat: «Eligentes siquidem in ordine 
presulatus predicte sedis uirum preclarum et inclitum, terre prefate natum et nutritum, 
sacerdotem nomine Seruumdei, si uoluntas Dei adfuerit et uestra consentio, uolumus 
et petimus ut curam pastoralis regiminis super nos accipiat», Santiago Sobrequés, 



69La notació musical datada més antiga d’Europa

Pel que fa al seu nom, recordem que l’escriu sempre en una escriptura 
capital de poca qualitat, que la podia haver après en una escola narbonesa, 
però, atesa la presència d’altres eclesiàstics que empren el mateix tipus 
d’escriptura, i de caràcter més cal·ligràfic, sense tantes probabilitats de 
tenir un origen forani,44 l’hauria pogut aprendre així mateix en alguna 
escola autòctona supervivent.45

En definitiva, si haguéssim de prendre partit, segurament ens 
decantaríem a favor d’un origen autòcton per a Gotmar; però no sense un 
punt de dubitació.46

Sebastià Riera i Manuel Rovira. Els comtats de Girona, Besalú, Empúries i Peralada, 
revisat i completat per Ramon Ordeig i Mata. Barcelona, Institut d’Estudis Catalans, 
2003, doc. 66, col·l. «Catalunya Carolíngia»; 5.

44.   Com sembla el cas dels preveres Sambard (any 889) i Elias (any 893), entre d’altres.
45. 	 En qualsevol cas, ni que sigui de passada, diguem que la seva lletra, de mòdul gran i 

de traços decidits, sembla revelar un tarannà enèrgic, sense excloure una personalitat 
un xic altiva. L’elogi que li tributa el seu successor Idalguer, que es refereix a ell com 
de «diuinae memoriae», podria deure’s de nou al to ditiràmbic que sembla emprar 
Idalguer en tot el seu parlament; Ramon Ordeig i Mata, Els comtats d’Osona i Manresa, 
doc. 75. Semblantment potser podríem interpretar les qualitats que li reconeix 
Adanagell en caracteritzar-lo com a «eximius uirque pacificus, almusue pater, 
reuerentissimus summusque sacerdos»; Ramon Ordeig i Mata, Els comtats d’Osona i 
Manresa, doc. 9. 

46. 	 Mn. Miquel S. Gros, s. v. «Gotmar» en el Diccionari d’història eclesiàstica de Catalunya, 
dir. Ramon Corts, Joan Galtés, Albert Manent, Barcelona, Generalitat de Catalunya: 
Claret, 1998-2001, vol. 2, p. 301, el qualifica de «clergue narbonès», però més tard 
sembla presentar aquesta hipòtesi més dubitativament. Vegeu Miquel S. Gros i 
Pujol, La biblioteca episcopal de Vic: un patrimoni bibliogràfic d’onze segles, Vic, Biblioteca 
Episcopal, Patronat d’Estudis Osonencs, 2006, p. 16, on afirma que Gotmar fou 
«segurament un clergue narbonès». En qualsevol cas aquesta particularitat explicaria 
que les restes de llibres més antics conservats a Vic, tots de final del segle ix (i un 
psaltiri litúrgic hispànic potser de la darreria del s. viii), haurien arribat amb Gotmar. 
És certament una possibilitat, encara que aquests llibres foranis també haurien pogut 
arribar a Vic per altres vies; més tenint en compte que, exceptuat el susdit psaltiri, 
aquests llibres, en aparença certament narbonesos, serien copiats a final del segle ix 
i, no improbablement, en un moment en què Gotmar ja estaria instal·lat a la Plana 
de Vic, si més no, com a arxiprest. També Anscari M. Mundó, «La cultura escrita 
dels segles ix al xii a Catalunya», a Catalunya Romànica, dir. Antoni Pladevall i Font, 
Barcelona, Enciclopèdia Catalana, 1994. vol. 1, p. 152, afirmà taxativament: «Gotmar 
era clergue de Narbona; la qual cosa explica l’entrada clara de la lletra carolina a 
Osona». Però ja hem vist que Gotmar no emprava l’escriptura carolina, sinó, com a 
molt, la mixta de transició visigòticocarolina. Per tant, ateses les consideracions que 
ens duu a fer les particularitats de l’escriptura que empra Gotmar i els indicis adduïts 
d’un assentament d’ell en terres osonenques uns quants anys abans d’esdevenir 
bisbe (i tal vegada una actitud episcopal oposada a alguna decisió de l’arquebisbat 



70 Jesús Alturo i Perucho i Tània Alaix i Gimbert

Pel que fa al canonge Adanagell, actiu ja abans del 887, que farà de 
secretari al bisbe Gotmar, segurament perquè era un dels eclesiàstics amb 
major nivell cultural del moment dins l’àmbit de la Plana de Vic, tampoc 
no podem saber amb certesa absoluta gaires detalls de la seva vida. Sobre 
el seu origen, de primer, potser caldria pensar en una rel narbonesa. 
Abonaria potser aquesta hipòtesi el coneixement i l’ús primerenc que 
fa de l’alfabet grec,47 o de fórmules diplomàtiques emprades en la 
documentació de Narbona,48 origen que quedaria reforçat si es ratifiqués 
la procedència narbonesa del bisbe Gotmar, al qual serví tan fidelment i 
constant. L’ús que fa de la «littera elongata» sembla deure’s a influència 
franca, però altres escribes clarament catalans també hi recorregueren.49 
A més, les restes de visigotisme ben visibles en la seva escriptura carolina 
(as obertes, tes tancades, es dretes, is altes) fa malpensar en aquest sentit, 
encara més que en el cas de Gotmar, car Adanagell devia ésser força 
més jove que aquest, donat que el trobem actiu fins al 925.50 I és que es 
tractaria d’un més que notable arcaisme, més sorprenent encara en un 
escriba culte i, per tant, atent a les novetats del moment. Per una altra 
part, l’etimologia del seu nom també ens porta a un origen gòtic,51 ben 
testimoniat en els nostres comtats entre personatges coetanis.52 I sabem 
que tingué també un germà, de nom Plàcid, que el premorí i que, com 

de Narbona), només ens manté en el dubte de la nostra atribució a un origen català 
l’opinió contrària dels grans erudits A. M. Mundó i M. S. Gros.

47.	 Sobre el coneixement del grec a Catalunya, vegeu Michel Zimmermann, «La 
connaissance du grec en Catalogne du ixe au xie siècle», a Haut Moyen-Age: culture, 
éducation et société: études offertes à Pierre Riché, La Garenne-Colombes, Erasme, 1990, p. 
493-515.

48.	 Com la que assenyala Ramon Ordeig i Mata, Les dotalies de les esglésies de Catalunya 
(segles ix-xii), Vic, Ramon Ordeig i Mata, 1993-2004, doc. 9.

49.	 Efrem E. Compte i Josep Requesens, «Influències de l’escriptura de les cancelleries fran-
ques en els documents de la Marca Hispànica», a I Col·loqui d’Història del Monaquisme 
Català, Santes Creus, 1966, vol. 2, Santes Creus, Arxiu Bibliogràfic de Santes Creus, 
1967-1969, p. 51-57.

50. 	 Ramon Ordeig i Mata, Els comtats d’Osona i Manresa, doc. 285.
51. 	 Dieter Kremer, Die germanischen Personennamen in Katalonien, p. 71. Joan Coromines, 

Onomasticon Cataloniae, vol. 7, Barcelona, Curial: Caixa de Pensions “La Caixa”, 1989-
1997, p. 411, en intentar explicar el nom del petit veïnat de Valldaneu, dona com una 
de les possibilitats partir del mot uillare seguit d’un nom germànic, «que potser fóra 
l’Athanagild, tan conegut en la Hispània visigoda, i en particular en terra catalana, en 
les seves variants Danagildus a. 1031 i Adanagilde, a. 976».

52. 	 Jordi Bolós i Josep Moran, Repertori d’antropònims catalans (RAC), vol. 1, Barcelona, 
Institut d’Estudis Catalans, 1994, p. 81-82.



71La notació musical datada més antiga d’Europa

ell, vivia a Osona. En definitiva, tampoc en aquest cas es fa fàcil de 
determinar amb total seguretat la provinença geogràfica d’Adanagell, 
però aquí encara descartaríem menys un origen autòcton (català, no 
necessàriament vigatà).53

Tot inclina a pensar, doncs, que cap argument definitiu no impideix 
de creure que, si més no, una part considerable del clergat de la diòcesi 
restaurada de Vic era natural del terrer i presumiblement hauria rebut la 
seva formació en escoles subsistents, ni que fos en l’àmbit domèstic de 
les cases dels mateixos preveres ensenyants, com anys a venir, al segle xi, 
encara veurem fer al cèlebre canonge Ermemir Quintilà,54 o també a un 
sacerdot anomenat Bonfill, que amb motiu de l’acta de dedicació de Sant 
Julià de Vilatorta, del 15 de maig de 1050, llegà els seus llibres a aquesta 
església per a ús dels seus clergues, especialment els que ell havia educat: 
«ut semper in iure ipsius ecclesiae maneant, et clerici tenentes eam in eis 
legant, maxime illi clerici quos ego docui et nutriui».55

Els llibres i les biblioteques

Els llibres d’aquesta època, d’origen o procedència56 vigatana, que ens 
han pervingut, són pocs. Per als més antics disposem sols d’algunes restes 
fragmentàries, però també tenim constància documental de la circulació 
d’altres; sempre en ambient eclesiàstic, és clar. I és que calia, si més no, 
un mínim de llibres litúrgics, que no hem de pensar tampoc que vindrien 
en llur totalitat de Narbona. La producció del país, amb majors o menors 
dificultats, no s’aturaria. Si es podien expedir documents, alguns dels 
quals força solemnes, també es podrien copiar còdexs.57

53. 	 Per al cas concret d’Adanagell, no exclouríem un origen gironí, territori on la nova 
escriptura carolina penetrà abans que no pas en la part urgellesa. Vegeu Jesús Alturo, 
«La escritura visigótica: estado de la cuestión», Archiv für Diplomatik, vol. 50 (2004), p. 
347-386.

54.	 Vegeu la nota 1.
55.	 Ramon Ordeig i Mata, Les dotalies de les esglésies de Catalunya (segles ix-xii), doc. 188.
56.	 Diferenciem aquí sempre entre origen, lloc del centre de producció d’un llibre, i 

procedència, persones o institucions que el van posseir.
57.	 Mn. Miquel S. Gros, La biblioteca episcopal de Vic, p. 25, àdhuc suggereix la possibilitat 

que l’autor de la còpia d’un Liber iudicum, només conservat actualment en un foli (ms. 
Dipòsit MSG s/n), podria deure’s a la mà del nostre canonge Adanagell. Tanmateix, 
en aquest cas, no som nosaltres d’aquest parer (basti observar les ges), però sí creiem 
que el còdex és obra d’un escriba coetani i conterrani seu.



72 Jesús Alturo i Perucho i Tània Alaix i Gimbert

Però la falta de suficients elements comparatius a partir d’una base 
segura fa que no sempre puguem estar convençuts de les atribucions 
geogràfiques i, per tant, tampoc de les cronològiques, que apliquem a les 
restes conservades.

Fixem-nos en el testimoni aparentment més antic conservat. Correspon 
a un bifoli en escriptura visigòtica de bona qualitat, que transmet un psaltiri 
litúrgic hispànic amb antífones i oracions sàlmiques. Es tracta del ms. Vic, 
ABEV, ms. 259. f. 1v-2, que ha estat estudiat en detall per M. S. Gros, que, 
de primer, el considerà d’origen urgellès o gironí,58 i després narbonès.59 
També suggerí aquest origen ultrapirinenc A. M. Mundó.60 La coincidència 
final de parer entre aquests dos grans coneixedors dels còdexs catalans i 
narbonesos inspira confiança pel que fa a aquesta darrera atribució.

Però les discrepàncies que aquests dos eminents erudits manifesten 
en altres casos sobre aquests còdexs més antics ens desconcerten. I, 
naturalment, segons els considerem d’un origen o un altre, la datació, com 
acabem de dir, pot variar notablement. Així, per al professor Mundó,61 
serien d’origen vigatà, la Bíblia ms. 255, l’homiliari de l’ofici ms. 60, la 
Història eclesiàstica tripartita de Cassiodor ms. 166, el passioner frag. X/1 
i els Comentaris als psalms de sant Agustí frag. XXV/2, que, en opinió de 
Mn. Gros,62 vindrien de la Narbonesa. 

Un i altre concorden, però, en el caràcter vigatà dels manuscrits 
següents: un antifonari de la missa amb notació neumàtica catalana, ms. 
122; un foli del Liber iudicum, ms. dipòsit MSG, s/n; una Bíblia, ms. 255, 
f. 1;63 un leccionari de l’ofici, ms. frag. IX/27; un sacramentari, ms. frag. 
I/8; uns Diàlegs de sant Gregori, ms. 38 (XCVII), i una Regla del Concili 

58.	 Miquel S. Gros i Pujol, «El fragment del Liber psalmorum hispànic, Vic, Mus. Epis., 
MS. 259», Revista Catalana de Teologia, vol. 2, núm. 2 (1977), p. 437. Disponible també 
en línia a: <http://www.raco.cat/index.php/RevistaTeologia/article/view/65840>. 
(Consulta: 30 març 2017).

59.	 Miquel S. Gros i Pujol, La biblioteca episcopal de Vic, p. 14.
60.	 Anscari M. Mundó, «La cultura escrita dels segles ix al xii a Catalunya», p. 152.
61.	 Anscari M. Mundó, «La cultura escrita dels segles ix al xii a Catalunya», p. 152-153.
62.	 Miquel S. Gros i Pujol, La biblioteca episcopal de Vic, p. 32.
63.	 Segons Mn. Gros, «segurament és la primera gran obra de l’escriptori osonenc». 

Vegeu Miquel S. Gros i Pujol, La biblioteca episcopal de Vic, p. 26. Un magnífic panorama 
sobre les bíblies de Vic a Miquel S. Gros i Pujol, «Fragments de Bíblies llatines del 
Museu Episcopal de Vic», Revista Catalana de Teologia, vol. 3, núm. 1 (1978), p. 159. 
Disponible també en línia a: <http://www.raco.cat/index.php/RevistaTeologia/
article/view/65880>. (Consulta: 30 març 2017).



73La notació musical datada més antiga d’Europa

d’Aquisgrà, ms. 128c (XVIIc), per citar només els còdexs més antics; alguns, 
però, ja clarament del segle x.

Tanmateix no és ara el moment d’entrar en aquestes qüestions, que 
deixem per a una altra ocasió.

Però també tenim notícia, com hem dit, de diversos llibres esmentats 
en les actes de dotació de noves o refetes esglésies, o en algun testament. 
Per a complir les funcions parroquials, com hem recordat suara, calia 
un conjunt de llibres litúrgics imprescindibles. Quan el bisbe Gotmar va 
dotar i consagrar l’església de Sant Andreu de Tona, el prevere Àlbar, que 
n’era el rector, li va fer donació d’un missal, d’un lliçoner i d’un psaltiri, i 
el prevere Recared, canonge de Vic, li lliurà encara un altre lliçoner. 

Uns mesos més tard, hom dotà l’església del monestir de Santa Maria 
de Ripoll. En aquesta avinentesa foren els comtes Guifré i Guinedella els 
qui li lliuraren un missal i un lliçoner.

El 25 de juny de 890, hom dotà igualment l’església de Sant Pere de 
Ripoll. Daguí i els seus confrares monjos li donaren llavors un conjunt de 
llibres «secundum possibilitatem nostram», que foren un heptàtic, això 
és, els set primers llibres de la Bíblia, un homiliari, un missal i un ordinari.

Ja es veu que els primers llibres parroquials eren el missal i el lliçoner, 
imprescindibles per a la celebració eucarística. Justament aquests 
foren donats pel mateix bisbe Gotmar de Vic a l’església de Sant Martí 
d’Aiguafreda de Dalt el dia de la seva dotació el 5 d’agost de 898. I, 
semblantment, el prevere Vininza (segurament error de transcripció per 
Witiza), que l’havia fet edificar, dotà l’església de Santa Maria de Lluçà, el 
dia de la seva consagració, el 22 de maig de 905, amb els habituals missal i 
lliçoner, però també amb els freqüents psaltiri i antifoner.64 No mancaven, 
doncs, llibres amb notació musical.

A mesura que ens endinsem en el nou segle x, la producció bibliogràfica 
augmenta. En realitat, al segle x i més encara, al segle xi, la catedral de 
Vic, com el monestir de Ripoll,65 assolirà un nivell cultural molt notable. 
I, de fet, des de final del segle x, si més no, l’Església vigatana disposarà 
d’un ric patrimoni i de no pocs importants recursos, cosa que afavorirà el 
desenvolupament cultural. A la possessió de castells, s’afegiran els drets 
judicials, de peatge, de rendes del mercat, i la seca i la senyoria de la ciutat 

64.	 Ramon Ordeig i Mata, Els comtats d’Osona i Manresa, doc. 31.
65.	 Magnífica és la reconstrucció que fa del diplomatari d’aquest monestir Ramon Ordeig 

i Mata, Diplomatari del monestir de Ripoll, Vic, EH, 2015-2016, 2 vol.



74 Jesús Alturo i Perucho i Tània Alaix i Gimbert

de Vic. Aquest domini sobre la ciutat venia ajudat, a més, pel fet que el 
vescomte residia al castell de Cardona.66

Quan el 8 de novembre de 906 el bisbe Idalguer consagrà l’església de 
Santa Maria de Manlleu, restaurada pel veguer Fedanci, aquest li donà, 
juntament amb la seva mare Bella, a més d’un missal i d’un lliçoner, un 
antifoner, un passioner i un llibre «dispositum»67 (s’entén, com en la 
dotalia de Sant Pere de Graudescales, un «euangeliarium disposito»).

En la seva darrera voluntat,68 el bisbe Idalguer llegà, entre altres béns, 
una notable biblioteca per a l’època, que destinà a la seva catedral. Estava 
constituïda pels llibres següents: «missale [quodi]cem I, lectionarium I, 
Prophetarum I, Passiones Apostolorum quodicem I, Hactus Apostolorum 
et Epistolas Pauli quodicem I, Cannonem quodicem I, Smaragdum 
quodicem I, antifonarium I». 69

La del bisbe Idalguer és una petita col·lecció de llibres que ens informa 
de retop del procediment més habitual per enriquir les biblioteques 
catedralícies o monàstiques, les més importants del moment. Era aquesta 
la donació dels propis membres de la institució on havien servit. Els 
testaments de bisbes i canonges, però també d’altres eclesiàstics, més que 
no pas l’activitat dels propis escriptoris (suposat que aquests existissin 
en el nostre terrer, entesos en el sentit de sales especialment destinades a 
la còpia de llibres), seran possiblement la via més efectiva per formar les 
biblioteques de les esmentades institucions, les quals pel reduït nombre 
de llibres posseïts no necessitaran tampoc, abans de la baixa edat mitjana, 
una habitació especial per a la conservació i consulta dels llibres.70

D’altra banda, ja hom veu que la composició d’aquesta «biblioteca» 
està formada per un sol llibre bíblic, el dels Profetes, car l’alt cost de la 
Bíblia sencera la feia sovint prohibitiva.71 La majoria eren llibres litúrgics: 

66.	 Paul H. Freedman, Tradició i regeneració a la Catalunya medieval, p. 33.
67.	 Ramon Ordeig i Mata, Les dotalies de les esglésies de Catalunya (segles ix-xii), doc. 33.
68.	 Posada per escrit pel levita Otger, sens dubte, jove i triat per la seva notable capacitat, 

reflectida en la qualitat de la seva lletra i en el seu bon llatí.
69.	 Ramon Ordeig i Mata, Els comtats d’Osona i Manresa, doc. 78.
70.	 Jesús Alturo, Història del llibre manuscrit, Barcelona, Generalitat de Catalunya, Entitat 

Autònoma del Diari Oficial i de Publicacions, 2003, p. 128-130.
71.	 Sí que la tenia sencera i, per això, l’anomenaven «bibliotheca» ja des del temps de sant 

Jeroni, el bisbe Sisebut d’Urgell, que la llegà en el seu testament de l’any 839. Vegeu 
Jesús Alturo, «Les inventaires de livres en Catalogne du ixe au xiie siècles», Scriptorium: 
Revue Internationale des Études Relatives aux Manuscrits, vol. 50, núm. 2 (1996), p. 370-379. 
Un primer intent de cens de bíblies senceres o fragmentàries produïdes a la Catalunya 



75La notació musical datada més antiga d’Europa

un missal, un lliçoner, un passioner dels apòstols, un antifonari; però 
també les Actes dels apòstols i les epístoles paulines. A més, hi constatem 
un llibre de dret canònic i un Esmeragde, segurament el seu comentari a 
les lectures bíbliques de la missa. Del passioner, n’haurien pogut quedar 
algunes restes fragmentàries (l’esmentat frag. X/1).

I, òbviament, aquests llibres existents el 908 devien d’haver estat 
copiats, si més no, en llur majoria ja al llarg de la centúria anterior. I no cal 
pensar que tots ells vinguessin de fora; als centres culturals del país i, en 
concret, de Vic, també se’n devien produir, com hem suggerit.72 

La data i el possible procés de la confecció de l’acta de consagració de 
l’església de Tona i de la incorporació de l’antífona

Per tant, l’acta de la consagració i dotació de l’església de Tona sorgí en un 
ambient autòcton no del tot erm des del punt de vista cultural. Però passem 
ara a tractar alguns dels seus punts més conflictius. Recordem de primer 
que la seva datació exacta és problemàtica. L’acta original diu que «l’eximi 
i pacífic baró, el nodridor pare, i reverendíssim i summe sacerdot Gotmar» 
consagrà la predita església «sub anno incarnationis Domini nostri Iesu 
Christi dccc lxxx viii, indicione vi seu sub anno primo quod ouiit Karolus 
imperator, Christo regnante, rege spectantem, seu in die idus ianuarii».

Atès, però, que el 13 de gener de l’any 888, que és la data que cal 
entendre si volem ajustar els diversos còmputs emprats, correspon al dia 

altmedieval, hom el pot veure a Jesús Alturo, «Corpus biblicum medii aevi Cataloniae: 
códices, fragmentos, membra disiecta y referencias librarias: una primera aproximación», 
Memoria Ecclesiae, núm. 38 (2013), p. 69-114. Per al tema són fonamentals els estudis de 
Miquel S. Gros i Pujol, «Fragments de Bíblies llatines del Museu Episcopal de Vic».; 
Anscari M. Mundó, Les bíblies de Ripoll, Vic, Bisbat de Vic, 2002-2010, 3 vol.; Armand 
Puig i Tàrrech, «La Bíblia Llatina en els països de llengua catalana fins al segle xiii», 
Revista Catalana de Teologia, vol. 28, núm. 1 (2003), p. 103-134. Disponible també en línia 
a: <http://www.raco.cat/index.php/RevistaTeologia/article/view/71282/100360>. 
(Consulta: 30 març 2017), i Armand Puig i Tàrrech, La Bíblia a Catalunya, València i les 
Illes fins al segle xv: lliçó inaugural, curs 1997/98, Tarragona, Institut Superior de Ciències 
Religioses Sant Fructuós, Arquebisbat de Tarragona, 1997, 112 p.

72.	 Eduard Junyent, «La biblioteca de la canónica de Vich en los siglos x-xi», a Gesammelte 
Aufsätze zur Kulturgeschichte Spaniens, Münster in Westfalen, Aschendorffsche 
Verlagsbuchhandlung, 1963, p. 136-145, col·l. «Spanische Forschungen der 
Görresgesellschaft. Erste Reihe»; 21; Miquel S. Gros i Pujol, La biblioteca episcopal 
de Vic; Jesús Alturo, «Les inventaires de livres en Catalogne du ixe au xiie siècles», 
Scriptorium; Jesús Alturo, Història del llibre manuscrit.



76 Jesús Alturo i Perucho i Tània Alaix i Gimbert

de la defunció de l’emperador Carles III, resulta evident que, per eficaços 
que fossin els troters de l’època, la notícia del traspàs del sobirà franc no 
podia haver arribat a coneixença dels participants en el solemne acte de 
consagració del nou temple.

Però, tal com ja va constatar el gran diplomatista Ficker73 i després 
va precisar el no menys insigne Bresslau,74 de vegades els diplomes no 
van datats pel dia de la conscriptio, sinó pel de l’actio. Un moment, en 
efecte, és el de la realització de l’acció jurídica, actio, i un altre, el de la 
seva escripturització, conscriptio. L’actio i la conscriptio, normalment, són 
coincidents en el temps, però no sempre. I cal suposar que, en el cas 
de la dotalia de l’església de Tona, succeí d’aquesta manera. La data 
consignada és la de l’actio, no la de la conscriptio.75 I per què, si no era 
aquest el procediment més usual?

La manera de fer més habitual devia ser, en efecte, que el text de l’acta 
de consagració i dotació fos escrit a la cúria del bisbat o a casa de l’escriba, 
i que es reservessin les signatures per estampar-les in situ després de la 
consagració. Però és evident que, en el cas de Tona, no es procedí d’aquesta 
manera. Una possible explicació podria ésser que, uns dies abans, en el 
moment d’haver de preparar el diploma, el secretari del bisbe, Adanagell, 
no ho pogués fer, bé per estar absent de Vic o bé, més probablement, per 
malaltia. Tanmateix, anunciada la data de la consagració i començats a 
fer els preparatius, no devia ésser possible un ajornament. Hom duria a 
terme, doncs, la consagració, però es reservaria la realització del document 
acreditatiu per quan pogués escriure’l Adanagell.

Passats uns dies,76 els suficients per poder estar assabentats de la mort 
del sobirà del regne franc, potser una delegació de Tona, presidida pel 
rector Àlbar, es desplaçaria fins al domicili d’Adanagell per recollir-hi 

73.	 Julius Ficker, Beiträge zur Urkundenlehre, vol. 1 [Neudruck der Ausgabe Innsbruck 
1877-1878], Aalen, Scientia, 1966, p. 60-266.

74.	 Harry Bresslau, Handbuch der Urkundenlehre für Deutschland und Italien, vol. 2, 3. Aufl. 
Berlín, De Gruyter, 1958, p. 62-90.

75.	 Així ho pensa també Ramon Ordeig i Mata, Les dotalies de les esglésies de Catalunya 
(segles ix-xii), p. 36. Amb tot, aquest estudiós no deixa de creure que la presència de 
l’antífona al capdavall del pergamí «demostra que l’escriptura es redactà abans de la 
cerimònia».

76.	 Però no tants com per haver acceptat el nou monarca Odó, car recordem que en el 
cronograma encara consta l’expressió «Christo regnante, rege spectantem», que no 
tornarà a ser usada ni per Gotmar ni per Adanagell.



77La notació musical datada més antiga d’Europa

el diploma ja preparat aleshores per ell. Adanagell, com altres canonges 
de la catedral vigatana, tenia propietats i vivendes en diferents punts 
d’Osona. Sabem que posseïa cases a Formigons, Riudeperes, Gurb i Vic. 
Però el més probable és que visqués habitualment al domicili de Vic.

Ara bé, si era així, sobta que el bisbe Gotmar no aprofités l’avinentesa 
per signar, també ell, l’acta, contràriament al que tenia per costum77 i era 
propi de tots els bisbes consagrants. I aquest solemne diploma és, sense 
cap mena de dubte, original i autèntic. Per tant, també haurem de creure 
que el bisbe era absent o estava impedit per malaltia. Aquí, però, atès 
l’any que corria, podem imaginar que Gotmar s’havia absentat de Vic, 
possiblement per participar en la consagració d’Adolf com a bisbe de 
la nova diòcesi de Pallars,78 segregada de la d’Urgell per iniciativa del 
bisbe intrús Esclua, que, ajudat pel comte Sunyer d’Empúries i pel comte 
Ramon de Pallars, volia reconstruir la província eclesiàstica Tarraconense 
amb la col·laboració inicial de Frodoí de Barcelona, però també de Gotmar 
de Vic.79

Retornada la delegació a Tona, els seus components no és de creure 
que es retiressin a llurs cases sense passar abans per l’església, on resarien 
i cantarien. A més, els estarien esperant a l’església, possiblement, altres 
veïns que no s’haurien pogut desplaçar a buscar el diploma. Per això 
les signatures no autògrafes dels signataris tenen dos autors diferents. 
Els primers firmants correspondrien, si la nostra teoria no és errònia, als 
desplaçats fins a la casa d’Adanagell, on haurien estat assistits per ell 
mateix per tal de deixar constància heterògrafa de la seva presència i del 
seu nom; la resta signarien per mà d’un altre eclesiàstic, però a Tona. 

D’altra banda, l’escriptura d’aquesta segona mà, encarregada de 
la firma heterògrafa dels signataris no desplaçats, s’assembla força a 
la d’un jove exorcista, de nom Baldovigi,80 que apareix, com a prevere 

77.	 Costaria de creure que, en un cas de tanta solemnitat, l’absència de la seva signatura 
es degués a un oblit, com suggereix Manuel Rovira, «L’acta de consagració i dotació 
de l’església de Tona», a Tona 889-1989, p. [17-20].

78.	 Si la nostra teoria no és incorrecta, també serviria per situar amb més precisió el 
moment de la unció episcopal d’Adolf de Pallars, que hauria d’ésser, probablement, 
entre final de gener i el 20 d’abril del 888, dia que Gotmar consagrà l’església de Santa 
Maria de Ripoll.

79.	 Ramon d’Abadal, Els temps i el regiment del comte Guifré el Pilós, Barcelona, Institut 
d’Estudis Catalans; Sabadell, Ausa, 1989, p. 71.

80.	 Fixem-nos sobretot en les ges o en la unió cursivitzant de la síl·laba gi. 



78 Jesús Alturo i Perucho i Tània Alaix i Gimbert

i parafonista, el 22 de maig de 905 amb motiu de la dotació pel bisbe 
Idalguer de l’església de Santa Maria de Lluçà.81

Però, a més a més, cal tenir present que, a diferència del que 
unànimement fins ara hom ha cregut, l’antífona amb notació musical 
catalana afegida in campo aperto al peu del pergamí, no es deu a la ploma 
d’Adanagell, sinó a la d’un altre eclesiàstic coetani, però anònim. Malgrat 
que aquesta notació musical es llegeix amb certa dificultat, si ho fem amb 
atenció, no és difícil de constatar que fou escrita per una tercera mà i no 
per Adanagell. 

Tal vegada aquesta tercera mà podria correspondre a la del mestre del 
futur parafonista Baldovigi. Aquest mestre anònim l’hauria incorporat 
segurament el mateix dia que Adanagell lliuraria el diploma a la delegació 
procedent de Tona i probablement a casa del mateix Adanagell. I ho 
hauria fet en la part més extrema del pergamí per deixar espai per a les 
signatures que mancaven. I per què es va introduir aquest afegit?

Els qui han defensat que l’antífona fou escrita per Adanagell, que, 
segons ells, hauria redactat el diploma abans de la consagració, pensen que 
aquesta notació es féu necessària perquè l’antífona només s’interpretava 
en ocasions excepcionals i perquè, difícil de recordar, no restés oblidada a 
la seu de Vic.82 Però Gotmar, acompanyat dels seus canonges, també havia 
consagrat el 24 de juny de 887 l’església de Sant Joan de les Abadesses, 
sense tenir necessitat d’aquesta anotació, com tampoc no la tingué en les 
actes de consagracions posteriors, com la de Santa Maria de Ripoll del 20 
d’abril de 888, la de Sant Pere de Ripoll del 25 de juny de 890 o la de Sant 
Martí d’Aiguafreda de Dalt del 5 d’agost de 898.

És per aquest motiu que, per part nostra, més aviat creuríem que 
l’antífona musicada fou afegida al domicili d’Adanagell pel mestre de 
Baldovigi per tal que aquest jove clergue, que acompanyaria la delegació 
de Tona en el seu retorn, la pogués cantar a l’església de Sant Andreu.

El dia de la consagració, el 13 de gener de 888, segurament fou el 
mestre anònim qui cantà l’antífona, sense que, atesa la seva experiència, 

81.	 Així creiem que cal interpretar el nom fantasma «Baldojuguis» que apareix en la còpia 
d’aquest diploma perdut en la seva versió original. Vegeu Ramon Ordeig i Mata, Els 
comtats d’Osona i Manresa, doc. 31.

82.	 Així ho creu, per exemple, Joaquim Garrigosa, «L’acta de consagració i dotació de 
l’església de Tona», a Tona 889-1989, p. [27-30], i Joaquim Garrigosa, La música a 
Catalunya fins al segle xiii, p. 310-313.



79La notació musical datada més antiga d’Europa

tingués necessitat de recordar-la per escrit. En canvi, al seu jove deixeble, 
amb menys pràctica, potser encara li caldria l’ajut de l’escriptura, cosa 
que explicaria la seva presència en aquest diploma. 

D’altra banda, ens sembla que, fins ara, no ha estat del tot ben 
interpretat el text de l’antífona, que diu al peu de la lletra: «Surgite, 
sancti, de abitationibus uestris; loca sanctificate et pleuem benedicite et 
nos homines peccatores in pace custodite».

És evident, però, que l’escriba va ometre el mot «Dei» esperable 
després de «sancti» per una haplografia motivada per la preposició «de» 
que segueix. Per tant, «Dei» només es pot incloure en l’edició com a 
reconstrucció textual, no com a lectura paleogràfica.

Un últim mot encara sobre aspectes musicals. En l’acta de dotació de 
Tona es mencionen els béns donats pel prevere Àlbar, consistents en un 
calze i una patena, una casulla, un alba i una estola, un missal, un lliçoner 
i un «organum». Aquest «organum» ha estat interpretat sovint com un 
dels primers esments d’un instrument musical d’aquest nom. Tanmateix, 
Jordi Mascarella,83 amb molt bon criteri, va assenyalar, ja el 1990, que 
aquest vocable significava ‘psaltiri’, tal com en queda constància a les 
Etimologies (VI, 2, 15) de sant Isidor, on s’explica: «Psalmorum liber Graece 
psalterium, Hebraice habla, Latine organum dicitur».84 

En definitiva, doncs, creiem que la notació musical de l’acta de 
consagració de Sant Andreu de Tona sorgeix en un ambient autòcton, 

83.	 Jordi Mascarella, «La carta de dotació de l’església de Sant Pere», Butlletí del Cercle 
Filatèlic i Numismàtic de Ripoll, núm. 26 (maig 1990), p. 25-29.

84.	 Adanagell podia conèixer aquest cultisme no necessàriament per una lectura 
directa de les Etimologies de sant Isidor, sinó d’algun dels glossaris que circularen 
per la Catalunya altmedieval, testimoniats ja des de final del segle ix. El més antic 
dels de probable origen vigatà és de la darreria del segle ix o inicis del segle x. Es 
tracta d’un Liber glossarum, que, naturalement, té molta influència de les obres de sant 
Isidor, extrets de les quals passaren directament a la magna recopilació lexicogràfica 
atribuïda al bisbe Ansileubus. Vegeu Jesús Alturo, «La Glossa vi del Ms. 74 de Ripoll: 
un epítom isidorià incorporat al Liber glossarum», Faventia, vol. 18, núm. 2 (1996), p. 
67-91; Jesús Alturo, «Un nuevo Liber glossarum de origen catalán del siglo ix-x», a 
Anejos de Veleia: estudios de filología e historia en honor del profesor Vitalino Valcárcel, vol. 
1 (2014), col·l. «Series Minor»; 32, p. [43]-63, i per a una visió general, Jesús Alturo, «I 
glossari latini altomedievali della Catalogna con alcuni notizie sui settimani», a Les 
manuscrits des lexiques et glossaires de l’antiquité tardive à la fin du moyen âge: actes du 
colloque international organisé par le Ettore Majorana centre for scientific culture, Erice, 23-30 
septembre 1994. Jacqueline Hamesse (ed.). Louvain-la-Neuve, Féderation Internationale 
des Instituts d’Études Médiévales, 1996, p. 101-120.



80 Jesús Alturo i Perucho i Tània Alaix i Gimbert

el vigatà, menys inculte del que s’ha cregut, i, si bé no es pot continuar 
atribuint la seva còpia a la mà del canonge Adanagell, podem continuar 
considerant-la, si no la notació «datada» més antiga d’Europa, sí la 
raonablement «datable» més antiga del nostre món occidental, car no 
dubtem que és de l’any 888, per bé que posterior al 13 de gener i anterior 
al 20 d’abril, i sense que calgui oblidar que altres anotacions musicals 
no tan precisament datades o datables, com la de l’antifonari de la 
missa leccionari de Tarragona (AHAT 22/1), són, a parer nostre, un xic 
anteriors.85

85.	 Jesús Alturo, «Manuscrits i documents llatins d’origen català del segle ix», a 
Symposium internacional sobre els orígens de Catalunya (segles viii-xi), vol. 1, Barcelona, 
Comissió del Mil·lenari de Catalunya, Generalitat de Catalunya, 1991-1992, p. 21-48.



81La notació musical datada més antiga d’Europa

Fig. 1. Església de Sant Andreu de Tona el 25 d’agost de 1919.  Autor: Jaume 
Biosca i Juvé. © Arxiu Fotogràfic Centre Excursionista de Catalunya.



82 Jesús Alturo i Perucho i Tània Alaix i Gimbert

Fig. 3. A. Detall de l’antífona en llum ultraviolada de l’acta de consagració de 
Tona copiada segurament pel mestre del futur parafonista Baldovigi.
B. Detall de l’escriptura del canonge Adanagell en l’acta de consagració
de Tona.

Fig. 2.  Acta de consagració de l’església de Sant Andreu de Tona conservada a 
la Biblioteca de Catalunya, Arxiu Històric, reg. 9135, perg. 99. © Biblioteca de 
Catalunya.



83La notació musical datada més antiga d’Europa

Fig. 4. B. Detall de les signatures heterògrafes de l’acta de consagració de Tona no 
escrites per Adanagell.
B’. Detall de la signatura autògrafa de Baldovigi el 28 de gener de 893. Vic, 
ABEV, cal. 9, episc. I, núm. 14.




