
252    Versión en español

Calvera, A., «The General Framework: From Design 
Function to Design Factor…», en Calvera, A. 
(ed.), From Industry to Art, Barcelona, Gustavo 
Gili, 2013, pp. 17-48.

Catálogo de la exposición Identités fluides. Un projet 
Méditerranéen, Museo del Bardo, Túnez, verano de 
2016, Florencia, DIDA UniFi, 2016. 

Gaillemin, J.-L., (dir.), Catálogo de la exposición 
Design contre design, Deux siècles de créations, 
26 de septiembre de 2007 – 7 de enero de 2008, 
Réunion des Musées Nationaux, París, 2007.

Emery, A., Guidelines on Traditional Knowledge in 
Environmental Assessment, 1999, www.kivu.com. 

Jollant-Kneebone, F. (ed.), La Critique en design, 
Contribution à une anthologie, Jacqueline Cham-
bon, Nimes, 2003.

Kilani, M., «L’acqua e il lignaggio nell’oasi di EL 
Ksar: a proposito della nozione di etnicità», en 
L’invenzione dell’altro. Saggi sul discorso antro-
pologico, Bari, Dedalo, 1997.

Laureano, P., Il sistema delle conoscenze tradizionali 
nel Mediterraneo e la sua classificazione secondo le 
differenti formazioni sociali, informe para Panel 
Meeting UNCCD sobre Conoscenze Tradizionali, 
Matera, 1999.

Lotti, G., Territori e connessioni. Design come attore 
della dialettica tra locale e globale, Pisa, ETS, 2010.

Lotti, G., Design interculturale. Progetti dal Mare 
di Mezzo, Florencia, DIDAPRESS, 2015.

Midal, A., Design, Introduction à l’histoire d’une 
discipline, París, Pocket, 2009.

Salinas Flores, O., «Design Transformation. The 
Effect of  Global Change and the Reconceptuali-
zation of  Design in Mexico», en W. S. Wong, Y. 
Kikuchi y T. S. Lin (eds.), Making Trans / National 
Contemporary Design History, Blucher, Saõ Paulo, 
2016, pp. 259-264. 

Vercelloni, M. y R. Bianchi, Le Design, L’évolution 
des formes, des idées et des matières, de la révo-
lution industrielle à nos jours, París, Solar, 2005.

El Arte de Ramon Llull como ciencia universal

Alexander Fidora. Institució Catalana de Recerca i Estudis Avançats (ICREA), Universidad Autónoma de Barcelona

Las casi 280 obras de Ramon Llull han despertado, a lo largo de los siglos, el interés de muchos pensadores 
de renombre –como el cardenal Nicolás de Cusa y Giordano Bruno, o René Descartes e Isaac Newton–, 
que las han interpretado de muy distintas maneras: desde la filosofía hasta la teología e incluso desde la 
alquimia. Lo que atraía –y aún atrae– a pensadores tan diversos es el Arte, un sistema filosófico y teológico 
ideado por Llull que se basa en los elementos comunes a las tres religiones abrahámicas. Llull sometía 
esos elementos –como por ejemplo los atributos de Dios– a un análisis racional con el fin de demostrar la 
verdad del cristianismo. Al mismo tiempo, estaba convencido de que, si su sistema era capaz de resolver 
las preguntas más elevadas respecto a Dios y sus misterios, también serviría para descifrar los secretos del 
mundo; por esa razón, Llull no dudó en aplicar su Arte a todos los ámbitos del conocimiento humano y 
con el tiempo convirtió su método en una ciencia universal. 

Desde un punto de vista formal, el pensamiento de 
Ramon Llull se puede describir como un proceso 
de análisis y reconstrucción o combinación. Por un 
lado, Llull descompone las tradiciones religiosas 
y culturales del Mediterráneo en sus elementos 
más primitivos, que todas ellas comparten y que el 
pensador mallorquín agrupa en series: los nombres 
divinos, las virtudes, los vicios, etc. Por otro lado, 

representa los conceptos primitivos de cada una de 
esas series mediante letras (de la B a la K para cada 
serie) a fin de poder recombinar fácilmente esas 
letras, que designan los elementos fundamentales 
de la realidad, hasta que, a través del estudio de 
esas combinaciones binarias (BC, etc.) y ternarias 
(BCD, etc.), se alcance una visión del mundo lo más 
coherente y rica posible.



Quaderns de la Mediterrània 24, 2017	 253

La evolución del Ars lulliana en estas diferentes 
fases es compleja; solo puedo ofrecer aquí una pri-
mera aproximación a las estructuras fundamentales 
de su método: el alfabeto y las célebres figuras me-

cánicas, tal y como las describe Llull en una de sus 
obras de madurez, el Ars brevis, o el Arte breve, de 
1308.1 Empecemos, pues, por el alfabeto, que puede 
representarse como sigue:

1. Edición en latín con traducción al alemán de A. Fidora, Raimundus Lullus, Ars brevis (lateinisch-deutsch), Hamburgo, 
1999; traducción al francés de A. Llinarès, Ramon Lulle, L’Art bref, París, 1991.

Princip. abs. Princip. rel. Preguntas Sujetos Virtudes Vicios
B Bonitas Differentia Utrum? Deus Iustitia Avaritia

C Magnitudo Concordantia Quid? Angelus Prudentia Gula

D Aeternitas Contrarietas De quo? Caelum Fortitudo Luxuria

E Potestas Principium Quare? Homo Temperantia Superbia

F Sapientia Medium Quantum? Imaginativa Fides Accidia

G Voluntas Finis Quale? Sensitiva Spes Invidia

H Virtus Maioritas Quando? Vegetativa Caritas Ira

I Veritas Aequalitas Ubi? Elementativa Patientia Mendacium

K Gloria Minoritas Quo modo / cum quo? Instrumentativa Pietas Inconstantia

La primera serie de principios que reproducimos 
se suelen llamar «principios absolutos», aunque esta 
denominación no es de Llull, quien en sus primeras 
obras les daba el nombre de dignitates para pasar 
luego a llamarlos simplemente principia. Las dos 
palabras, dignitates y principia, hacen referencia a 
la tradición aristotélica de los Segundos analíticos, 
en los que Aristóteles demuestra que toda ciencia se 
basa en principios que no se pueden probar, cuando 
menos desde la ciencia en cuestión. De acuerdo con 
dicha tradición, también para Llull estos principios 
son indemostrables.

De hecho, los nombres de Dios son las causas 
ejemplares, los principios del ser (principia essendi) 
y del conocimiento (principia intelligendi). Por eso 
no se pueden demostrar, ya que ellos mismos son las 
condiciones de la posibilidad del ser y de cualquier 
saber. Según Llull, aunque en el interior de Dios esos 
atributos divinos se identifiquen unos con otros, en la 
creación pueden y deben distinguirse. Por lo tanto, 
Llull introduce una segunda serie de principios: los 
principios relativos, como la «diferencia», «la con-
cordancia», la «contrariedad» etc. Estos conceptos 
se aplican a todos los seres creados.

La visión del mundo de Ramon Llull se basa, 
por lo tanto, en dos ejes principales: por un lado, 
un eje vertical que conecta la creación con su 
causa trascendente mediante los principios abso-
lutos, dada su condición de causas ejemplares del 
mundo; y por otro, un eje horizontal que describe 
la dinámica entre las criaturas a través de las 
diferentes relaciones existentes entre ellas. Los 
principios absolutos y relativos son el fundamento 
de toda el Ars lulliana, en tanto que los restantes 
conceptos del alfabeto, es decir, las preguntas, los 
nueve sujetos y las virtudes y los vicios, se pueden 
entender como herramientas complementarias 
para la investigación del artista.

Hasta ahora hemos explicado el contenido 
–por así decirlo– material del Ars lulliana, cuya 
forma característica procede de las cuatro figuras. 
La figura A se compone de dos círculos superpues-
tos de diferentes tamaños, en cuya periferia se 
sitúan los principios absolutos; el círculo pequeño 
los presenta en su forma predicativa (bonum, 
magnum, etc.), mientras que el círculo grande 
los presenta en forma de sustantivo (bonitas, 
magnitudo, etc.).



254    Versión en español

Figura A

En esta figura, Llull representa la predicación 
recíproca, así como la convertibilidad de estos 
principios en Dios; a partir de ellas, Llull desarro-
lla su célebre demonstratio par aequiparantiam, 
una demostración que se basa en conceptos que 
se identifican unos con otros dada su condición de 
cooriginales, como por ejemplo la grandeza de Dios 
y su eternidad.

La segunda figura, llamada T, sistematiza los 
principios relativos, colocándolos de tres en tres en 
los tres ángulos de un mismo triángulo, de manera 
que los nueve principios relativos constituyen tres 
triángulos.

Figura T

En los ángulos del primer triángulo encontra-
mos «diferencia», «concordancia» y «contrariedad», 
términos que se deben entender según el ámbito de 
la realidad al que se apliquen. Esos ámbitos se indi-
can debajo de los respectivos ángulos, mostrando, por 
ejemplo, que puede haber «diferencia», «concordan-
cia» y «contrariedad» entre dos seres espirituales, 
o entre un ser espiritual y uno sensible, o entre 
dos seres sensibles. Del mismo modo, el segundo 
triángulo representa el «principio», el «medio» y 
el «fin»; el principio puede tener un sentido causal, 
cuantitativo y temporal. El medio puede representar 
conjunción, medida o dos extremos, como la línea 
entre dos puntos, mientras que el fin puede expresar 
privación, como la muerte, o límite o perfección. 
Por último, el tercer triángulo contiene las palabras 
«superioridad», «igualdad» e «inferioridad», que 
pueden hacer referencia a la relación entre dos sus-
tancias, entre dos accidentes o entre una sustancia y 
un accidente. Con esta figura, Llull despliega ante 
los ojos de sus lectores la compleja interdependencia 
horizontal de la realidad creada.

Las figuras A y T vuelven a aparecer en la 
tercera figura, que es a la vez la primera figura de 
carácter combinatorio, compuesta de 36 «cámaras» 
o casillas con combinaciones binarias del tipo BC, 
BD, BE, etc., que se agrupan en ocho columnas. 
Estas 36 casillas son el resultado de combinar nueve 
elementos ordenados por parejas y sin repeticiones: 
9! / [(9 2)! x 2!] = 36.

Tercera figura



Quaderns de la Mediterrània 24, 2017	 255

Cada letra puede ser el predicado o el sujeto de 
una predicación y recibir así, al mismo tiempo, el 
valor de los principios absolutos o el de los princi-
pios relativos. Si consideramos, por ejemplo, que 
B es sujeto y C predicado, la casilla BC significa: 
la bondad es grande; o: la bondad es concordan-
te. Y: la diferencia es grande; o: la diferencia es 
concordante. Si consideramos que C es sujeto y B 
predicado, la casilla significa: el tamaño es bueno; 
o: el tamaño es diferente. Y: la concordancia es 
buena; o: la concordancia es diferente. De una 
sola casilla se pueden extraer ocho oraciones, a 
las que hay que sumar las oraciones resultantes 
de la combinación BB y CC. A continuación, estas 
doce oraciones se analizan mediante las preguntas 
que les corresponden, por lo que las oraciones de 
la casilla BC se plantean a la luz de las preguntas 
«si» (B) y «¿qué es?» C): Si la bondad es grande, 
¿qué es la bondad grande?, etc., lo que da lugar a 
veinticuatro preguntas.

Así como la tercera figura resume las dos pri-
meras, la cuarta y última figura contiene todas las 
figuras. Esta figura se compone de tres círculos 
con las letras del alfabeto luliano impresas en sus 
periferias.

Cuarta figura

Si giramos los dos círculos interiores, que son 
móviles, obtenemos 252 combinaciones ternarias 
sin repeticiones. La letra que está en el centro de 
la combinación ternaria significa el término medio 
que permite establecer una relación demostrativa 
entre los conceptos que están en juego. Hay que 
tener en cuenta que en esta figura las combinaciones 
ternarias son ambivalentes, ya que pueden recibir 
tanto el valor de los principios absolutos como el de 
los principios relativos. Para diferenciar estos signi-
ficados, Llull introdujo la «Tabula», que distingue 
los posibles significados con la ayuda de la letra T: 
las letras que preceden a la T pertenecen a la serie 
de los principios absolutos, mientras que las letras 
que siguen a la T representan conceptos de la serie 
de los principios relativos.

Esta presentación muy resumida de los me-
canismos del método de Llull revela que, en lo 
esencial, es una heurística universal que tiene el 
objetivo de sistematizar las posibles relaciones 
entre los principios fundamentales de la realidad, 
cuyo análisis debe servir para descubrir la verdad. 
Este carácter sistematizador y procedimental del 
Arte de Llull constituye, sin lugar a dudas, un paso 
decisivo en la historia del pensamiento moderno. 
En este sentido, no podemos dejar de mencionar 
al gran científico Gottfried Wilhelm Leibniz 
(1646-1716) y su proyecto de una Characteristica 
universalis: refiriéndose explícitamente a Ramon 
Llull, en 1666 el joven Leibniz esbozaba en su 
Dissertatio de arte combinatoria el programa de 
una representación del conjunto de la realidad a 
partir de un número finito de conceptos clave.2 Al 
igual que Llull, Leibniz propuso un «alfabeto» 
de los conceptos primitivos, que, a diferencia del 
pensador mallorquín, no representó con letras sino 
con números: 1 = punto, 2 = espacio, 3 = entre; 4 
= contiguo; 5 = lejos; 6 = extremo; 7 = contenido; 
8 = parte; 9 = inclusivo; 10 = todo, etc. En este 
lenguaje matemático, un concepto complejo, como 
intervalo, se puede expresar mediante la «com-
3natio» (combinación de tres elementos) 2.3.10, es 
decir, «todo el espacio entre...». El célebre pensador 
alemán estaba convencido de que, de esta manera, 

2. Gottfried Wilhelm Leibniz, Mathematische Schriften, 7 vols, ed. C. I. Gerhardt, Berlín 1849-1863 (reimpr., Hildesheim 
1962), vol. V, pp. 1-79.



256    Versión en español

todas las preguntas se podrían formular y contestar 
como problemas matemáticos. Eso es lo que quería 
decir con su famosa exhortación Calculemus, que 
sirvió de inspiración a futuras generaciones.

Este es el lugar que ocupa Ramon Llull en la 
evolución del pensamiento moderno: sin duda, 

es una exageración ver en él al padre de la infor-
mática; no obstante, a través de pensadores como 
Leibniz o, más tarde, Gottlob Frege, Ramon Llull 
contribuyó decisivamente a la formalización de los 
procedimientos de análisis y argumentación no solo 
en su época, sino también en los tiempos modernos.

Reseña:

M. Montobbio, Búnkeres, Barcelona, Icaria, 2016

Francesc Badia. Escritor, editor y analista político

Manuel Montobbio, escritor, académico y diplomáti-
co, ejerció como embajador en Albania durante cinco 
años (2006-2011). Así fue cómo pudo conocer muy 
de cerca una sociedad que salía de una experiencia 
totalitaria singularmente profunda y traumática, e 
intentaba abrazar la democracia. Resultó una expe-
riencia única y muy estimulante, puesto que de ella 
han surgido dos libros, la Guía poética de Albania 
(2011), y Búnkeres (2016). Este último, publicado, 
como el anterior, por Icaria Editorial en Barcelona, 
es una reflexión sobre la naturaleza del poder, sobre 
cómo se construye el poder total (y totalitario) y 
hasta qué extremos puede llegar, tanto en el que lo 
ejerce como en los que lo sufren. 

La reflexión de Montobbio, a la luz de su expe-
riencia en el país balcánico, lo lleva a constatar que el 
poder no solo reside en la capacidad de acción física, 
de acción colectiva de los individuos de una sociedad, 
sino también en la capacidad de determinar cómo 
esos individuos ven el mundo, de condicionar su 
cosmovisión. Para ilustrar su observación, el autor 
se fija en una particularidad especialmente excén-
trica y exótica del régimen de Enver Hoxha, que 
dominó el país balcánico durante cuatro décadas 
(1944-1985): la construcción de casi un millón de 
búnkeres, lo que frenó su desarrollo y costó el doble 
que la línea Maginot, construida por Francia tras 
la Primera Guerra Mundial, y empleó el triple de 
cemento. El grado de soberbia desarrollado por el 
régimen albanés llegó al extremo de decretar cons-
titucionalmente la inexistencia de Dios y desarrollar 

una política activa de erradicación de las creencias 
religiosas. Soberbia combinada con una paranoia 
extrema, que lo llevó a poblar el país de búnkeres 
individuales, o «búnkeres champiñón», fruto de 
una idea –habitual, por otra parte, en regímenes 
totalitarios– según la cual una gran conspiración in-
ternacional estaría trabajando en contra del régimen 
popular, y a punto de invadir el país para acabar con 
lo que el régimen determina que es una utopía he-
cha realidad. Para evitarlo, había que construir unas 
defensas imbatibles en forma de búnkeres de todo 
tipo, llegando al extremo de ordenar la construcción 
por parte de los propios ciudadanos, como actividad 
de fin de semana, de búnkeres individuales. 

Pero Montobbio no restringe su análisis a la 
historia política de la epopeya de la Albania con-
temporánea, sino que, para comprender mejor la 
naturaleza de esa expresión extrema del poder y de 
la condición humana, propone una mirada inter-
disciplinaria y literaria, que le añade profundidad 
y capacidad de sugerencia. Para ello, mezcla la his-
toriografía con la teoría política y con la literatura 
al introducir un poema extraído de su anterior libro, 
Guía poética de Albania. Esto significa una gran 
originalidad, puesto que la superposición de los 
registros historiográficos, ensayísticos y poéticos es 
insólita, y significa sin duda una apuesta por ir más 
allá de lo convencional. Además, la original apuesta 
se demuestra acertada y útil para una reflexión de 
calado sobre la naturaleza humana, sobre la razón 
y la emoción, sobre cómo la tentación del poder 


