252 Versién en espafiol

CAIVERA, A, «The General Framework: From Design
Function to Design Factor...», en CALVERA, A.
(ed.), From Industry to Art, Barcelona, Gustavo
Gili, 2013, pp. 17-48.

Catalogo de la exposicion Identités fluides. Un projet
Meéditerranéen, Museo del Bardo, Ttinez, verano de
2016, Florencia, DIDA UniFi, 2016.

GAILLEMIN, J.-L., (dir.), Catalogo de la exposicién
Design contre design, Deux siécles de créations,
26 de septiembre de 2007 — 7 de enero de 2008,
Réunion des Musées Nationaux, Paris, 2007.

EMERY, A., Guidelines on Traditional Knowledge in
Environmental Assessment, 1999, www.kivu.com.

JOLLANT-KNEEBONE, F. (ed.), La Critique en design,
Contribution a une anthologie, Jacqueline Cham-
bon, Nimes, 2003.

KILANI, M., «L’acqua e il lignaggio nell’oasi di EL
Ksar: a proposito della nozione di etnicita», en
L’invenzione dell’altro. Saggi sul discorso antro-

pologico, Bari, Dedalo, 1997.

LAUREANO, P, Il sistema delle conoscenze tradizionali
nel Mediterraneo e la sua classificazione secondo le
differenti formazioni sociali, informe para Panel
Meeting UNCCD sobre Conoscenze Tradizionali,
Matera, 1999.

LOTTI, G, Territori e connessioni. Design come attore
della dialettica tra locale e globale, Pisa, 'TS, 2010.

LOTTI, G., Design interculturale. Progetti dal Mare
di Mezzo, Florencia, DIDAPRESS, 2015.

MIDAL, A., Design, Introduction a I’histoire d’une
discipline, Paris, Pocket, 2009.

SALINAS FLORES, O., «Design Transformation. The
Effect of Global Change and the Reconceptuali-
zation of Design in Mexico», en W. S. WONG, Y.
KikucHry T. S. LIN (eds.), Making Trans / National
Contemporary Design History, Blucher, Sad Paulo,
2016, pp. 259-264.

VERCELLONI, M. y R. BIANCHI, Le Design, I’évolution
des formes, des 1dées et des matiéeres, de la révo-

lution industrielle a nos jours, Paris, Solar, 2005.

El Arte de Ramon Llull como ciencia universal

Alexander Fidora. Institucié Catalana de Recerca i Estudis Avangats (ICREA), Universidad Autdénoma de Barcelona

Las casi 280 obras de Ramon Llull han despertado, a lo largo de los siglos, el interés de muchos pensadores
de renombre —como el cardenal Nicolas de Cusa y Giordano Bruno, o René Descartes e Isaac Newton—,
que las han interpretado de muy distintas maneras: desde la filosofia hasta la teologia e incluso desde la
alquimia. Lo que atraia —y atin atrae— a pensadores tan diversos es el Arte, un sistema filoso6fico y teologico
ideado por Llull que se basa en los elementos comunes a las tres religiones abrahamicas. Llull sometia
esos elementos —como por ejemplo los atributos de Dios— a un analisis racional con el fin de demostrar la
verdad del cristianismo. Al mismo tiempo, estaba convencido de que, si su sistema era capaz de resolver
las preguntas mas elevadas respecto a Dios y sus misterios, también serviria para descifrar los secretos del
mundo; por esa razon, Llull no dudé en aplicar su Arte a todos los ambitos del conocimiento humano y

con el tiempo convirtié su método en una ciencia universal.

Desde un punto de vista formal, el pensamiento de
Ramon Llull se puede describir como un proceso
de anélisis y reconstruccion o combinacién. Por un
lado, Llull descompone las tradiciones religiosas
y culturales del Mediterraneo en sus elementos
mas primitivos, que todas ellas comparten y que el
pensador mallorquin agrupa en series: los nombres
divinos, las virtudes, los vicios, etc. Por otro lado,

representa los conceptos primitivos de cada una de
esas series mediante letras (de la B a la K para cada
serie) a fin de poder recombinar facilmente esas
letras, que designan los elementos fundamentales
de la realidad, hasta que, a través del estudio de
esas combinaciones binarias (BC, etc.) y ternarias
(BCD, etc.), se alcance una visién del mundo lo mas
coherente y rica posible.



Quaderns de laMediterrania24,2017

La evolucion del Ars lulliana en estas diferentes
fases es compleja; solo puedo ofrecer aqui una pri-
mera aproximacion a las estructuras fundamentales
de sumétodo: el alfabeto y las célebres figuras me-

253

canicas, tal y como las describe Llull en una de sus
obras de madurez, el Ars brevis, o el Arte breve, de
1308." Empecemos, pues, por el alfabeto, que puede
representarse como sigue:

Princip. abs. Princip. rel. Preguntas Sujetos Virtudes Vicios
B | Bonitas Differentia Utrum? Deus lustitia Avaritia
C | Magnitudo Concordantia Quid? Angelus Prudentia Gula
D | Aeternitas Contrarietas De quo? Caelum Fortitudo Luxuria
E | Potestas Principium Quare? Homo Temperantia | Superbia
F | Sapientia Medium Quantum? Imaginativa Fides Accidia
G | Voluntas Finis Quale? Sensitiva Spes Invidia
H | Virtus Maioritas Quando? Vegetativa Caritas Ira
| | Veritas Aequalitas Ubi? Elementativa Patientia Mendacium
K | Gloria Minoritas Quo modo / cum quo? | Instrumentativa | Pietas Inconstantia

La primera serie de principios que reproducimos
se suelen llamar «principios absolutos», aunque esta
denominacion no es de Llull, quien en sus primeras
obras les daba el nombre de dignitates para pasar
luego a llamarlos simplemente principia. Las dos
palabras, dignitates y principia, hacen referencia a
la tradicion aristotélica de los Segundos analiticos,
en los que Aristoteles demuestra que toda ciencia se
basa en principios que no se pueden probar, cuando
menos desde la ciencia en cuestiéon. De acuerdo con
dicha tradicion, también para Llull estos principios
son indemostrables.

De hecho, los nombres de Dios son las causas
ejemplares, los principios del ser (principia essendi)
y del conocimiento (principia intelligendi). Por eso
no se pueden demostrar, ya que ellos mismos son las
condiciones de la posibilidad del ser y de cualquier
saber. Segtin Llull, aunque en el interior de Dios esos
atributos divinos se identifiquen unos con otros, en la
creacion pueden y deben distinguirse. Por lo tanto,
Llull introduce una segunda serie de principios: los
principios relativos, como la «diferencia», «la con-
cordancia», la «contrariedad» etc. Estos conceptos

se aplican a todos los seres creados.

La vision del mundo de Ramon Llull se basa,
por lo tanto, en dos ejes principales: por un lado,
un eje vertical que conecta la creacion con su
causa trascendente mediante los principios abso-
lutos, dada su condicién de causas ejemplares del
mundo; y por otro, un eje horizontal que describe
la dinamica entre las criaturas a través de las
diferentes relaciones existentes entre ellas. Los
principios absolutos y relativos son el fundamento
de toda el Ars lulliana, en tanto que los restantes
conceptos del alfabeto, es decir, las preguntas, los
nueve sujetos y las virtudes y los vicios, se pueden
entender como herramientas complementarias
para la investigacion del artista.

Hasta ahora hemos explicado el contenido
—por asi decirlo— material del Ars Iulliana, cuya
forma caracteristica procede de las cuatro figuras.
La figura A se compone de dos circulos superpues-
tos de diferentes tamafios, en cuya periferia se
sitian los principios absolutos; el circulo pequeiio
los presenta en su forma predicativa (bonum,
magnum, etc.), mientras que el circulo grande
los presenta en forma de sustantivo (bonitas,

magnitudo, etc.).

1. Edicion en latin con traduccién al aleman de A. Fidora, Raimundus Lullus, Ars brevis (lateinisch-deutsch), Hamburgo,
1999; traduccion al francés de A. Llinarés, Ramon Lulle, L’Art bref, Paris, 1991.



254 Versién en espafiol

Figura A

En esta figura, Llull representa la predicacién
reciproca, asi como la convertibilidad de estos
principios en Dios; a partir de ellas, Llull desarro-
lla su célebre demonstratio par aequiparantiam,
una demostraciéon que se basa en conceptos que
se identifican unos con otros dada su condicién de
cooriginales, como por ejemplo la grandeza de Dios
y su eternidad.

La segunda figura, llamada T, sistematiza los
principios relativos, colocandolos de tres en tres en
los tres angulos de un mismo triangulo, de manera
que los nueve principios relativos constituyen tres
triangulos.

Figura T

Sore & sens
Inter sens. & ini,
ot & it

En los angulos del primer triangulo encontra-
mos «diferencia», «concordancia» y «contrariedad»,
términos que se deben entender segiin el ambito de
larealidad al que se apliquen. Esos ambitos se indi-
can debajo de los respectivos angulos, mostrando, por
ejemplo, que puede haber «diferencia», «concordan-
cia» y «contrariedad» entre dos seres espirituales,
o entre un ser espiritual y uno sensible, o entre
dos seres sensibles. Del mismo modo, el segundo
triangulo representa el «principio», el «medio» y
el «fin»; el principio puede tener un sentido causal,
cuantitativo y temporal. El medio puede representar
conjuncién, medida o dos extremos, como la linea
entre dos puntos, mientras que el fin puede expresar
privacion, como la muerte, o limite o perfeccion.
Por tltimo, el tercer triangulo contiene las palabras
«superioridad», «igualdad» e «inferioridad», que
pueden hacer referencia a la relacion entre dos sus-
tancias, entre dos accidentes o entre una sustancia y
un accidente. Con esta figura, Llull despliega ante
los ojos de sus lectores la compleja interdependencia
horizontal de la realidad creada.

Las figuras A y T vuelven a aparecer en la
tercera figura, que es a la vez la primera figura de
caracter combinatorio, compuesta de 36 «camaras»
o casillas con combinaciones binarias del tipo BC,
BD, BE, etc., que se agrupan en ocho columnas.
Hstas 36 casillas son el resultado de combinar nueve

elementos ordenados por parejas y sin repeticiones:

91 /(9 2)! x 21] = 36.

Tercera figura

BD CE DF EG FH GI HE

BE CF DG | EH Fl GK

BF | CG | DH EI FK

BH | DK

BI CK

BK




Quaderns de laMediterrania24,2017

Cada letra puede ser el predicado o el sujeto de
una predicacién y recibir asi, al mismo tiempo, el
valor de los principios absolutos o el de los princi-
pios relativos. Si consideramos, por ejemplo, que
B es sujeto y C predicado, la casilla BC significa:
la bondad es grande; o: la bondad es concordan-
te. Y: la diferencia es grande; o: la diferencia es
concordante. Si consideramos que C es sujeto y B
predicado, la casilla significa: el tamaifio es bueno;
o: el tamafio es diferente. Y: la concordancia es
buena; o: la concordancia es diferente. De una
sola casilla se pueden extraer ocho oraciones, a
las que hay que sumar las oraciones resultantes
de la combinaciéon BB y CC. A continuacion, estas
doce oraciones se analizan mediante las preguntas
que les corresponden, por lo que las oraciones de
la casilla BC se plantean a la luz de las preguntas
«si» (B) y «¢cqué es?» C): Si la bondad es grande,
¢qué es la bondad grande?, etc., lo que da lugar a
veinticuatro preguntas.

Asi como la tercera figura resume las dos pri-
meras, la cuarta y ultima figura contiene todas las
figuras. Esta figura se compone de tres circulos
con las letras del alfabeto luliano impresas en sus
periferias.

T

=4

255

Si giramos los dos circulos interiores, que son
moviles, obtenemos 252 combinaciones ternarias
sin repeticiones. La letra que esta en el centro de
la combinacién ternaria significa el término medio
que permite establecer una relacion demostrativa
entre los conceptos que estan en juego. Hay que
tener en cuenta que en esta figura las combinaciones
ternarias son ambivalentes, ya que pueden recibir
tanto el valor de los principios absolutos como el de
los principios relativos. Para diferenciar estos signi-
ficados, Llull introdujo la «Tabula», que distingue
los posibles significados con la ayuda de la letra T:
las letras que preceden a la T pertenecen a la serie
de los principios absolutos, mientras que las letras
que siguen a la T representan conceptos de la serie
de los principios relativos.

Esta presentacién muy resumida de los me-
canismos del método de Llull revela que, en lo
esencial, es una heuristica universal que tiene el
objetivo de sistematizar las posibles relaciones
entre los principios fundamentales de la realidad,
cuyo analisis debe servir para descubrir la verdad.
Este caracter sistematizador y procedimental del
Arte de Llull constituye, sin lugar a dudas, un paso
decisivo en la historia del pensamiento moderno.
En este sentido, no podemos dejar de mencionar
al gran cientifico Gottfried Wilhelm Leibniz
(1646-1716) y su proyecto de una Characteristica
universalis: refiriéndose explicitamente a Ramon
Llull, en 1666 el joven Leibniz esbozaba en su
Dissertatio de arte combinatoria el programa de
una representacion del conjunto de la realidad a
partir de un niimero finito de conceptos clave.” Al
igual que Llull, Leibniz propuso un «alfabeto»
de los conceptos primitivos, que, a diferencia del
pensador mallorquin, no representé con letras sino
con numeros: 1 = punto, 2 = espacio, 3 = entre; 4
= contiguo; 5 = lejos; 6 = extremo; 7 = contenido;
8 = parte; 9 = inclusivo; 10 = todo, etc. En este
lenguaje matematico, un concepto complejo, como
intervalo, se puede expresar mediante la «com-
3natio» (combinacién de tres elementos) 2.3.10, es
decir, «todo el espacio entre...». Kl célebre pensador
aleman estaba convencido de que, de esta manera,

2. Gottfried Wilhelm Leibniz, Mathematische Schriften, 7 vols, ed. C. |. Gerhardt, Berlin 1849-1863 (reimpr., Hildesheim

1962), vol. V, pp. 1-79.



256 Version en espariol

todas las preguntas se podrian formular y contestar
como problemas matematicos. Eso es lo que queria
decir con su famosa exhortaciéon Calculemus, que
sirvi6 de inspiracién a futuras generaciones.

Este es el lugar que ocupa Ramon Llull en la
evolucion del pensamiento moderno: sin duda,

Resena:
M. MONTOBBIO, Bunkeres, Barcelona, Icaria, 2016

Francesc Badia. Escritor, editor y analista politico

Manuel Montobbio, escritor, académico y diplomati-
co, ejerci6 como embajador en Albania durante cinco
afios (2006-2011). Asi fue como pudo conocer muy
de cerca una sociedad que salia de una experiencia
totalitaria singularmente profunda y traumatica, e
intentaba abrazar la democracia. Resulto una expe-
riencia unica y muy estimulante, puesto que de ella
han surgido dos libros, la Guia poética de Albania
(2011), y Bunkeres (2016). Este ultimo, publicado,
como el anterior, por Icaria Editorial en Barcelona,
es una reflexion sobre la naturaleza del poder, sobre
como se construye el poder total (y totalitario) y
hasta qué extremos puede llegar, tanto en el que lo
ejerce como en los que lo sufren.

La reflexion de Montobbio, a la luz de su expe-
riencia en el pais balcanico, lo lleva a constatar que el
poder no solo reside en la capacidad de accion fisica,
de accion colectiva de los individuos de una sociedad,
sino también en la capacidad de determinar como
esos individuos ven el mundo, de condicionar su
cosmovision. Para ilustrar su observacion, el autor
se fija en una particularidad especialmente excén-
trica y exotica del régimen de Enver Hoxha, que
dominé el pais balcanico durante cuatro décadas
(1944-1985): la construcciéon de casi un milléon de
bunkeres, lo que freno su desarrollo y cost6 el doble
que la linea Maginot, construida por Francia tras
la Primera Guerra Mundial, y empleo el triple de
cemento. El grado de soberbia desarrollado por el
régimen albanés llego al extremo de decretar cons-
titucionalmente la inexistencia de Dios y desarrollar

es una exageracion ver en ¢l al padre de la infor-
matica; no obstante, a través de pensadores como
Leibniz o, mas tarde, Gottlob Frege, Ramon Llull
contribuy6 decisivamente a la formalizacion de los
procedimientos de analisis y argumentacién no solo
en su época, sino también en los tiempos modernos.

una politica activa de erradicacion de las creencias
religiosas. Soberbia combinada con una paranoia
extrema, que lo llevo a poblar el pais de bunkeres
individuales, o «bunkeres champifién», fruto de
una idea —habitual, por otra parte, en regimenes
totalitarios—segun la cual una gran conspiracion in-
ternacional estaria trabajando en contra del régimen
popular, y a punto de invadir el pais para acabar con
lo que el régimen determina que es una utopia he-
charealidad. Para evitarlo, habia que construir unas
defensas imbatibles en forma de binkeres de todo
tipo, llegando al extremo de ordenar la construccion
por parte de los propios ciudadanos, como actividad
de fin de semana, de biinkeres individuales.

Pero Montobbio no restringe su analisis a la
historia politica de la epopeya de la Albania con-
temporanea, sino que, para comprender mejor la
naturaleza de esa expresion extrema del poder y de
la condicion humana, propone una mirada inter-
disciplinaria y literaria, que le afiade profundidad
y capacidad de sugerencia. Para ello, mezcla la his-
toriografia con la teoria politica y con la literatura
al introducir un poema extraido de su anterior libro,
Guia poética de Albania. Esto significa una gran
originalidad, puesto que la superposiciéon de los
registros historiograficos, ensayisticos y poéticos es
insolita, y significa sin duda una apuesta por ir mas
alla de lo convencional. Ademas, la original apuesta
se demuestra acertada y til para una reflexion de
calado sobre la naturaleza humana, sobre la razon
y la emocioén, sobre como la tentacion del poder



