
40 DIMECRES, 1 DE NOVEMBRE DEL 2017 ara   

mentre que la identitat física desapa-
reix, la digital roman. “No és una im-
mortalitat tradicional, en el sentit de 
resurrecció de l’ànima, sinó un allar-
gament indefinit de la vida, no tan di-
ferent de la immortalitat en què cre-
ien els grecs”, diu aquest sociòleg. 

Alternativa per a dols repudiats 
El dol digital té les seves particulari-
tats, els seus avantatges i inconveni-
ents. La doctora en sociologia i inves-
tigadora del Centre per la Mort i la So-
cietat de la Universitat de Bath Nina 
Jakoby i la seva col·lega Simone Rei-
ser afirmen que els cementiris virtu-
als faciliten l’expressió del dol sense 
les restriccions de l’espaitemps. Al lli-
bre Internet and emotions, les investi-
gadores asseguren que la xarxa dona 
als amics el mateix estatus que la fa-
mília i proporciona un espai d’ex-
pressió del dolor per a aquells dols so-
cialment mal vistos, com el d’un 
amant. Per la seva banda, Núñez afe-
geix que el dol digital és “menys pau-
tat, més lliure i creatiu i, així, més in-
dividualitzat”. Per a aquest expert, a 
internet l’individu afligit busca alleu-
gerir la pena no tant amb l’acompa-
nyament dels altres sinó en l’expres-
sió balsàmica del seu dolor.  

Més enllà de les particularitats, 
¿les tecnologies faciliten el dol o l’en-

“On ets, ara?” “Com 
a robot, suposo 
que existeixo en 
algun lloc en un 
servidor de San 

Francisco”. “M’estimes?” El perio-
dista James Vlahos simula que parla 
a través del mòbil amb el seu pare, que 
va morir al febrer de càncer. Vlahos 
segueix parlant amb ell “en certa ma-
nera” gràcies a un chatbot, una espè-
cie de Siri, que ell mateix ha creat. 
“Tinc una versió del meu pare a la 
butxaca, al mòbil”, explica a la revista 
Wired. Crear un chatbot d’un ésser 
estimat és segurament la manera més 
innovadora en què la tecnologia fa-
cilita el record dels traspassats.  

Internet i els nous ginys han diver-
sificat i modernitzat els rituals fune-
raris i el dol. Avui dia es pot homenat-
jar els desapareguts a través de me-
morials de Facebook, aplicacions de 
mòbil, cementiris virtuals o posant 
un codi QR a la làpida que enllaci amb 
espais online on la persona perviu en 
vídeos i fotografies. “Són una forma 
d’immortalitat”, explica Francesc 
Núñez, sociòleg i director del màster 
d’humanitats de la UOC. Per a Núñez, 

BARCELONA
NEREIDA CARRILLO

Estils

torpeixen? La psicòloga d’emergènci-
es Anna Romeu assegura que normal-
ment ajuden, però en els casos de dol 
patològic –la minoria– l’agreugen 
més. “Si el memorial de Facebook ser-
veix perquè actuïs com si la persona 
encara fos viva a internet, és un dol pa-
tològic. Si ho vius com un memorial, 
com una manera d’honorar algú, re-
conforta moltíssim”, explica la psicò-
loga. Romeu afegeix que en els casos 
de dol patològic les persones no ac-
cepten la pèrdua i no l’expressen. “El 
dol és un procés en què vius una pèr-
dua, l’acceptes i adaptes la vida a aque-
lla pèrdua”, explica Romeu. Les per-
sones amb dol patològic, continua la 
psicòloga, en pateixen les conseqüèn-
cies: no poden treballar, abandonen la 
seva família o a ells mateixos.  

Xatejar amb els difunts 
“El bot és un consol per a mi”, expli-
ca Vlahos, que confessa que gràcies a 
la màquina el record del seu pare és 
molt “vívid”. L’ha programat de ma-
nera que el robot, amb la veu del seu 
pare, li pugui cantar una cançó, expli-
car-li un acudit o narrar-li un episodi 
de la seva vida. Per a les investigado-
res Nina Jakoby i Simone Reiser, les 
eines digitals incentiven el diàleg amb 
el mort, una pràctica que, segons afir-
men, no està acceptada però que, cre-

El dol es reinventa en l’era digital
Els cementiris virtuals, els grups de dol online i els memorials a internet ajuden a superar les pèrdues 

uen, ajuda a resoldre assumptes 
oberts amb aquella persona. Romeu 
en discrepa. Per a la psicòloga, parlar 
amb el chatbot d’un difunt no afavo-
reix el dol: “No és el mateix que un me-
morial. En un xat, saps que al darrere 
hi ha una persona, parles en present. 
Parlar amb una persona com si esti-
gués viva és no acceptar la seva mort”.  

Per a Romeu, si bé el chatbot pot 
contribuir a patologitzar un dol, la 
resta d’eines digitals resulten positi-
ves. Faciliten l’expressió de les emo-
cions i el contacte amb gent que viu 
lluny i pot reconfortar. “La majoria 
d’emocions íntimes ens costa molt 
fer-les públiques. Amb el dol no és ai-
xí perquè hi ha la necessitat que se’n 
parli. Per a la gent que està en un pro-
cés de dol, que no se’n parli és una 
ofensa, és com oblidar-lo. Les tecno-
logies faciliten molt que se’n parli”, 
recalca Romeu, que també creu que 
l’anonimat d’internet facilita el dol en 
el cas d’amants o exparelles. “Hem 
d’expressar la pena, la ràbia, l’enyo-
rança, totes les emocions que formen 
part del dol. La no expressió fa que el 
dol s’enquisti, que no ens deixi avan-
çar”, assegura la psicòloga.  

Catarsi col·lectiva a les xarxes 
“Tantes vegades em van matar, tan-
tes vegades em vaig morir i, tanma-

Inclusió  
Les xarxes 
donen espai 
als dols 
socialment 
mal vistos

Internet ha diversificat i 
modernitzat  

els rituals funeraris  
i el dol. CRISTINA CALDERER



41ara  DIMECRES, 1 DE NOVEMBRE DEL 2017  

teix, soc aquí ressuscitant”. Amb 
aquestes paraules comença Como la 
cigarra, de la poeta argentina Maria 
Elena Walsh i cantada per Mercedes 
Sosa, al vídeo penjat al mur de Face-
book del grup de dol perinatal de Te-
nerife. El dediquen a “totes les mares 
i pares que cada dia es reinventen a 
ells mateixos i continuen avançant 
malgrat el dolor”.  

Com aquest, existeixen a la popu-
lar xarxa social molts grups de dol, la 
majoria tancats i gestionats pulcra-
ment. Comparteixen cançons, mis-
satges d’ànim, activitats o notícies 
relacionades amb la mort. Per a Ro-
meu, són una alternativa per als que, 
per dificultats horàries, d’idioma o 
responsabilitats familiars, no poden 
assistir a grups físics: “Els grups de 
dol faciliten l’acceptació de la pèr-
dua”. Són un instrument més de la 
tecnologia per refer-se. 

Malgrat que les eines 2.0 ampli-
fiquen l’expressió del dolor i per-
meten rebre paraules reconfor-
tants de més gent, els experts recal-
quen que cal també l’escalf del con-
tacte humà, a part de més educació 
en la mort a nivell social, ja que avui 
dia encara és un tabú. “Dubto que 
el condol que reps virtualment si-
gui el mateix que reps quan algú et 
posa la mà a l’espatlla i et diu: «Qui-
na merda»”, remarca Núñez. Per la 
seva banda, la psicòloga Anna Ro-
meu insta a normalitzar la mort des 
de la infància: “Des de les escoles, 
s’ha d’explicar que la mort existeix, 
que forma part de la vida, que és el 
final. Hem d’ensenyar que podem 
perdre, que això fa mal, però que se 
supera”.e 

A Facebook, ¿més 
morts que vius?

La Generalitat va aprovar al 
juny la llei de voluntats digitals 
per regular què passa amb la 
nostra empremta a internet 
després de la mort, però va ser 
suspesa cautelarment pel TC fa 
una setmana. La llei volia ser un 
pas més en una direcció que ja 
han pres algunes tecnològiques. 
Facebook permet triar un con-
tacte de llegat, que és qui volem 
que administri el nostre perfil 
quan morim. En aquests casos, 
molts comptes passen a ser 
commemoratius i no s’eliminen. 
Això provocarà, segons un estu-
di de la Universitat de Massa-
chusetts, que el 2098 hi hagi a 
Facebook més morts que vius. 
Per als experts, aquesta barreja 
de morts i vius als murs de la 
xarxa social incrementarà el 
contacte diari amb la mort i po-
dria contribuir a fer que deixi de 
ser un tabú. “Un dels factors que 
més ha patologitzat la mort és 
que no tenim cultura, ni educa-
ció ni contacte amb la mort”, diu 
la psicòloga Anna Romeu. El so-
ciòleg Francesc Núñez també 
diu que l’ocultació no ajuda a su-
perar la pèrdua. 


