El simposio de Alejandro”

A la luz de los numerosisimos trabajos que la historiografia moderna produce
anualmente sobre las tematicas relacionadas con Alejandro Magno y todos los
aspectos imaginables de su figura y de su tiempo, la cuestion concreta del symposion
y de los banquetes de Alejandro aparece como una tematica que ha recibido una
intensa atencion, pese a que ello no se ha traducido siempre en un profundo trata-
miento de las problematicas del mismo, lo que ha dado lugar a menudo a dos tipos de
aproximacion, siendo algunas de tipo general y otras enfocadas tan sélo a episodios
concretos. Tal y como ha planteado con extrema claridad Elizabeth Carney, en el que
probablemente sea hasta la fecha el mas profundo andlisis sobre la cuestion, muchos
de los trabajos capitales sobre el symposion de Alejandro habrian surgido de forma
simultanea, imposibilitando que pudiesen influirse entre ellos'. A este inconveniente
debe sumarsele también otra dificultad, como es la de la problematica de la perspec-
tiva con la que se suele tratar la tematica del banquete de Alejandro y su padre
Filipo II, a menudo centrada tan s6lo en la ingesta del alcohol o de la apreciacion de
las diferencias entre las practicas macedonias y los ideales simpéticos griegos®. Es por
ello que dicha cuestion merece, a nuestro parecer, una revision de ciertos aspectos que
detallaremos a continuacion.

1. Las fuentes

En primer lugar, vale la pena advertir la problematica de las fuentes para el
estudio de la cuestion del banquete’. En este sentido, los modelos griegos y la con-
cepcion organizada del banquete, elementos bien estudiados de la cultura helénica,
fueron a menudo empleados por los griegos como mecanismo de construccion de la
alteridad y medidor de la civilizacion de los pueblos, de forma que cuanto mas dife-
rente fuesen las practicas culturales sobre el banquete (como sobre muchos otros
aspectos), mayor grado de barbarie quedaria evidenciado’. En este sentido, los
diversos parametros que diferenciaban las practicas macedonias de las estrictas
normativas y concepciones griegas sobre el banquete habrian sido utilizados por las

Investigacion desarrollada dentro del proyecto HAR2014-57096 El Impacto de la con-
quista de Alejandro (338-279 a.C.), financiado por el Ministerio de Economia y Competiti-
vidad, y dirigido por B. Antela-Bernardez y J. Vidal Palomino. Los autores agradecen enorme-
mente la ayuda y comentarios de Antonio Ignacio Molina y Fernando Notario. Las opiniones y
errores de este articulo son, sin embargo, unicamente imputables a los autores.

! CARNEY (2007: 132).

2 POWNALL (2010: 55); CARNEY (2007: 142).

3 Sobre las fuentes para el estudio del banquete antiguo, curiosamente autores de la
Segunda Sofistica, vale la pena revisar las afirmaciones de NADEAU (2010: 53-95).

4 CARNEY (2007: 133).

L ’Antiquité Classique 87 (2018),
p. 000-000.



2 CL. ZARAGOZA-SERRANO & B. ANTELA-BERNARDEZ

fuentes clasicas como justificante de la afirmacion de la barbarie de los macedonios’.
Este ataque por medio de los elementos diferenciadores del banquete surge ademas
como consecuencia del conflicto entre las poleis griegas y los monarcas Filipo II y
Alejandro, cuando los Argéadas sometieron a los griegos a su hegemonia®, lo que
produjo un enorme rechazo cultural hacia estos reyes’. Prueba de ello son las narra-
ciones sobre la enorme ingesta alcoholica en la corte de los Argéadas, la incapacidad
de autocontrol y la tryphé de Filipo II¥, evidenciada en su barbaro comportamiento
tras la victoria de Queronea’, la dependencia del alcohol en la vida cotidiana de éste
(incapaz de tomar decisiones, en la guerra o en la paz, sin el consumo de alcohol) o la
denostada costumbre macedonia del consumo de vino puro sin mezclar, una practica
en la mentalidad griega, propia de pueblos tradicionalmente incivilizados o barbaros,
como por ejemplo los escitas'’. Todo ello responde en gran medida, a la propaganda
antimacedonia en un momento de choque cultural y de diferenciacion de lo griego.

2. La influencia griega

Es por ello que muchos de los estudios realizados sobre Alejandro evidencian
una cierta tendencia a establecer como punto de partida una tradicional perspectiva de
interpretatio graeca, desatendiendo a menudo la posibilidad de plantear explicaciones
a la luz del conocimiento que tenemos sobre el ambito especifico macedonio. La
poderosa perspectiva griega, que condiciona fuertemente no sélo nuestras fuentes'',
sino también nuestra lectura de los hechos, hace olvidar ciertamente la existencia de
un intenso trasfondo cultural propiamente macedonio que quizas requiere explica-
ciones especificas. No obstante, nuestro conocimiento de Macedonia, y en especial de
los reinados de Filipo II y Alejandro, es problematico, puesto que sus gobiernos

Un proceso similar habrian sufrido los tesalios: POWNALL (2009: 237-260).

Sobre esto, vid. ANTELA-BERNARDEZ (2007a: 69-89); ANTELA-BERNARDEZ (2012: 187-
196). Por otra parte, ya Aristofanes (Ra. 85) habia criticado a aquellos que se unian a los
banquetes de Arquelao.

7 CARNEY (2007: 133): “drinking at the Macedonian court was, in a variety of ways,
linked to the monarchy itself, so critizising sympotic practice at court was Connected to dislike
of monarchy, particularly the Macedonian brand”.

¥ CARNEY (2007: 129).

®  Tropompo, FGrH 115 F 236 = Ath. 10.435b-c; D.S. 16.87.1; PLUT., Dem. 20.3; Cf.
POWNALL (2010: 56-58), quien recoge también los testimonios antiguos donde se alaba el auto-
control de Filipo tras la victoria de Queronea: JUST. 9.4.1-3; AEL., VH. 8.15. Tal y como sefiala
MCQUEEN (1995: 163-164), parece que la celebracion festiva y simpdtica de las victorias mili-
tares habria sido habitual en Filipo, pues ya tras la destruccion de Olinto se habria producido
una fiesta alcohdlica comparable a la ocurrida con motivo de la victoria en Queronea (Cf. D.S.
16.55.2; D.19.192ss). McQueen afiade ademas las referencias en PLUT., Mor. 715C y D. 20.3 a
las sefialadas por Pownall (2010).

10 MILLER (1991: 67-68); MURRAY (1996: 17). Asimismo, MURRAY (1996: 18) sefiala,
con acierto, que la acusacion sobre el uso de una practica tan barbara como el consumo de vino
puro no surge de la voz de los oradores, detalle altamente notable.

1 VossING (2013: 234 n. 9) ha compilado las referencias basicas en las Fuentes de
Alejandro a los banquetes durante la campaiia.



EL SIMPOSIO DE ALEJANDRO 3

suponen intensos momentos de cambio, de forma que resulta dificil discernir entre
tradicion cultural macedonia o novedad impuesta por estos reyes, entre otras cues-
tiones. Pese a ello, el analisis de los detalles que se revelan en las narraciones sobre
los simposios macedonios demuestra la existencia de ciertas diferencias con sus
vecinos helenos'?. Entre estos detalles, podemos comenzar en primer lugar por la
habitual cuestion del vino mezclado. Algunos autores han planteado el hecho de que
si bien la norma griega del consumo simpético implica la mezcla del vino con agua'?,
lo cierto es que no por ello faltan algunas evidencias griegas sobre el uso de vino sin
mezclar'®. Por otra parte, y de forma reciproca, tampoco tenemos confirmacion de
que en los banquetes macedonios se consuma siempre el vino sin mezclar'’’. La
arqueologia ha defendido ademas que menor presencia de crateras no tendria por qué
evidenciar en el contexto macedonio un rechazo hacia la practica de la mezcla del
vino con agua, sino tan s6lo a la posibilidad que el vino no fuese mezclado para todos
los presentes por igual, y que la mezcla pudiese ser realizada por cada comensal
personalmente, segiin su gusto'®. De hecho, esta parece haber sido la tendencia mas
extendida en relacion con la consupcion de vino y las celebraciones simpdticas alre-
dedor de todo el mundo griego durante el periodo helenistico'’. Sin duda, ello permite
reflexionar sobre la extension de esta individualizacion de las practicas de consu-
micidn alcohdlica helenistica, y si descartamos que Alejandro pudiese haber influen-
ciado hasta tal punto las costumbres griegas, pese a su indudable impacto en todos los
ambitos de la cultura'®, o mas probable es que estemos ante un cambio de practicas y
un paulatino abandono de la mezcla comunal del vino, propia del banquete clasico'”.
No obstante, hemos de tener en cuenta que, en primer lugar, tal y como ha
planteado Borza, existe una probable diferencia de calidad entre el vino griego y el
macedonio, siendo mejor este ultimo, lo que implicaria que la mezcla con agua fuese
del todo innecesaria en los banquetes de los Argéadas®™. Por otra parte, también

12 Algunas de dificil comprension, pero que evidencian efectivamente una gran distancia

entre ambas practicas, la griega y la macedonia, como es el caso de los banquetes funerarios:
MOLINA MARIN (2009: 205). Asimismo, sobre los banquetes funerarios, vid. KOTTARIDI (2011:
167).

13 HEs., Op. 596; ATH., 10.423-427; PLUT., Quaes. Conv. 3.9.

4 CARNEY (2007: 156-157). Sorprende, por otra parte, que aunque la practica de no
mezclar el vino con agua es una evidencia de barbarie, y el barbaro por antonomasia es oriental,
lo cierto es que las fuentes orientales no recogen pruebas a esta practica: BURKETT (1991: 19).

15 CARNEY (2007: 155-157).

16 PowNALL (2010: 64-65). Asimismo, sobre los receptaculos para el vino en el banquete
macedonio, vid. KOTTARIDI (2011: 168-180).

7" Tal y como ha expuesto brillantemente ROTROFF (1996: 10-14, 18-22). Asimismo, vid.
KoTTARIDI (2011: 177).

'8 Con especial incidencia en el 4mbito cultural: vid. SIRINELLI (1993); OLAGUER-FELIU
(2000); ANTELA-BERNARDEZ (2005: 234-251) (centrado especialmente en la relacion de
Alejandro con la filosofia).

19 ROTROFF (1996: 25).

2 Borza (1983: 162-163). Borza ha sefialado también que la necesidad griega de la
mezcla con agua tiene que ver con la acidez del vino griego de la época (PLAT., Gorg. 518b),



4 CL. ZARAGOZA-SERRANO & B. ANTELA-BERNARDEZ

hemos de cuestionar la concepcion comunitaria, compartida, del simposio griego, que
tiene como objetivo inicial, en los textos canodnicos sobre la cuestion, la discusion
filosofica durante un consumo “relativamente responsable” de vino en los banquetes
helénicos, puesto que en la corte macedonia esta ideologia civica y comunitaria no
tendria sentido. La polis representada en su forma festiva por la celebracion simpdtica
no puede trasladar sus ideales al sistema monarquico macedonio, donde el rey tiene
un papel central y la estructura aristocratica y las jerarquias verticales se oponen a la
colectividad civica del banquete griego’’. Todavia en relacion con el vino puro,
hemos de tener en cuenta que el reino de Macedonia dificilmente puede ser observado
desde los ojos de las practicas ciudadanas. Nuestra Optica, no obstante, debe tener
presente no solo la influencia de la helenizacion, que siempre se ha acentuado en rela-
cion con la corte de Filipo II y Alejandro, sino ademas el trasfondo cultural mace-
donio, y en especial, la habitual dependencia intencional de los macedonios, probable-
mente en un proceso orquestado desde la familia real o tal vez desde parte de la
aristocracia, con los modelos homéricos. Por ultimo, no podemos olvidar el hecho de
que a partir del s. 1V a.C., y durante toda la época helenistica, la costumbre griega de
la mezcla de vino debid quedar relativamente relegada, o al menos la mezcla debid
ser menor’.

3. El consumo de alcohol

A la luz de cuanto revelan las fuentes, y de todo lo aqui expuesto, resulta
dificil negar la evidencia histérica de un elevado consumo alcohdlico por parte de los
participantes del banquete macedonio®. De hecho, la necesidad de demostrar que
Alejandro y Filipo eran o no grandes bebedores ha sido un parametro habitual en

una cuestion que quizas no afectase tanto al vino macedonio, probablemente de mayor calidad
a causa de la orografia del reino (BOrRzA [1983: 163]), aunque no tenemos conocimiento espe-
cifico sobre todo ello y probablemente cualquier afirmacion en este sentido sea simple especu-
lacion. Por otra parte, BOULAY (2012) ha analizado recientemente con cierto detalle la cuestion
del transporte, acidez y naturaleza de los vinos griegos.

2l MoOLINA MARIN (2009: 202). No obstante, no podemos obviar que el banquete mace-
donio también debid servir como elemento de cohesion colectivo y de reafirmacion de la iden-
tidad, un proceso de especial relevancia en el marco de la campafia contra Persia. Sobre el
banquete como elemento de afirmacion identitario de un colectivo, vid. BURKETT (1991: 16);
Borza (1983: 169). Como ha sefialado CARNEY (2007: 129), “Internally, the interaction
between the king and the rest of the elite at symposia played a critical role in creation of royal
style, and that style, in turn, functioned to limit the absolute nature of Macedonian monarchy”.

22 ROTROFF (1996: 22). Por otra parte, Antonio Ignacio Molina Marin nos ha sefialado,
entre sus utiles comentarios a la lectura del draft de esta investigacion, que la pureza del vino
podria ser un simbolo de las relaciones entre el rey y sus hetairoi, y de la existencia de
parresia, libertad de palabra entre ambos, una apreciacion que consideramos de gran valor.

2 De hecho, Elio (VH 12.26) afirma que Alejandro fue el méas grande bebedor de todos
los tiempos. Arriano o Plutarco coinciden en tratar de justificar la duracion de los banquetes de
Alejandro intentando evitar una explicacion que le mostrase como un alcoholico: ARR., An.
7.29.4; PLUT., Mor. 623D-624A.



EL SIMPOSIO DE ALEJANDRO 5

diversos trabajos™. Si bien no es nuestra intencion defender aqui a estos reyes o
contrariar los comportamientos claramente alcoholicos de ambos, si parece necesario
analizar la cuestion desde multiples perspectivas. En este sentido, debemos también
oponer la habitual realidad griega de los simposios, donde si bien el ideal marca la
moderacion y el autocontrol o moderacion (metron) ante el vino y la embriaguez
(methyestai, paroinein, kraipalan)® como absolutamente necesarios y recomendables
para el correcto funcionamiento simpético, lo cierto es que en la practica también en
estos banquetes el consumo de alcohol era sumamente elevado, y no por mezclar el
vino con agua se evitaba la embriaguez de los participantes. Asimismo, el banquete
solia terminar con un komos o procesion simpotica entre los presentes, ebrios, y
existia también una serie de premios para congratular, por ejemplo, al que mas bebia.
De nuevo, por tanto, la consideracion griega de la moderacion aparece como el autén-
tico trasfondo de la comprension del banquete, tanto griego como macedonio en este
caso. Sorprende advertir, sin embargo, que la supuesta mayor duracion del banquete
macedonio®® podria quizas ser, nuevamente, un elemento heredado del banquete
homérico. En efecto, tanto Filipo?” y Alejandro®® como los pretendientes de Penélope
terminaban las celebraciones simpoéticas al despuntar el alba. Ello no debe servir de
excusa para el comportamiento extremadamente alcoholico de los ltimos Argéadas®.
No obstante, ciertas observaciones de Murray ayudan a relativizar estas percepciones.
En efecto, si calculamos los datos espartanos, antes mencionados, del reparto de
2 cotilos de vino por para cada rey espartano, ello nos da una suma total de 12 coe al
mes, con lo que “the Spartiate would be consuming wine at a rate approaching the
highest levels attested for healthy adult males in military contexts™’. Asimismo,

2 Siendo el mas clasico el trabajo de O’BRIEN (1992), y el mas recinete el articulo de

POWNALL (2010), passim. La cuestion parece haberse generado ya en la antigliedad, como
demuestra la preocupacion de Plutarco por ofrecer una explicacion alternativa al habito alcoho-
lico de Alejandro. Asimismo, resulta de gran interés la observacion de CARNEY (2007: 135),
quien advierte que al tener tan s6lo noticia de los comportamientos de los reyes, especialmente
Filipo y Alejandro, en los banquetes macedonios, y desconocer el tipo de comportamiento del
resto de los participantes del banquete, resulta dificil juzgar realmente el grado y los matices de
cuanto sabemos sobre las acciones de los reyes en relacion con el alcohol. Asimismo, CARNEY
(2007: 138, 154-155).

2 PELLIZER (1999: 178).

%" Curr., VI. 2.2; PLUT., Alex. 23, 6-9.
Por ejemplo, después de Queronea: vid. supra, n. 9.
* PLuT., Alex. 23, 6-9.
Que ya aparece recogida en las fuentes: CURT., V. 7.1; ARR., IX. 8.15. PLUTARCO (4/ex.
23, 1-2) justifica el comportamiento de Alejandro afirmando que pasaba mucho tiempo con la
copa en la mano por el gusto de la conversacion, mas que por el gusto por la bebida. Como
indica, sin embargo, HAMILTON (1999: 58), la posicion de Plutarco varia de un texto a otro,
pues por ejemplo en Mor. 337f niega que Alejandro fuese un adicto a la bebida. Por otra parte,
en sus utiles comentarios al draft, Antonio Ignacio Molina Marinha sefialado que beber vino
podria considerarse una obligacion para el rey macedonio, ya que €l es el anfitrion, y del mismo
modo, consumirlo en ingentes condiciones podria ser una prueba de hombria.

3% MURRAY (1991:91).



6 CL. ZARAGOZA-SERRANO & B. ANTELA-BERNARDEZ

Tucidides menciona un racionamiento de 2 cotilos por espartiata en el contexto del
asedio a Esfacteria®’, lo que corrobora la propuesta.

A este respecto, resulta de gran utilidad la perspectiva planteada por Elizabeth
Carney como respuesta a esta extremo consumo de alcohol por Filipo y Alejandro, la
cual responde a la necesidad de establecer comportamientos sociales especificos en
una sociedad como la macedonia, de marcada competencia, y donde el rey debe
sobresalir entre sus nobles para garantizar la demostracion de su posicion preeminente
y su legitimidad como lider en todos los aspectos del gobierno™. Incluso podriamos
considerar su forma de beber, su mayor capacidad para enfrentarse al alcohol, lo que
tal vez deba relacionarse con los procesos de asimilacion heroica® por parte de Filipo
y Alejandro. Esta perspectiva, que en relacion con el simposio macedonio nos
devuelve en cierto modo a la experiencia homérica®. Del mismo modo, existen para-
lelismos también con los persas en la cuestion del retrato de Filipo y Alejandro como
grandes bebedores™. En efecto, Herodoto recoge como costumbre la practica persa de
discutir cuestiones acompafiandose de la ingestion de grandes cantidades de alcohol,
para ratificar al dia siguiente las decisiones tomadas durante el banquete de la noche
anterior’’. No hay dudas, pues, que en el caso del banquete macedonio el consumo de
alcohol era destacado y sus consecuencias a menudo muy peligrosas.

' Hpr., VIL 187. 2; THUC., 4.16.

32 CARNEY (2007: 169). El aspecto mas habitualmente considerado es ell militar, pero no
por ello puede ser éste el unico ambito donde el rey macedonio necesite sefialar su preemi-
nencia de manera evidente, concisa y cotidianamente reiterada. Sobre la necesidad de demos-
trar la habilidad militar, por ejemplo, vid. ANTELA-BERNARDEZ (2009).

3 WARDLE (2003: 635): “Homer’s heroes seem to have drunk their wine neat but may
have been because, as heroes, they were harder headed than later mortals!”. Asimismo,
E. Carney, “Symposia and the...”, 172 ha sefialado la posibilidad de una asimilaciéon de
Alejandro con Heracles en relacion con el consumo de alcohol. Sobre el uso de Heracles por
Alejandro y su asimilacion, cf. B. ANTELA-BERNARDEZ (2007b).

3 WECOWSKI (2002: 629): “It looks then as if the endurance of the aristdcrata who is
capable of holding out to the end, i.e. till the dawn, was an important component of the convi-
vial ethics of the day. And this is exactly what we know of the symposion where there were
perhaps som especial prizes for the one who survived wide-awake till dawn.

33 En PLUT., Quaes. Conv. 1.6 se menciona, por ejemplo, como justificacion del compor-
tamiento de Alejandro el hecho de que Alejandro dedicaba mucho tiempo a cada copa a causa
de su gusto por la conversacion. Ello redunda, en principio, en otros intentos de Plutarco (A/ex.
23. 1) de exculpar a Alejandro de la etiqueta de alcohdlico que ya en la Antigiiedad debid per-
seguir al rey macedonio. El mas notable probablemente sea la consideracion recogida en
Plutarco (Alex. 4, 4-7) del cuerpo de Alejandro como seco, y por tanto, la necesidad de bebida
de éste para mitigar este calor (cf. J. R. Hamilton, o.c., 11-12), una afirmacioén que contrasta
claramente con las advertencias de Platon sobre la necesidad de que el alcohol no debia “avivar
mas el fuego de sus almas” (PLAT., Leg. 666 a-d), en relacion con el consumo alcohdlico de los
jovenes. Por otra parte, sobre la discusion de Calistenes y Anaxarco entre las diferencias clima-
ticas de Grecia y la mas calida Asia, notable por tener lugar también en el contexto de un
banquete, vid. PLUT., Alex. 52.

3 HpT., 1.133.4; BURKETT (1991: 14).



EL SIMPOSIO DE ALEJANDRO 7

4. El tamaiio del banquete

Como mencionabamos anteriormente, existe una fuerte diferencia de tamafo
entre los banquetes griego y macedonio, tanto en participantes como en espacio fisico.
En este sentido, la arqueologia nos provee de un nuevo dato que confirma la nece-
sidad de considerar las experiencias simpoticas griega y macedonia como bien dife-
renciadas, y aunque semejantes en ciertos aspectos, necesariamente distinguibles. Este
dato no es otro que la presencia de espacios especificos del palacio macedonio dedi-
cado al banquete®’, y por sus dimensiones sabemos que excede cualquier comparacion
con los espacios simpoticos de las poleis. También gracias a la arqueologia sabemos
de la existencia de estos espacios y de la importancia de las practicas simpoticas en
los palacios micénicos™.

Tenemos noticia de diversos banquetes organizados por Alejandro con miles
de comensales. El primero de ellos es el previo a la campaiia, en Dion™, aunque por
numero nada tenga que ver con el fasto y el boato que debid sefialar los banquetes de
Opis, las bodas de Susa® o el banquete de la India recogido por Curcio*'. En Opis, el
banquete estaba organizado para 9 000 comensales™. En su analisis de la persona-
lidad del rey en relacion con el alcohol, O’Brien ha documentado un total de 26 ban-
quetes a lo largo de la campaiia, en especial durante los ultimos afios de Alejandro®,
continuando asi una tradicion originada ya en la Antigiiedad, como hemos visto, en
relacion con el deterioro del caracter de Alejandro a causa de su proceso de orienta-
lizacion y adopcion de costumbres barbaras, iniciado desde 330. No obstante, frente a
la opinion de O’Brien, Eugene Borza ha sefialado como, ciertamente, los banquetes

37 ToMLISON (1970: 313-314). Sobre la suntuosa decoracion de estos posibles espacios

simpoticos en la arquitectura macedonia de tiempos de los ultimos argéadas, vid. KOTTARIDI
(2011: 177). BERGQUIST (1999: 53) también recoge los espacios de posible actividad simpdtica
en Vergina. Asimismo, como nos ha apuntado Antonio Ignacio Molina Marin, la actividad sim-
pética también debia estar relacionada en Macedonia con las creencias en el mas alla, como
parece advertiste por ejemplo en las pinturas en la tumba de Anthemia (Naoussa). Sobre las
cuestiones relacionadas con el banquete y el mas alla, vid. KOTTARIDI (2011: 167).

3 WARDLE (2003: 634): “The extraordinary numbers of plain vessels of diferent types
found i the pantries of the Palace of Nestor support the hypothesis that drinking was a regular
feature of palatial life”. El hecho de que estos envases hubiesen podido ser de un solo uso,
como afirman los autores (p. 634) también puede entenderse como resultado de un gran numero
de participantes. Por otra parte, existe también una opcion interpretativa para estos envases “de
un solo uso”, como puede ser la practica persa de agasajar a los invitados dignos de confianza
del rey con vajilla preciosa, y a los indignos, con vajilla “desechable”: ATH., 11, 464a; SANCISI-
WEENDERBUNG (1989: 133).

3 CARNEY (2007: 132): “If the Dion Symposium, with its gigantic scale, indicates Persian
influence rather than court preference for sympotic gygantism, then it was Persian influence
that predated Alexander’s campaign”.

4 ATHEN., XII. 537D-540A. Asimismo, PLUT., Alex. 70. 3; D.S. XVIL 107. 6; TusT., 12,
10. 9; ARR., 4n. 7,4, 5. Cf. VAN OPPEN (2013: 2-7).

' Curr, IX. 7.15.

* ARR., 7.11.9.

4 O’BRIEN (1992: 99).



8 CL. ZARAGOZA-SERRANO & B. ANTELA-BERNARDEZ

con gran tenian que haberse ajustado a la situacion misma de la logistica militar, y a
los rigores del viaje**. Una corte itinerante, como hemos visto que era la de
Alejandro, dificilmente podia tener disposicion de los recursos suficientes para
plantear banquetes de las medidas recogidas en las fuentes cada noche. De hecho,
parece que estos grandes banquetes responden a paradas especiales en el camino, o a
celebraciones especificas (debidas a la victoria, por ejemplo, como sucedio tras
Issos)®™. Asi, los banquetes, como el de Susa o el de Persépolis, tuvieron lugar en
palacios. Hubo otros banquetes, sin embargo, celebrados durante el avance, para los
cuales se empleaba una o diversas tiendas de gran aforo, similares a la empleada en
Dién o tras la victoria de Issos*, pero no parece que ello haya sido la norma habitual,
y el uso de estas estructuras respondi6 a situaciones especiales’’, aunque quizas se
estandarizaron posteriormente como practica habitual de los Diddocos y Epigonos™.
No parece plausible, por cuestiones de logistica y de estrategia militar, que todas las
noches fuesen motivo de celebracion, ni cada dia se celebrase un banquete. No
obstante, tampoco podemos obviar los ejemplos persas, ya que los reyes aqueménidas
solian trasladarse en campaia con todo lo necesario para celebrar grandes banquetes,
lo que ha sido puesto en relacion con el hecho de que el banquete persa, como proba-
blemente también posteriormente el de Alejandro, tenia una importante funcion de
tipo fiscal, donde la gestion de la relacion con los conquistados y el cobro de tributos
in situ se realizaba mediante la solicitud por el gobernante del aprovisionamiento de
las fastuosas celebraciones del rey.

De hecho, es muy probable que la celebracion de este tipo de banquetes estu-
viese del todo condicionada a la disponibilidad de vino. Engels ha sefialado que, entre
los diversos alimentos recibidos por los soldados macedonios, junto con sus raciones
de cereal se incluirian también, en funcion de a disponibilidad, raciones de frutas,
queso, carne o pescad049, verduras y, cdmo no, vino®”. No sabemos si estas raciones

4 Borza (1983:163-164).

4 Borza (1983: 160).

46 SPAWFORTH (2007: 112-117), App. 1-7 compila las evidencias sobre las diversas
menciones de las tiendas de Alejandro, tanto las de uso corriente como las que posiblemente
sirviesen para la celebracion de fiestas y actividades simpoticas. Asimismo, pese a dichas evi-
dencias, no sabemos si las menciones de las fuentes reflejan en realidad una sola o varias
tiendas diferentes. Lo mas probable, siguiendo a BORzA (1983: 161), es que para el dia a dia de
la marcha del ejército se emplease una tienda del rey de caracter mas modesto, y que tiendas
como la capturada a Dario III tras Issos o la de celebracion de las bodas de Susa fuesen mon-
tadas excepcionalmente.

47 Borza (1983: 161).

8 A juzgar por la referencia de Ateneo (5, 196d-e) al uso por Ptolomeo II de una magni-
fica tienda donde alojaba a sus invitados durante la celebracion de las Prolemaieias del 275 a.C.
Cf. ETIENNE (2002: 264-265). Por otra parte, la reiteracion de la presencia de estas tiendas en
relacion con festividades religiosas (Alejandro en Diodn, Filipo en Olimpia, etc.) mereceria una
mayor atencion y quizas revelase mayor detalle y concrecion sobre el uso y valor de las mismas
en el contexto cultural macedonio.

4 El pescado tenia un valor especifico en la cultura y la gastronomia griegas, al ser
asociado con el lujo. Cf. FISHER (2000) aporta una interesante vision a partir de la cual pueden
observarse los episodios en que Alejandro menciona su mesa bien surtida de pescado (PLUT.,



EL SIMPOSIO DE ALEJANDRO 9

de vino son comparables con las de los lacedemonios o atenienses, pero si empleamos
los datos sobre estos como punto de comparacién, encontramos que los espartanos
recibian una racién diaria de 1 cotilos’" por espartiata (2 para los reyes), lo que
supondria mas de 20 000 litros al dia para abastecer todo el ejército macedonio, sin
duda una cantidad nada despreciable y de dificil adquisicion en campafia y durante el
avance continuo™’. Estos calculos nos ayudan, pues, a relativizar la frecuencia de los
banquetes macedonios™, al menos durante periodos de marcha, y a considerar los
banquetes en relacion con la disponibilidad de recursos, como el vino, por no contar
otros elementos igualmente necesarios para la celebracion de fiestas como las que
hemos estado analizando.

Quizas fue la complejidad en la organizacion de banquetes de grandes dimen-
siones lo que motivd a Alejandro a incorporar a su corte la figura del edeatros o cata-
dor, un nuevo préstamo persa y para el cual se designd a Ptolomeo, lo que en cierto
modo nos indica que, efectivamente, no estamos s6lo ante un cargo administrativo-
gastronémico, sino especialmente ante un cargo de gran responsabilidad y de meri-
toria importancia*.

5. La influencia homérica
La intima relacion entre el imaginario homérico y los macedonios de tiempos

de los ultimos Argéadas ha sido ya analizada por diversos autores®. A los numerosos
y bien conocidos ejemplos de esta estrecha relacion®®, a menudo probable imitacion,

Alex. 23, 5; 28, 2 (= Athen. 250f); 66, 3). Igualmente, sobre la cuestion, con caracter general,
vid. NOTARIO (2011a), con bibliografia, y mucho mas reciente, vid. NADEAU (2010: 379-388).

0 ENGELS (1978: 124).

5! Hpr., 6.57; THUC., 4.16.

2 Borza (1983: 163-164). Como sefiala Borza, lo més probable es que el vino se obtu-
viese in situ en los lugares que estuviese disponible, a tenor de las dificultades y de los recursos
logisticos necesarios para garantizar un posible transporte del mismo. Ello también explicaria
por qué las fuentes especifican que regiones son productoras de vino (Cf. TEOFRASTO, IV 4.11;
STR., XV 1.22). Mas alla de esto, debemos tener en cuenta también las dificultades de trans-
porte de vino en la Antigiiedad, y el deterioro del mismo con el viaje, lo que seguramente hacia
mas recomendable su consumo también in sifu en los emplazamientos de adquisicion o en
lugares cercanos. Ello limita, efectivamente, las posibilidades de celebracion de banquetes fre-
cuentes o continuados.

33 CARNEY (2007: 132) considera que seguramente los banquetes fueran mas frecuentes
durante la campana asiatica que cuando el rey estaba en la corte en Macedonia, una afirmacion
dudosa a la Iuz de lo expuesto.

% COLLINS (2012). A esta figura del edeatros debemos afadir también la del chambelan
(eisangeleus), cargo ocupado por Cares de Mitilene, cuya incorporacion redunda efectivamente
en una mayor complejidad organizativa de la corte de Alejandro, en evolucion y crecimiento:
SPAWFORTH (2007: 94).

5 COHEN (1995); ETIENNE (2002: 258-260); CARLIER (2000: 259-268).

56 PLUT., Alex. 8.2; PLIN., H.N. 13.2-3; STR., 13.1.27 sobre el ejemplar de la lliada que
acompaifiaba siempre a Alejandro. Asimismo, también Alejandro, como Aquiles, habria
luchado con un rio: D. S. XVII, 97. 3. El episodio de la muerte de Betis, auténtica emulacion



10 CL. ZARAGOZA-SERRANO & B. ANTELA-BERNARDEZ

debemos sumar aqui la influencia (quizés premeditada) de los procedimientos y prac-
ticas del banquete homérico, entre los que destaca el consumo de vino sin mezclar.
Otro elemento a tener en cuenta es la presencia de la épica en los banquetes mace-
donios”’, al més puro estilo de lo que encontramos en Homero>®, frente a la preemi-
nencia de la lirica en el banquete de los ciudadanos de las poleis griegas™. Esta es una
diferencia capital, que podemos advertir en los banquetes de Alejandro: Horacio y el
Pseudo-Calistenes recogen la ingeniosa afirmaciéon del macedonio sobre su prefe-
rencia a ser el Tersites de Homero al Aquiles de un mal poeta®. No obstante, tampoco
podemos descartar la presencia en los banquetes macedonios de otras formas de
poesia. De una parte, la habitual referencia de diversos personajes macedonios a
versos de Euripides®' hace pensar en la posibilidad de que en ocasiones quizés la
tragedia tuviese cabida en el banquete macedonio®. El hecho de que estas citas se
hagan a menudo en ambiente simpotico reafirmaria esta hipotesis, afiadiendo las
noticias que tenemos de la presencia de poetas de diversa indole en la corte
macedonia.

El uso (al menos ocasional) de vino puro o la presencia de la épica no son los
unicos préstamos culturales que la tradicion homérica y el pasado micénico cedieron a
la corte macedonia®. Otro elemento que cabria seria el de la presencia de comida
junto con la bebida en los banquetes macedonios®. En el simposio griego, la comida
se servia y consumia con antelacion a la mezcla y reparto del vino entre los partici-
pantes, mientras que en el caso macedonio la comida y la bebida, en cantidades
mayores a las habituales en el tradicional banquete heleno®, comparten espacio®, una

del trato dado por Aquiles al cadaver de Héctor, merece ser también mencionado. Cf. ANTELA-
BERNARDEZ (2007b: 90-94); POWNALL (2010: 62-65).

57 CARNEY (2007: 139).

* Hom., Od. 8.62-92.

% MURRAY (1991: 95). La naturaleza hoplitica de ciudadano-soldado de los simpotes del
banquete heleno, se alejaba del caracter aristocratico de la épica preeminente en los banquetes
homéricos. Asimismo, RossI (1971).

% Hor., Ep. 2, 1, 232-237 (da el nombre del poeta: Quérilo de Yaso); Ps.Call. A’, 1, 42,
13.

1" Como los pronunciados por Clito (EUR., Andr. 693-701) o los mencionados por
Alejandro frente a Calistenes (EUR., Bac. 266-267).

62 Antonio Ignacio Molina Marin apunta, en sus comentarios a nuestro draft, que entre los
géneros apreciables en los banquetes macedonios es posible que pudiésemos también influir la
comedia, ya que probablemente la obra Agen que satirizaba a Harpalo fuese escenificada en un
simposio. Algo no absurdo, ya que no existian teatros o espacios escénicos pertinentes para la
representacion de este tipo de obras en las regiones de Asia, o incluso durante el avance de la
corte en movimiento.

8 WARDLE (2003: 643): “it seems reasonable to suppose that Mycenean drinking customs
were, to some extent, adopted in Macedonia as a consequence of the trade and contact esta-
blished around the beginning of the Mycenean period. There is no doubt that Macedonia in the
Late Bronze Age was influences by many aspects of Mycenean civilization, though the depth
of this influence remains to be illuminated through new discoveries”.

8 Vid. MILANEZI (2013: 356-357).

% ETIENNE (2002: 259).



EL SIMPOSIO DE ALEJANDRO 11

practica que ya aparece también expuesta en La Odisea®’, y que de nuevo acerca la
experiencia macedonia mas a la tradiciéon homérica que a la griega.

6. La influencia aqueménida

De la misma manera que el banquete macedonio y griego presentan una serie
de diferencias®™, la organizacién y sobre todo significacion del banquete macedonio
ha sido comparado con los realizados en la corte persa por el Gran Rey. En este caso,
el banquete macedonio presenta, a simple vista, mas similitudes con el persa®. En
primer lugar, debemos tener en cuenta que la practica del banquete era uno de los ele-
mentos fundamentales de la sociabilidad persa’”®, y en especial, un detalle definitorio
de la corte aqueménida’’, donde ademas funcionaba como mecanismo para sefialar el
poderio del monarca mediante la lujosa exhibicién de preciosas vajillas™ y la prepa-
racién de alimentos suntuosos™. Ambos elementos podrian perfectamente tener el
mismo significado en el contexto del banquete de corte macedonio. Asimismo, el
personal al servicio del banquete aqueménida era numerosisimo (Athen. 13.608a),
sumando casi 400 sirvientes’*. De hecho, la mesa real era uno de los mecanismos de

% CARNEY (2007: 160). NIELSEN (1998: 103) no recoge esta simultaneidad de la comida y

la bebida en el simposio macedonio, y cae en la habitual consideracion de éste como comple-
tamente equiparable al banquete griego, sin considerar las especificidades y diferencias.

8 Hom., Od. VI, 98-102; WECOWSKI (2002: 628).

8 MURRAY (1996: 16) ha sefialado algunas diferencias que no hemos recogido aqui, como
el uso del sapinx en lugar del aulos griego para sefialar las libaciones.

% A las influencias homéricas y helénicas que hemos propuesto como elementos de fun-
damentacion de nuestro analisis del banquete macedonio, y a las que ahora afiadimos las del
ambito persa, MURRAY (1996: 15) afiade las influencias del modelo tirdnico griego del s. VI
a.C. No obstante, a nuestro juicio, si bien dicha perspectiva resulta en cierto modo razonable,
atiende en definitiva a la perspectiva griega de asociar monarquia y tirania, y a la imagen gené-
rica que los griegos tuvieron de Filipo y Alejandro, como también de algunos de sus sucesores
en el mundo helenistico.

" Un testimonio similar al de Polieno aparece recogido en Athen. 145; LEwis (1987: 80).
Por otra parte, tanto LEWIS (1987) como SANCISI-WEENDERBURG (1995: 295) validan las
enormes cantidades de alimentos recogidas por el texto de Polieno como coherentes con la
practica persa.

"I BRIANT (1989: 35).

A la lista de alimentos incluida en la supuesta estela de Ciro, debemos afiadir los
diversos ejemplos sobre la riqueza de los utensilios del banquete persa: HDT. 9.81; XENOPH.,
Anab. 4.4.21; Judith 12.1; 15.11... Cf. BRIANT (1989: 35 n. 1). Quizas debamos relacionar este
tipo de vajilla lujosa con la copa que Filipo solia llevarse a la cama (Athen. 4.155d), que como
ha sefialado CARNEY (2007: 148) debia tratarse de un objeto tinico, tal vez ¢l mismo relacio-
nado también con los regalos en la corte macedonia. Asimismo, para una perspectiva general,
NOTARIO (2013), con bibliografia.

> NOTARIO (2011b), con bibliografia.

™ Una cifra muy cercana a los posibles 500 participantes que plantea MILANEZI (2013:
355), siguiendo a Isaac Casaubon, para las bodas de Carano de Macedonia relatadas por
Ateneo.



12 CL. ZARAGOZA-SERRANO & B. ANTELA-BERNARDEZ

visualizacion de la dominacion persa sobre un territorio, y en cierto modo, también un
sistema de fiscalizacion de la misma’®. La comparacion entre los gastos de los ban-
quetes celebrados por los reyes aqueménidas y los celebrados por Alejandro ofrece
elementos comparativos de interés. En primera instancia, sabemos que Jerjes podia
gastar hasta 400 talentos’®, una cifra en consonancia con los 1 000 animales cocinados
que Ateneo (4.145a) atribuia a los banquetes del Gran Rey. A su vez, a partir de
Ateneo podemos constatar que comparando los gastos de los aqueménidas y los
recogidos para Alejandro, los dispendios simpoticos del macedonio eran mucho mas
elevados que los de sus predecesores persas’’. Mas alla de todo esto, debemos tener
presente nuevamente la hipotesis de Briant seglin la que tal gasto no fuese sino parte
de un mecanismo de tributacion, que adquiere aqui un valor destacado. Asimismo,
entre los elementos a sufragar por ciudades o particulares en los casos mencionados
de tan costoso desembolso durante los banquetes reales persas debemos incluir tam-
bién todo el servicio, a menudo realizado en metales de valor, y por ello, distribuido
entre los invitados, que forman ciertamente la corte, con lo que de nuevo la redistri-
bucion a partir del banquete resulta evidente’. Quizas el mejor ejemplo de ello sea el
famoso episodio de la celebracion festiva en Didn, previa al inicio de la campafia
asiatica”. Mucho se ha escrito sobre este episodio, aduciendo por ejemplo que el
banquete, como el resto de las actividades festivas organizadas por el rey, habria
durado 9 dias™, aunque Diodoro no dice exactamente esto, y tan solo afirma que
Alejandro organiz6 un banquete en una tienda con un centenar de asientos, en el que
fueron invitados sus amigos (philoi) y oficiales, asi como embajadores de diversas
ciudades. Dicha celebracion recuerda mucho a otra realizada por Filipo II en
Olimpia®'. Igualmente, la tienda de los cien comensales se parece mucho a la obtenida
por Alejandro de Dario III tras la victoria en Issos™. Es posible que alguna de estas
tiendas, u otras de la misma especie®’, hubiesen servido para acoger los banquetes

" X. Cyr. 8.6.6. Cf. BRIANT (1989: 35-37).

" Hpr., 7, 118-120. Cf. VELAZQUEZ MUKNOZ (2011: 164).

" Lewis (1987: 81).

8 CARNEY (2007: 161). De hecho, la frecuente organizacion de competiciones, juegos y
representaciones teatrales organizada por Alejandro para entretener y contentar a sus soldados
(MOLINA MARIN [2009: 205]) quizas deba verse también como la formulacion de espacios de
celebracion, y por tanto, de ejecucion de la redistribucion.

" D.S. 17.16.3-4. CoppoLA (2010: 147 n. 43) ha llamado la atencion de la coincidencia
numérica entre estos cien comensales y los cien oficiales de caballeria que se rebelan contra
Pérdicas en 321 a.C. (D.S. 18, 36, 5), asi como al hecho de que al momento de su muerte, éste
se encontrase en una tienda (que quizas podia albergar a este centenar de oficiales), tal vez
similar a la de Alejandro en Dion.

8 Antonio Ignacio Molina Marin nos ha sefialado que quizés los 9 dias correspondan a la
dedicacion de cada uno de éstos a una musa.

81 D. S. 16.55.1. Resulta interesante advertir la relacion entre estas celebraciones y la
esfera de lo religioso. Sobre los parametros religiosos del rey macedonio, en especial Filipo 1T y
Alejandro, vid. BLAZQUEZ (2000); FREDRICKSMEYER (2003); ANTELA-BERNARDEZ (2016), con
bibliografia.

¥ Curt, 3.11.21; 3.12.2; PLUT., Alex. 20.6-21.1.

8 Polyain., 4.3.24.



EL SIMPOSIO DE ALEJANDRO 13

reales macedonios, asi como para la gestion politico-administrativa del rey
macedonio®.

Hasta donde alcanzan nuestras informaciones, parece muy probable que, como
en el caso persa, los comensales del banquete real macedonio tuviesen derecho a
llevarse consigo no sélo los restos del convite, sino que también obtenian a menudo
otros souvenirs mas tangibles y duraderos, como objetos de vajilla de oro y plata
como regalo®, que ponia de relieve el favor del rey, o incluso en ocasiones ropas u
objetos de gran valor®. Todos estos regalos servian ademas, en definitiva, para
construir una nobleza de corte en el ambito aqueménida®’, y a la luz de nuestras
fuentes es posible que podamos trazar cierta continuidad con la corte de Alejandro.

7. El banquete como mecanismo de redistribucion y gestion del poder

Estas ventajas economicas asociadas al titulo de comensal deberian haber
servido como medio de sustento y, en cierto modo, salario en especie, de los poetas,
intelectuales™, pintores como Pirrén®, o incluso fildsofos e historiadores, como es el
caso de Anaxarco y Calistenes. A propodsito de ello, D. M. Lewis afirma que no s6lo
el colectivo mercenario cobraba en especie, cosa que por tanto explicaria los meca-
nismos de subsistencia de todo el circulo de intelectuales alrededor de la corte de
Alejandro.

Cierta informacion de Plutarco sobre Anaxarco de Abdera redunda en el hecho
de que este intelectual, como probablemente muchos otros, vieron aumentadas sus
pertenencias como resultado de acompafiar al rey macedonio en su campafia: asi
parece deducirse del reproche de Calistenes a Anaxarco sobre su anterior pobreza y
actual situacion en cierto modo acomodada”. Siguiendo de nuevo a Briant, si en el
caso del banquete de la corte aqueménida podiamos considerar al comensal no sélo
como un invitado a la mesa del rey, sino como un beneficiario de la redistribucion que

8 SPAWFORTH (2007: 87).

8 MILANEZI (2013: 358). Por otra parte, KOTTARIDI (2011: 174) ha expuesto como la
calidad de la vajilla real macedonia en tiempos de Alejandro es una evidencia de la gran pros-
peridad del reino.

% Por ¢j., HDT.,, 3.20; 84; XEN., Anab. 1.2.27; ATHEN., 4.145b; 11.464a; SANCISI-
WEENDERBUNG (1989: 133-134).

87 SANCISI-WEENDERBUNG (1989: 135).

Un buen numero de artistas, fildsofos y cientificos siguieron a Alejandro en su expe-
dicion: TOMLISON (1970: 308-315); FAURE (1982: 65-66, 207-208); BorzA (1983). La presen-
cia de intelectuales se convirtié también en un elemento fundamental de las cortes helenisticas:
SMITH (1993: 202-212).

8 Posteriormente, padre del escepticismo: D.L 9.11.61.

% PLUT., Alex. 52.9. Por otra parte, Antonio Ignacio Molina ha sefialado que también eran
comunes estas acusaciones entre los oradores aticos, ya que los regalos del rey solian ser vistos
como sobornos, pero el rey solo consideraba amigo a quien aceptaba sus regalos, y a tenor de
ello, sentarse en la mesa del rey era una forma de acceder a los regalos y a la amistad del
monarca. Cf. PLUT., Phoc. 18. Asimismo, sobre la valoracion de los regalos en el ambito helé-
nico, vid. DOMINGO GYGAX (2013).

88



14 CL. ZARAGOZA-SERRANO & B. ANTELA-BERNARDEZ

se desarrolla en torno a la mismagl, otro tanto valdria, en un sentido contrario, para
explicar la situacion de aquellos que pierden su lugar en el banquete. Algun episodio,
como el de Calistenes rechazando la proskynesis pero no asi el beso al rey, eviden-
ciaria la importancia de seguir teniendo un lugar en el banquete. Por otra parte, la
presencia en este episodio de la copa (que recuerda a la que Filipo se llevaba a la
cama) de la que beben los comensales quizas sea nuevamente una referencia a los
regalos obtenidos de manos del rey en los banquetes, y que servian de redistribucion,
y creo también que de mecanismo de subsistencia, a toda esta corte de intelectuales,
aduladores y acompaiiantes de Alejandro’>.

Volviendo ahora, nuevamente, al valor y perspectiva del texto de Polieno
sobre la organizacion de un banquete de Ciro, es posible que tal anécdota haga refe-
rencia, como muchas otras”, a la cuestion de la sophrosyne, a la moderacion
(metron), y a la obsesion cultural (que no practica) griega por el autodominio y el
control”. De hecho, no es éste el tnico lugar en que Alejandro rechaza los lujos
gastrondmicos. No obstante, esta supuesta actitud de Alejandro’, no parece responder
ni al resto de evidencias que tenemos sobre los banquetes organizados por el joven
conquistador durante su reinado a lo largo de la campaiia asiatica’, ni tampoco sobre
el valor que los banquetes del rey debian tener como mecanismos de exhibicion de la
riqueza, de reparto de los beneficios del botin y de gestion de las relaciones sociales
en el entorno de la corte. De hecho, como ha sefialado H. Sancisi-Weenderbung, la
percepcion del intercambio de regalos hace largo tiempo ya que, a partir de la obra de
M. Mauss, ha sido sefialada como practica de gran valor sociocultural y econémico’”.

En este sentido, sabemos que esta practica tuvo posteriormente en el mundo
helenistico una continuidad. En especial, resulta interesante advertir el modo en que la
concesion de regalos estd, ademas, asociado en algunos casos con la figura de los
philoi o amigos del rey”®. Mas alla del caracter legitimador, en tanto que encarnacién
del estereotipo del rey como regalador omnipotente”, tanto Alejandro como los
posteriores dinastas helenisticos, y de la funcion de distincion a nivel de corte que los
regalos podian suponer para la mencionada creacion de la nobleza de corte y de un

%l BRIANT (1989: 41-42); SANCISI-WEERDENBURG (1995: 294); MILANEZI (2013: 359).

%2 Vid. MACURDY (1930); BOWDEN (2013).

% La construccion de nuestro conocimiento sobre el banquete a través de este tipo de
informaciones anecddticas es también altamente problematica, como ha sefialado sabiamente
CARNEY (2007: 135-136): “doubtless, one should always remain skeptical about anecdote: in
essence anecdote by its very nature constructs or reinterprets an experience by giving it a plot,
and often seems to prize plot/meaning over event or context”.

%% BURKETT (1991: 7); CARNEY (2007: 129, 158).

% CoppoLa (2010: 147).

% CEREZO MAGAN (1999: 173-174).

7 SANCISI-WEERDENBUNG (1989: 131). Asimismo, HENAFF (2013). Por otra parte, el
intercambio de regalos nos remite de nuevo al marco cultural del trasfondo homérico.

% Un trabajo clasico muy util en esta cuestion es el de BRINGMANN (1993). Asimismo,
STROOTMAN (2012: 42-47).

9 SANCISI-WEENDERBUNG (1989: 139-141).



EL SIMPOSIO DE ALEJANDRO 15

circulo de personajes proximos al rey, apreciables por su caracter de receptores de

regalos'®.

Unas veces planteadas las cuestiones anteriores, hemos de pasar a hablar de los
asistentes al banquete. Si bien hemos mencionado la presencia de los mas allegados al
rey, de los nobles y de los philoi, asi como de personas dedicadas al entretenimiento
(tematica a la cual dedicaremos una apartado mas adelante) nos centraremos, prime-
ramente, en el analisis de la presencia o ausencia de dos figuras que aparecen de
manera ocasional como asistentes a este tipo de reuniones: los muchachos y las
mujeres. De una parte, no podemos olvidar en intenso caracter homoerotico que las
fuentes nos han transmitido en relacion con las practicas simpoticas griegas, siendo el
dialogo entre Socrates y Alcibiades en EI Banquete platdonico el mejor ejemplo de
ellas. En este sentido, en tanto que lugar de posibles relaciones entre hombres y de
consumicion alcoholica, los griegos consideraban que los banquetes no eran lugares
para nifios o muchachos demasiado jovenes'®'. Si bien quizas Alejandro estaba ya a
punto de iniciar su trato con hombres mayores en calidad de eromenos, pues debia
contar entonces, por el tiempo de la embajada fraudulenta de Demostenes y Esquines,
poco mas de diez afios'®, la critica de Esquines a Deméstenes parece evidenciar que a
ojos del orador el principe Alejandro era todavia un nifio al que no debia seducirse.
No obstante, Alejandro esta efectivamente presente en los banquetes desde una edad
tan temprana, y no es el Ginico. A la presencia de jovenes como Iolas, el hijo de
Antipatro y hermano de Casandro con el cargo de copero del rey Alejandro'®,
debemos afiadir la institucionalizacion por Filipo de la figura de los paides basilikoi o
pajes reales'”, presentes siempre alrededor del rey, y por tanto, quizds presentes
también en los banquetes105 . Asimismo, como ha expuesto claramente Sawada'®, la
gran cantidad de casos que conocemos sobre relaciones amorosas en las que los pajes
estan implicados evidencian la existencia en los banquetes macedonios'”’ de los
mismos usos homoerdticos habituales en el simposio griego'™, y por tanto, la pre-
sencia de estos muchachos en dichos banquetes. El testimonio de Esquines sobre la
competicion de citaras entre Alejandro y su oponente, ambos con poco mas de diez

afios, parece una buena prueba de esta presencia'”.

19 HpT., 7.143; SANCISI-WEENDERBURG (1995: 296); STROOTMAN (2012: 47-48).

101 WEcowsk (2013).

102 CARNEY (2007: 146).

183 Aunque quizas esta figura aparecid, junto con las del quiliarca o el edeatros, a partir
del 330, con la introduccion de parte del ceremonial de corte persa por Alejandro: SPAWFORTH
(2007: 100).

1% HAMMOND (1990); BRIANT (1990: 298-307); CARNEY (2007: 145-146); CARNEY
(2008).

195 POWNALL (2010: 63) ha defendido que la presencia de los pajes en los simposios reales
macedonios responderia en cierto modo a algun tipo de rito de iniciacion, aparte del evidente
valor educativo de dicha institucion.

1% SAWADA (2010: 406).

197 MoLINA MARIN (2009: 203).

108 PELLIZER (1999: 180).

19 CARNEY (2007: 146 n. 65).



16 CL. ZARAGOZA-SERRANO & B. ANTELA-BERNARDEZ

8. Mujeres en el banquete macedonio (o el banquete y la gestion social por el
monarca)

Respecto a esto, parece interesante recordar una curiosa norma macedonia,
recogida por Ateneo de Naucratis''’, que afirma que los macedonios no podian recli-
narse en los banquetes mientras no hubiesen cazado un jabali salvaje sin ayuda de una
red''!". Esta norma de etiqueta pone de manifiesto, por una parte, un marcado caracter
jerarquico y social de los banquetes, en especial si estos estan organizados por el rey o
en los que participa el monarca macedonio y por otra, el hecho de que se dé por
sentado que los asistentes cumpliéndola tendran ya una cierta edad.

Junto con los pajes, otro elemento controvertido es la posibilidad de que en los
banquetes macedonios hubiese mujeres''2. En este sentido, debemos diferenciar tam-
bién el “tipo”, puesto que en los banquetes griegos hay presencia claramente docu-
mentada de mujeres, pero para tareas de entretenimiento: es el caso de las musicas y
de las prostitutas'”’. El problema surge en el caso macedonio, donde si bien parece
que no tenemos evidencias de la presencia de mujeres “respetables” o miembros
femeninos de la familia real en los banquetes, y que las mujeres que podemos docu-
mentar, como es el caso de la ateniense Taide o de las cautivas sogdianas (Roxana
entre ellas), tienen funciones de entretenimiento''*, Existen més evidencias: en una
referencia de Herodoto a una embajada persa en Macedonia, los persas solicitan ser
servidos en el banquete por las esposas y mujeres de los macedonios, incluyendo a las
de la familia real. El rey Amintas explica entonces que ello no responde a las cos-
tumbres de la corte Teménida, pero igualmente complace a los embajadores, lo que
lleva a que muchos acaben propasandose, llevados por el alcohol, con algunas de las
mujeres. La respuesta del principe, el posterior Alejandro I de Macedonia, parece
concluyente sobre la posicion de los macedonios a este respecto: disfrazando
muchachos macedonios'"” de palacio como mujeres, los devuelve a los persas, que

10" Athen., 1, 18a.

11 Sobre el episodio, vale la pena tener presente las observaciones realizadas por BRIANT
(1990: 305-307). Asimismo, sobre esta practica macedonia, vid. CARNEY (2007: 144).

"2 Sobre el lugar de las mujeres en los banquetes greco-romanos, vid. NADEAU (2010:
412-427).

13 Existe un gran debate en torno a esta cuestion: BURTON (1998: 143-144) ha defendido
que, contra la idea habitualmente aceptada, si hubo mujeres en los symposia griegos, a pesar de
las diferentes prohibiciones documentadas en las fuentes (como por ejemplo D. 59.24, 33, 48);
contra CORNER (2012: 38), quien, ante los casos expuestos por Burton como evidencias,
observa que estos se tratan a menudo de ejemplos de inversion de roles. Para el caso persa,
sabemos de la presencia de ambas por PLUT., Mor. 140b; AEl., VH 8.7

14 E] caso de las cautivas sogdianas es interesante, pues son empleadas como coro, y por
tanto, con funciones de entretenimiento. Sobre el trato de las poblaciones cautivas y el impacto
de la campana de Alejandro sobre la poblacion civil, vid. ANTELA-BERNARDEZ (2015).

115 L a referencia a estos muchachos como imberbes hace pensar, de alguna manera, en los
paides basilokoi, pese a que éstos fueron instituidos de forma regular por Filipo II. Sobre estos
pajes, vid. HAMMOND (1990); CARNEY (2008). Para una revision bibliografica, vid. HECKEL
(1992: 241); KOULAKIOTIS (2005).



EL SIMPOSIO DE ALEJANDRO 17

acaban masacrados''®
los griegos'"’.

. No parece por tanto que en esto los macedonios difiriesen de

Mas alla de estas diferencias entre los modelos simpdticos griego y mace-
donio, que sirven para constatar el hecho de que no podemos observar el banquete de
los Argéadas con los ojos de un polités heleno, debemos advertir que el banquete
macedonio tiene un parametro estructural fundamental del cual carece su homologo
griego, como es su importancia en tanto que espacio de articulacion de la vida social
de la corte macedonia. En este sentido, la festiva intencionalidad filosofica y ladica
del banquete helénico adquiere en Macedonia, ademas, un caracter mas politico y, en
cierto modo, intensamente formal. Algunos autores han sefialado la importancia del
banquete en Macedonia como marco de gestion de las relaciones entre el rey, su
circulo de confianza (personificado en la figura de los Compaiieros del rey, los
hetairoi), la aristocracia del reino y los diferentes personajes que circulan y compar-
ten la corte, como los embajadores extranjeros (como el propio Demdstenes, o el resto
de embajadores de las ciudades griegas o de reino persa, entre otros), los diferentes
intelectuales que por motivos diversos disfrutaban de la hospitalidad del monarca
macedonio, o incluso los familiares del rey, como sucedia con el mismisimo
Alejandro en tiempos del reinado de su padre. Si antes menciondbamos la existencia
de una jerarquia estructural y de una organizacion vertical, con el rey como vértice, lo
cierto es que la reunidn festiva del banquete aparece aqui como herramienta funda-
mental de la vida social de la corte, donde tanto Filipo II como Alejandro plantearon
estrategias diversas de gestion de las fidelidades, legitimacion publica de su auto-
ridad, simbolizacion de sus relaciones con el resto de los personajes a su alrededor,
etc. Incluso podriamos afirmar que, en ciertos momentos, el banquete es, de hecho, la

representacion misma de la corte''®,

16 Hpr., 5, 18-21. Cf. MOLINA MARIN (2009: 202).

"7 CARNEY (2007: 143). Asimismo, un recientisimo trabajo suyo (CARNEY [2014]) revisa
en parte esta cuestion. Asimismo, KOTTARIDI (2011: 168) sefiala que si bien el episodio de
Alejandro I puede afirmar la ausencia de mujeres en los banquetes reales macedonios, lo cierto
es que los ajuares funerarios de las reinas y figuras femeninas de la aristocracia contienen ele-
mentos claramente simpoéticos, lo que quizas implique que éstas estuvieron presentes, al menos,
en algunos banquetes destacados o celebraciones especificas de importancia destacada, como
sucedia ya, de hecho, en el mundo homérico (aunque también afirma que, pese a ello, el ban-
quete real macedonio era, por definicion, una actividad fundamentalmente masculina). Por otra
parte, la exclusion de las mujeres de los banquetes no es una practica en modo alguno genera-
lizada entre las culturas del mundo antiguo, como demuestra, por ejemplo, el caso romano:
CiC., Verr. 2.1.26.66; Cf. DUNBABIN (1998). En este sentido, vale la pena recoger aqui la
opinién de Antonio Ignacio Molina Marin, quien sefiala que el objetivo de toda la historia de
Alejandro I es demostrar la helenicidad del rey de Macedonia, quien no duda en autodefinirse
como Aner Hellen, makedonon hyparchos (HDT, 5.20), y para demostrarlo nada mejor que a
través de su comportamiento con el género femenino, es decir, la historia dice mas de las cos-
tumbres griegas que de las macedonias.

"8 A partir de cuanto hemos comentado sobre esto, seguimos aqui la definicién de corte
recogida por STROOTMAN (2012: 38). Observaciones de interés, aunque en ocasiones discu-
tibles, son también recogidas por SPAWFORTH (2007: 84). Resulta necesario recordar aqui la
interesante afirmacion de T. Spawforth, o.c., p. 87, quien defiende que no existia en el ambito



18 CL. ZARAGOZA-SERRANO & B. ANTELA-BERNARDEZ

9. Orientalizacion, trhyphé, exceso y violencia

El problema surge, sin embargo, con grave intensidad cuando trasladamos la
corte macedonia al espacio de la excepcionalidad, como es el periodo de la campafia
de Alejandro. Los diversos interrogantes no solo son resultado de una excepciona-
lidad marcada por el caracter itinerante de la corte''’, que se configura ademas con
una fuertisima dependencia de los rigores y las estrategias, tanto a nivel militar como
logistico, de la guerra contra el Persa, sino también por el hecho de que el banquete es
empleado por nuestras fuentes como escenario del comportamiento sociopolitico de la
corte macedonia. De hecho, buena parte de la narracion de la campaiia, dejando de
lado las cuestiones propiamente bélicas, se focaliza en los episodios que tienen como
escenario el symposion, debido a la naturaleza itinerante de la corte de Alejandro, por
una parte, y a la orientalizacion paulatina que sufrirdn tanto las costumbres como el
propio rey tras la conquista del Imperio Aqueménida'®’.

Aunque durante el reinado de Filipo ya habian surgido cambios diversos en el
seno de la corte macedonia, la influencia de la orientalizacion adquiere en el relato de
los banquetes macedonios en tiempos de Alejandro, en especial a partir de la victoria
definitiva en Gaugamela, un papel predominante en la gestion del macedonio del
nuevo escenario histérico y de la nueva dimension de su autoridad como nuevo sefior
de Asia. En este sentido, resulta muy dificil desentramar el grado en que el modelo de
corte macedonia de tiempos de Alejandro se vio afectado por los modelos aquemé-
nidas, en la incorporacion de mecanismos de articulacion de las relaciones entre
conquistadores y conquistados y de administracion del dominio sobre las poblaciones
asiaticas'>'. No en vano, la mesa del Gran Rey, en la que se acumulaban y exhibian
los mejores productos de los pueblos conquistados, habia servido de metafora habitual
del dominio ejercido sobre el territorio por los persas'**. Ya Kienast habia propuesto
una serie de influencias de peso de los Aqueménidas en la formulacion de las refor-
mas planteadas en Macedonia por Filipo II'*’, y aunque sus hipétesis y sistematica
asociacion de los cambios desarrollados en la corte de los ultimos Argéadas a esta
influencia ha sido ampliamente cuestionada, tampoco parece descartable que en cierto
grado se hubiese producido esta influencia entre ambos modelos previamente a la
conquista del Imperio Aqueménida.

macedonio un palacio central en Macedonia hasta, al menos, tiempos de Arquelao, cuando la
corte se fijo en Pella. Estamos, efectivamente, en una fecha relativamente proxima al reinado
de los ultimos Argéadas, lo que supondria que en ciertos aspectos podriamos suponer que la
estructura de corte de los reyes macedonios quizas no estuviese todavia bien fijada y estanda-
rizada; asimismo, y de nuevo en relacion con el caracter itinerante de la corte de Alejandro,
Spawforth considera que también la de Filipo II habia sido en ocasiones “migratoria” (D. 9.50).

19 MoLINA MARIN (2009: 206); CoPPOLA (2010: 139).

120 SpAWFORTH (2007: 86); CARNEY (2007: 131): “His larger court and its soucia life
became a venue for international display of royal style”.

121 Bl envio anual de los mejores productos del pais al Gran Rey como mecanismo de
tributacion ha sido excelentemente planteado por BRIANT (1989: 37).

122 BRIANT (1989: 37).

123 KIENAST (1973).



EL SIMPOSIO DE ALEJANDRO 19

Existe cierta controversia sobre si el rey aqueménida, posible modelo de la
estructura cortesana macedonia, comia/bebia s6lo en los banquetes o lo hacia acom-
pafiado. Las fuentes no hacen sino alimentar la confusién, pues tenemos evidencias
que describen al rey comiendo y bebiendo s6l0'%*, mientras que otras, mas numerosas,
recogen escenas de banquete persa donde el monarca se rodea de su circulo de con-
fianza'*’. Ateneo describe un banquete persa donde el Gran Rey aparece celebrando
un convite con 15.000 invitados en el relato de Ateneo'*®, con lo que la afirmacion
rotunda resulta dudosa. No obstante, podemos suponer que la celebracion de un
banquete, dentro de los parametros de gestion politica, demostracion de situaciones de
favor, exposicién y reparto de riqueza y cohesion de grupo dominante'”’” que (entre
otros) estamos desarrollando como explicaciones en el presente estudio, debié de
algin modo ser un espacio donde el Rey se mostrase, con lo que quizas la situacion
en que el rey persa comia solo podria responder a alguna celebracion concreta o un
rito especifico, incluso a una fase del convite, mientras que la version mas probable
parece ser la que recoge la comensalidad entre el rey y su circulo de confianza,
compuesto por aristocratas, intelectuales y allegados de probada fidelidad, siendo los
banquetes multitudinarios, de miles de participantes, auténticas excepciones (como
veremos), y en los que igualmente el rey podia ocupar un espacio reservado con sus
favoritos. Esta hipotesis parece viable, al menos, en el contexto macedonio, donde la
arqueologia ha demostrado la existencia en los palacios macedonios de espacios de
banquete divididos en camaras o habitaciones, y segun lo cual los banquetes podian
extenderse a los exteriores y jardines del palacio'*®, donde se alojaban probablemente
a muchos de entre los soldados o los oficiales menores invitados igualmente a parti-
cipar de la comensalidad con el rey'”. En este sentido, Spawforth ha propuesto que
una separacion de este tipo entre los comensales, como la descrita por Atene (146¢-d),
sea resultado de la orientalizacion de Alejandro’’. No obstante, la respuesta no
parece tan sencilla, y de nuevo encontramos el problema sefialado por Briant en rela-
cion con la valoracion de las similitudes entre macedonios y persas como influencias,

124 PLUT., Artax. 5.3. Cf. NIELSEN (1998: 102).

125 Hdt., 3, 132; 5, 24; 7.119; XEN., Anab. 1, 7, 25; Cyrop. 7, 1, 30. Cf. SANCISI-
‘WEERDENBUNG (1989: 135).

126 ATH., 4, 146¢. Cf. LEWIs (1987: 81).

127 El banquete debid servir, ademas, como sistema de relajacion y recompensa temporal,
pausa ludica, ante la tension militar de la campafia: CARNEY (2007: 169).

128 ToMLISON (1970), passim; NIELSEN (1998: 118). No obstante, sobre los problemas de la
arqueologia en el ambito del banquete macedonio, vid. CARNEY (2007: 131). No deja de
resultar curioso como el cambio de practicas en relacion con los simposios en el ambito griego
durante el periodo helenistico incorpord en cierto modo esta perspectiva del espacio simpotico
que advertimos ya en Macedonia en época clasica, tal y como afirma ROTROFF (1996: 22).

129 Como ha expuesto MOLINA MARIN (2009: 205), a partir de la afirmacion de X., Cyr.
8.2.2-3, pocas cosas unen mas a un grupo de personas que el hecho de compartir el alimento.
Asimismo, CARNEY (2007: 147) afirma que: “The structure of these rooms fragmented the
drinking party into small grups (leaving some unlucky guests with virtually no one to talk to)”.

130" SpAWFORTH (2007: 100, 103).



20 CL. ZARAGOZA-SERRANO & B. ANTELA-BERNARDEZ

coincidencias o caracteristicas de grandes monarquias coetaneas'>'. Por otra parte,
sabemos que a nivel de espacios, el rey ocupaba el lugar central'*”, mientras los
comensales se situaban a su alrededor (estructurando de manera fisica el circulo del
rey).

Hemos mencionado durante el presente trabajo como en cierta medida el
comportamiento de los monarcas macedonios Filipo II y Alejandro durante la rea-
lizacion del symposion se utilizaban para ejemplificar la tryphé, la desmedida, en el
caso del padre, presentado como un barbaro que bebia de manera excesiva y que
practicamente era incapaz de tomar ninguna decision sobrio, asi como con comporta-
mientos de relativo buen gusto que ya hemos mencionado, tanto tras la batalla de
Queronea como en la realizacion, de nuevo, de symposia. Por el contrario, Alejandro
es presentado en la primera etapa como monarca como todo lo contrario a su padre,
como ya hemos mencionado anteriormente. La idea de la sophrosyne de Alejandro,
tan remarcada por Plutarco en relacion con el trato a las vencidas de la familia persa,
aparece también en otros contextos, como podria ser el episodio recogido por
Esquines en relacion con la embajada ateniense a Macedonia, en la que tanto ¢l como
Demostenes pudieron contemplar a un jovencisimo Alejandro, con su citara, en pugna
poética con otro muchacho'*. Si como planteaba Platon el aprendizaje de la lira per-
mite al joven ejercitar la moderacion'*, la imagen de un jovencisimo Alejandro con
su citara nos devuelve a la idea de la tryphé de Filipo, a la carencia de moderacion de
los reyes argéadas y en definitiva a la deconstruccion del enemigo por la oposicion

ateniense'>.

Asimismo resulta interesante sefialar el modo en que, tras la victoria definitiva
sobre Dario III las descripciones de los excesos y la desmesura de Alejandro y de sus
banquetes se vuelve mas frecuente. En primer lugar, la tradicion griega identifica
costumbres como el consumo de alcohol desmedido, los lujos gastrondmicos y, en
definitiva, la sobreabundancia en los banquetes como caracteristicas de la decadencia
persa'*® asi como de los pueblos periféricos, incluyendo a los macedonios'’. Como

31 BRIANT (1990: 283-284).

132" ARR,. An. 7.11.8-9. MOLINA MARIN (2009: 203).

133 AESCH., 1, 168. MOLINA MARIN (2009: 202). Asimismo, es evidente, y asi lo hace notar
también Molina Marin, el paralelismo entre este Alejandro y su modelo Aquiles (Hom., 1.
9.185-189; PLUT., Alex. 15.9). Asimismo, CARNEY (2007: 146).

134 Interesante en este contexto resulta también la afirmacion de KOTTARIDI (2011: 167) en
relacion con la influencia de los modelos de formacion platonicos en el seno de la corte
macedonia.

135 Pese a que Esquines es, aqui, considerado pro-Macedonio, la recepcion de esta imagen
en el imaginario ateniense debid tener efectivamente, este significado. Por otra parte, no debe
olvidarse, el ataque a Demostenes resalta precisamente su falta de control para con el joven en
un banquete, un comportamiento del todo inapropiado, mas todavia en un huésped. CARNEY
(2007: 151). No obstante, el episodio permite otra lectura, a la luz del testimonio de PLUT., Per.
1.6.

136 BRIANT (1989: 36); MURRAY (1996: 19); CARNEY (2007: 133).

37 MILLER (1991: 67).



EL SIMPOSIO DE ALEJANDRO 21

podemos imaginar, el consumo ingente de vino llevaba a la exaltacion de las

pasiones, de las pasiones de todo tipo, y en demasiados casos a la violencia'*®.

Los casos mas sefialados de esta violencia en aumento parecen haber sido,
claramente, los banquetes de la quema del palacio de Persépolis y del asesinato de
Clito. En ambos casos, la intensa ingestion de alcohol queda intensamente resaltada
por nuestras fuentes. Por otra parte, tanto en Persépolis’®® como en Marakanda'*,
durante el banquete del asesinato de Clito, podemos documentar una intensa presencia
de Dionisos, que debe relacionarse tanto con la propaganda de Alejandro™' como con
la destacada presencia del culto a Dionisos en Macedonia'*, en especial en relacion
con la corona'®, y el protagonismo que en las fiestas en honor al dios hayan podido
tener las mujeres, como parece inferirse de algunos elementos del retrato que las
fuentes hacen de Olimpiade, la madre de Alejandro'*. Es posible, quizas, que a todo
ello podamos también asociar las competiciones alcohodlicas mencionadas por
Plutarco'® como una parte mas de las celebraciones en su honor. El problema es que,
como sucede con tantos otros aspectos del estudio de la Macedonia de los Argéadas,
la interpretatio graeca nos ciega en la capacidad para advertir las perspectivas
locales, especificas, de los macedonios o el caracter macedonio del dios frente al
Dionisos mejor conocido de las poleis. No obstante, parece evidente el peso de la
divinidad en las celebraciones alcoholicas.

10. Los profesionales

Una de las cuestiones primordiales en relacion con el analisis que podemos
hacer de los banquetes en la corte de Alejandro es el del entretenimiento y de los
responsables del mismo. Es aqui donde quizas menos atencion se ha mostrado por
parte de los estudios anteriores sobre la cuestion del banquete macedonio. En este
sentido, si bien las informaciones en las fuentes no siempre resultan explicitas, al
menos si pueden observarse toda una serie de situaciones que sirven de indicativo de

% MURRAY (1996: 17) ha sefialado las similitudes entre esta violencia de los banquetes
macedonios y la de algunos banquetes de la épica, como por ejemplo el del final de La Odisea,
que termina con la masacre de los pretendientes. Ello nos devuelve una vez mas al trasfondo
homérico del banquete real macedonio.

"% ARR., 4n. 3.18.11; CURT., 5.7.3-7; D.S. 17.72.2-6; PLUT., Alex. 38.2-8; BOSWORTH
(1980: 330-332); PranDI (2013: 118). Asimismo, SANCISI-WEERDENBURG (1993);
FREDRICKSMEYER (2000: 149-151). Sobre la prostituta ateniense Taide, cf. BOUVRIE (1998);
HECKEL (2006: 262).

0 TITCHNER (1999: 492). Por otra parte, una somera revision sobre el episodio de la
muerte de Clito ha sido planteada por GOMEZ, MESTRE (2009: 216-220).

141 BOSWORTH (1996); ANTELA-BERNARDEZ (2007b: 98-102).

42 CARNEY (2007: 170); KOTTARIDI (2011: 167).

43 pLur., Alex. 2, 7-9. ANDRONIKOS (1991: 150-151).

144 pLuT., Alex. 2.8-9; ATH, 14.659f-660a. Cf. KOTTARIDI (2011: 167).

45 Por ¢j. PLUT., Alex. 70.1. MOLINA MARIN (2009: 206-207). Curiosamente, Cares de
Mitilene considera estas celebraciones de origen hindu (ATH., 10, 49), probablemente con la
intencion de exculpar a los macedonios.



22 CL. ZARAGOZA-SERRANO & B. ANTELA-BERNARDEZ

la realidad habitual de los banquetes. En primer lugar, algunos autores han destacado
el hecho de que, en oposicion a la practica habitual de los griegos de las poleis en los
banquetes, el banquete macedonio proporcionaba a los asistentes diversos meca-
nismos de entretenimiento por parte de profesionales. Estos profesionales no se limi-
taban solamente a los musicos, con frecuencia mujeresm’, y bailarinas, que aparecian
también en la experiencia simpotica griega, sino también a la presencia de baila-
rines'*’, atletas, comicos, etc., aunque probablemente el niimero de estos profesio-
nales era menor en el banquete griego, pues también los banquetes incluian menos
participantes y eran, de hecho, de tamafio mas reducido'*. Curiosamente, es en este
grupo donde el colectivo de griegos en el entorno del rey es el mas numeroso'*’, lo
que pone de manifiesto la consideracion que la corte de Alejandro concede al ambito
helénico, en tanto que agentes de la cultura, pero de menor importancia en el reparto
de responsabilidades politicas en el entorno de la conquista y, por ende, de la
construccion de la estructura de poder de la corte de Alejandro, preludio de las cortes
helenisticas.

A los profesionales del entretenimiento que podriamos encontrar habitual-
mente en un simposio griego, como los musicos (hombres y mujeres) y artistas
diversos™’, debemos afiadir en el caso macedonio los cautivos o nativos'®!. A ellos se
suman ademés otro tipo de personajes' >, que ostentan a menudo el titulo de comen-
sales y que probablemente también tenian en algin momento tareas relacionadas con
la distraccion de los presentes. Quizas entre estos se encontrase en alguna ocasion el
mismisimo monarca macedonio, a juzgar por la cantidad de evidencias sobre reyes
que bailan'>, pero es posible que estos bailes tengan un cierto valor ritual que los
diferenciaria de un simple pasatiempo o del resultado del alcohol y la fiesta.

Tal vez un ejemplo de estos comensales con tendencia a servir de distraccion
podria haber sido el de Dioxipo'>... Otro caso, quizds mas interesante, seria el de
personajes cortesanos como Calistenes o Anaxarco, quienes de hecho, mas alla del
caracter de eruditos e intelectuales que podian aportar a la compaiiia (y distraccion)
del rey, debieron en algunas ocasiones ofrecer actuaciones generales para la audiencia

146 MILANEZI (2013: 354-355). En general, ROCCONI (2004: 336-344). Conocemos el
ejemplo de la famosa Lamia, flautista y amante de Demetrio Poliorcetes: PLUT., Demetr. 16.27;
MOLINA MARIN (2009: 202).

“7 Ath., 1.22

148 Resulta evidente que la causa de ello vuelve a ser la diferencia entre el banquete civico
y el banquete de corte desarrollado por los reyes macedonios como prolongacion de su aparato
de estado (al servir de actividad social y fuertemente politica, diplomatica, de legitimacion y
propaganda, de difusion, etc...).

149 Borza (1995: 153).

130 MILANEZI (2013: 354), con posibles detalles.

151 Como el coro de cautivas bactrianas entre las que se encuentra Roxana: CURT., 8.4.23;
indios: ATH., 1.20A; 12.538E; comicos: ATH., 12.538F; PLUT., De fort. 334 E-F.; BOrRzA
(1983: 164-165).

132 CARNEY (2007: 152).

133 CARNEY (2007: 152).

" Curr., IX.7.15-25; D.S. XVIL.10.1-4.



EL SIMPOSIO DE ALEJANDRO 23

congregada en el banquete real. Tal debid ser el caso, por ejemplo, de aquella ocasion
en que Calistenes entretuvo a los macedonios con un discurso en su favor, y posterio-
rmente, a peticion del rey, elabord otro en contra, en un alarde del dominio de la
oratoria retdrica que, seguramente, le granjed una buena parte de la inquina que cau-
saria su posterior caida en desgracia. Asimismo, también las supuestas discusiones
abiertas con Anaxarco'”, quien probablemente también habria realizado discursos o
demostraciones de oratoria o retorica, debieron tal vez proporcionar distraccion a los
presentes, a juzgar por cierto episodio donde ambos parecen contendientes de una
competicion publica'>, al parecer representada en el marco de un banquete. De
hecho, las discusiones de tipo filosofico son ya un elemento tradicional del banquete
griego'”’, y en el contexto macedonio adquieren cuerpo en tanto que manifestaciones
en el entorno del rey, y siempre dentro de la corte, lo que les confiere de este modo un
caracter especifico, a menudo relacionado con las intrigas o con los conflictos
internos dentro del circulo del rey.

11. Conclusion

A modo de conclusion, podemos afirmar, a la luz de lo expuesto, que en el
contexto mismo de la construccion de la imagen de Alejandro por los autores anti-
guos, el banquete aparece como un poderoso mecanismo que habria funcionado desde
la época misma de Filipo y Alejandro como elemento de definicion de la naturaleza
de los reyes macedonios en tanto que barbaros y carentes de autodominio, superados
por sus instintos y por el gusto por el exceso, en un claro proceso de asimilacion de la
tradicional perspectiva sobre los reyes aqueménidas, encarnaciones mismas del
modelo de tirano, asi como del consumo lujoso y desmedido'™®. Ayer como hoy, la
gastronomia y las practicas culinarias o la ingestion alcohdlica supone un fuerte
condicionante de percepcion de la alteridad, y criticar su modo de comer o beber es,
en definitiva, un modo magnifico de justificar ataques a una forma de vida distinta de
la nuestra'>. En el 4mbito griego, es muy probable que los intentos de cuestionar la
capacidad de los macedonios para gobernar Grecia hubiesen gestado, desde un

155 Por ejemplo, la relativa a las diferencias climaticas entre Grecia y Asia: Cf. PLUT., Alex.
52.

136 Borza (1983: 165) ha sefialado el marcado caracter agonistico de los banquetes mace-
donios, que responde a la intensa competitividad que parece haber marcado la corte de los
Argeadas: CARNEY (2007: 163). Este espiritu de competicion de los comensales aparece clara-
mente reflejado no solo en los enfrentamientos entre Calistenes y Anaxarco, sino también en
episodios como los de Dioxipo (D.S. 17,10, 1-4; CURT., 9, 7, 15-25), o en las relaciones entre
Cratero y Hefestion.

157 PELLIZER (1999: 179). Estas discusiones seguiran apareciendo de forma esencial en los
banquetes reales macedonios, como demuestran las evidencias del periodo helenistico:
MURRAY (1996: 20-22).

158 WILKINS (2013).

139" Como ha demostrado por ejemplo el magnifico trabajo, ya clasico, de Bermejo Barrera
(1986).



24 CL. ZARAGOZA-SERRANO & B. ANTELA-BERNARDEZ

principio, estos relatos de deconstruccion de los macedonios a través del descrédito y
la critica a sus formas de organizarse en el banquete.

Claudia.zaragoza@uab.cat Claudia ZARAGOZA SERRANO
Borja.antela@uab.cat Borja ANTELA-BERNARDEZ
Despatx b7-153.

Dept. de Ciencies de I’Antiguitat i I'E. Mitjana

Facultat de Lletres.

C/ de la Fortuna, s/n.

Campus de la Universitat Autonoma de Barcelona

E-08193 Cerdanyola del Vallés (Barcelona)

Bibliografia

ANDRONIKOS (1991) = M. ANDRONIKOS, Vergina. The Royal Tombs, Athina, 1991.

ANTELA-BERNARDEZ (2005) = B. ANTELA-BERNARDEZ, Alexandre Magno e Atenes, Santiago
de Compostela, 2005.

ANTELA-BERNARDEZ (2007a) = B. ANTELA-BERNARDEZ, ‘“Panhelenismo y Hegemonia. Con-
ceptos politicos en tiempos de Filipo 11 y Alejandro”, DHA 33 (2007), p. 69-89.

ANTELA-BERNARDEZ (2007b) = B. ANTELA-BERNARDEZ, “Alejandro Magno o la demostracion
de la divinidad”, Faventia 29 (2007), p. 94-97.

ANTELA-BERNARDEZ (2009) = B. ANTELA-BERNARDEZ, “Sucesion y Victoria. Una aproxima-
cion a la guerra helenistica”, Gerion 27 (2009), p. 161-177.

ANTELA-BERNARDEZ (2012) = B. ANTELA-BERNARDEZ, “El dia después de Queronea. La Liga
de Corinto”, en H. MuNi1z, J. M. CORTES COPETE & R. GORDILLO (eds), Grecia ante los
imperios, Sevilla, 2012, p. 187-196.

ANTELA-BERNARDEZ (2015) = B. ANTELA-BERNARDEZ, “La campafia de Alejandro. Esclavismo
y dependencia en el territorio de conquista”, en A. BELTRAN, I. SASTRE & M. VALDES
(eds), Los territorios de la dependencia en la Antigiiedad, Besangon, 2015, p. 281-296.

ANTELA-BERNARDEZ (2016) = B. ANTELA-BERNARDEZ, “Like Gods among Men. The Use of
Religion and Mythical Issues during Alexander’s Campaign”, en K. ULANOWSKI (eds), The
Religious Aspects of War in Ancient Near East, Greece, and Rome, Leiden, 2016, p. 235-
254.

BERGQUIST (1999) = B. BERGQUIST, “Sympotic Space: A Functional Aspect of Greek Dining-
Rooms”, en O. MURRAY (ed.), Sympotica. A symposium on the Symposion, Oxford, 1999.

BERMEJO BARRERA (1986) = X. C. BERMEJIO BARRERA, “El Erudito y la Barbarie”, en
X. C. BERMEJO BARRERA, Mitologia y Mitos de la Hispania Prerromana II, Madrid, 1986,
p. 13-43.

BLAZQUEZ (2000) = J. M. BLAZQUEz, “Alejandro Magno, Homo Religiosus”, en
J. M. BLAZQUEZ & J. ALVAR (eds), Alejandro Magno. Hombre y mito, Madrid, 2000, p. 99-
152.

BorzA (1983) = E. BorzA, “The Symposium at Alexander’s Court”, Ancient Macedonia 3
(1983), p. 44-55.

Borza (1995) = E. Borza, “Ethnicity and Cultural Politicy at Alexander’s Court”, en
C. G. THOMAS (ed.), Makedonika, Michigan, 1995, p. 149-158.

BosworTH (1980) = A. B. BOSWORTH, 4 Historical Commentary on Arrian’s History of
Alexander, vol. 1, Oxford, 1980.



EL SIMPOSIO DE ALEJANDRO 25

BOSWORTH (1996) = A. B. BOSWORTH, “Alexander, Euripides, and Dionysos,” en
R. W. WALLACE & E. M. HARRIS (eds), Transitions to Empire: Essays in Greco-Roman
History360-146 B.C., in honor of Ernst Badian, Norman, 1996, p. 140-166.

BouLAy (2012) = T. BOULAY, “Les techniques vinicoles grecques, des vendanges aux Anthes-
téries : nouvelles perspectives”, DHA Suppl. 7 (2012), p. 95-115.

BOUVRIE (1998) = S. DES BOUVRIE, “Euripides, Bakkhai and Menadism”, en L .L. LOVEN &
A. STROMBERG (eds), Aspects of Women in Antiquity, Jonsered, 1998, p. 58-68.

BOWDEN (2013) = H. BOWDEN, “On Kissing and Making Up: Court Protocol and Historio-
graphy in Alexander the Great's Experiment with Proskynesis”, Bulletin of the Institute of
Classical Studies 56 (2013), p. 55-77.

BRIANT (1989) = P. BRIANT, “Table du roi, tribut et redistribution chez les Achéménides”, en
P. BRIANT & C. HERRENSCHMIDT (eds), Le tribut dans I'Empire achéménide, Louvain,
1989, p. 35-44.

BRIANT (1990) = P. BRIANT, “Sources gréco-hellénistiques, institutions perses et institutions
macédoniennes : continuités, changements et bricolages”, AchHist 8 (1990), p. 283-310.
BRINGMANN (1993) = K. BRINGMANN, “The King as Benefactor: Some Remarks on Ideal King-
ship in the Age of Hellenism”, en A. BULLOCH, E. S. GRUEN, A. A. LONG & A. STEWART
(eds), Images and Ideologies: Self-Definition in the Hellenistic World, Berkeley, 1993, p. 7-

24.

BURKETT (1991) = W. BURKETT, “Oriental Symposia: Contrasts and Parallels”, en W. J. SLATER
(ed.), Dinning in a Classical Context, Ann Arbor, 1991, p. 7-24.

BURTON (1998) = J. BURTON, “Women’s Commensality on the Ancient Greek World”, G&R
45 (1998), p. 143-165.

CARLIER (2000) = P. CARLIER, “Homeric and Macedonian Kingship”, en R. BROCK &
S. HODKINSON (eds), Alternatives to Athens, Oxford, 2000, p. 259-268.

CARNEY (2007) = E. CARNEY, “Symposia and the Macedonian Elite: The Unmixed Life”,
Syllecta Classica 18 (2007), p. 129-180.

CARNEY (2008) = E. CARNEY, ‘The Role of the Basilikoi Paides at the Argead Court’, en
T. Howe & J. REAMES (eds), Macedonian Legacies: Studies in Ancient Macedonian
History and Culture in Honor of Eugene N. Borza, Claremont, 2008, p. 145-164.

CARNEY (2014) = E. CARNEY, “Women and Symposia in Macedonia”, en T. HOWE, E. E.
GARVIN & G. WRIGHTSON (eds), Greece, Macedon and Persia. Studies in Social, Political
and Military History in Honour of W. Heckel, Oxford, 2014, p. 32-40.

CEREZO MAGAN (1999) = M. CEREZO MAGAN, “Embriaguez y vida disoluta en las Vidas”, en
J. G. MONTES, M. SANCHEZ & R. J. GALLE (coords.), Plutarco, Dionisio y el vino: actas del
VI Simposio Espaiiol sobre Plutarco, Madrid, 1999, p. 171-180.

COHEN (1995) = A. COHEN, “Alexander and Achilles — Macedonians and Mycenaeans”, en
J. B. CARTER & S. P. MORRIS (eds), The Ages of Homer: A Tribute to Emily Townsend
Vermeule, Austin, 1995, p. 483-505.

COLLINS (2012) = A. COLLINS, “Alexander the Great and the Office of edeatros”, Historia 61
(2012), p. 414-420.

CoprpPOLA (2010) = A. CoppOLA, “Alexander’s Court”, en B. JACOBS & R. ROLLINGER (eds),
Der Achdmenidenhof, Wiesbaden, 2010, p. 139-152.

CORNER (2012) = S. CORNER, “Did ‘Respectable’ Women Attend Symposia?”’, G&R 59 (2012),
p. 34-45.

DOMINGO GYGAX (2013) = M. DOMINGO GYGAX, “Gift-Giving and Power Relationships in
Greek Social Praxis and Public Discourse”, en M. L. SATLOW (ed.), The Gift in Antiquity,
Oxford, 2013, p. 41-60.



26 CL. ZARAGOZA-SERRANO & B. ANTELA-BERNARDEZ

DUNBABIN (1998) = K. M. DUNBABIN, “Ut Graeco More Biberetur: Greeks and Romans on the
Dining Couch”, en I. NIELSEN & H. S. NIELSEN (eds), Meals in a Social Context. Aspects of
Comunal Meal in the Hellenistic and Roman World, Aarhus, 1998, p. 81-100.

ENGELS (1978) = D. W. ENGELS, Alexander the Great and the Logistics of the Macedonian
Army, Berkeley, 1978.

ETIENNE (2002) = R. ETIENNE, “La Macédoine entre Orient et Occident : essai sur ’identité
macédonienne au 1v° siécle av. J.-C.”, en C. MULLER & Fr. PROST (coord.), Identités et
cultures dans le monde méditerranéen antique, Paris, 2002, p. 253-275.

FAURE (1982) = P. FAURE, La vie quotidienne des armées d'Alexandre, Paris, 1982.

FISHER (2000) = N. FISHER, “Symposiasts, Fish-Eaters and Flatterers: Social Mobility and
Moral Concerns in Old Comedy”, en D. HARVEY & J. WILKINS (eds), The Rivals of
Aristophanes. Studies in Athenian Old Comedy, London, 2000, p. 355-396.

FREDRICKSMEYER (2000) = E. FREDRICKSMEYER, “Alexander and the Kingship of Asia”, en
A. B. BOSWORTH & E. BAYNHAM (eds), Alexander the Great in Fact and Fiction, Oxford,
2000, p. 136-166.

FREDRICKSMEYER (2003) = E. FREDRICKSMEYER, “Alexander’s Religion and Divinity”, en
J. ROISMAN (ed.), Brill’s Companion to Alexander the Great, Leiden, 2003, p. 257-278.
GOMEZ, MESTRE (2009) = P. GOMEzZ & F. MESTRE, “The Banquets of Alexander”, en
J. RIBEIRO FERREIRA et al. (eds), Symposion and Philanthropia in Plutarch, Coimbra, 2009,

p. 211-223.

HAMILTON (1999) = J. R. HAMILTON, Plutarch: Alexander, Bristol, 1999.

HAMMOND (1990) = N. G. L. HAMMOND, “Royal Pages, Personal Pages and Boys Trained in
the Macedonian Manner during the Period of the Temenid Monarchy’, Historia 39 (1990),
p. 261-290.

HECKEL (1992) = W. HECKEL, The Marshals of Alexander’s Empire, London, 1992.

HECKEL (2006) = W. HECKEL, Who is Who in the Age of Alexander the Great, Oxford, 2006.

HENAFF (2013) = M. HENAFF, “Ceremonial Gift-Giving: The Lessons of Anthropology from
Mauss and Beyond”, en M. L. SATLOW (ed.), The Gift in Antiquity, Oxford, 2013, p. 12-24.

KIENAST (1973) = D. KIENAST, Philipp II. von Makedonien und das Reich der Achaimeniden,
Miinchen, 1973.

KorrArIDI (2011) = A. KOTTARIDI, “The Royal Banquet: a Capital Institution”, en
A. KOTTARIDI & S. WALKER (eds), From Heracles to Alexander the Great, Oxford, 2011,
p. 167-180.

KoULAKIOTIS (2005) = E. KOULAKIOTIS, “Domination et résistance a la cour d’Alexandre : le
cas des Basilikoi Paides”, en V. 1. ANASTASIADIS, P. N. DOUKELLIS (eds), Esclavage
antique et discriminations socio-culturelles, Berna, 2005, p. 167-182.

Lewis (1987) = D. M. Lewis, “The King’s Dinner (Polyaenus IV 3.32)” AchHist 2 (1987),
p. 89-91.

MACURDY (1930) = G. H. MACURDY, “The Refusal of Callisthenes to Drink the Health of
Alexander”, JHS 50 (1930), p. 294-297.

MCQUEEN (1995) = E. I. MCQUEEN, Diodorus Siculus: The Reign of Philip II. The Greek and
Macedonian Narrative from Book XVI, Bristol, 1995.

MILANEZI (2013) = S. MILANEZI, “Les noces de Caranos de Macédoine”, en C. GRANDJEAN,
C. HUGONIOT & Br. LION (ed.), Le banquet du monarque dans le monde antique. Table des
hommes, Rennes, 2013, p. 343-372.

MILLER (1991) = M. MILLER, “Foreigners at the Greek Symposium?”, en W. J. SLATER (ed.),
Dinning in a Classical Context, Ann Arbor, 1991, p. 67-68;

MOLINA MARIN (2009) = A. I. MOLINA MARIN, “Politica y confrontacion en los banquetes
macedonios”, en J. RIBEIRO FERREIRA, D. LEAO, M. TROSTER & P. BARATA DIAS (eds),
Symposion and Philanthropia in Plutarch, Coimbra, 2009, p. 201-209.



EL SIMPOSIO DE ALEJANDRO 27

MURRAY (1991) = O. MURRAY, “War and the Symposion”, en W. J. SLATER (ed.), Dining in a
Classical Context, Ann Arbor, 1991, p. 83-108.

MURRAY (1996) = O. MURRAY, “Hellenistic Royal Symposia”, en P. BILDE ef al. (eds), Aspects
of Hellenistic Kingship, Aarhus, 1996, p. 15-28.

NADEAU (2010) = R. NADEAU, Les maniéres de table dans le monde gréco-romain, Tours,
2010.

NIELSEN (1998) = I. NIELSEN, “Royal Banquets: The Development of Royal Banquets and
Banqueting Halls from Alexander to the Tetrarchs”, en I. NIELSEN & H. S. NIELSEN (eds),
Meals in a Social Context. Aspects of Comunal Meal in the Hellenistic and Roman World,
Aarhus, 1998, p. 102-133.

NOTARIO (2011a) = F. NOTARIO, “Imagenes de manjares. Reflexiones en torno a la iconografia
de la pesca y el pescado en las sociedades griegas”, en P. FERNANDEZ URIEL &
I. RODRIGUEZ LOPEZ (eds), Iconografia y Sociedad en el Mediterraneo Antiguo, Madrid,
2011, p. 147-155.

NOTARIO (2011b) = F. NOTARIO, “Comer como un rey: percepcion e ideologia del lujo
gastronémico entre Grecia y Persia”, en E. MUNiz, J. M. CORTES COPETE & R. GORDILLO
(eds), Grecia ante los imperios, Sevilla, 2011, p. 93-106.

NoTARrIO (2013) = F. NoTARIO, “Historiografia ficticia y practicas simposiacas regias: la
Ciropedia”, Revista de Historiografia 18 (2013), p. 31-40.

O’BRIEN (1992) =J. M. O’BRIEN, Alexander The Great. The Invisible Enemy, London, 1992.

OLAGUER-FELIU (2000) = F. OLAGUER-FELIU, Alejandro Magno y el arte, Madrid, 2000.

PELLIZER (1999) = E. PELLIZER, “Outlines of a Morphology of Sympotic Entertainment”, en
P. MURRAY (ed.), Sympotica. A Symposium on the Symposion, Oxford, 1999, p. 178-184.

POWNALL (2009) = F. S. POWNALL, “The Decadence of the Thessalians: A Topos in the Greek
Intellectual Tradition from Critias to the Time of Alexander”, en P. V. WHEATLEY &
R. HANNAH (eds), Alexander and His Successors: Essays from the Antipodes, Claremont,
2009, p. 237-260.

POwNALL (2010) = F. POWNALL, “The Symposia of Philip II and Alexander III of Macedon.
The View from Greece”, en D. OGDEN & E. CARNEY (eds), Philip II and Alexander the
Great: Father and Son, Lifes and Afterlifes, Oxford, 2010, p. 55-65, 256-260.

PRANDI (2013) = L. PRANDI, Diodoro Siculo. Biblioteca storica, libro XVII. Commento storico,
Milano, 2013.

RoOCCONI (2004) = E. RocconI, “Women Players in Ancient Greece: The Context of Symposia
and the Socio-Cultural Position of psaltriai and aulétrides in the Classical World”, en
E. HICKMANN et al. (eds), Music Archaeology in Context, Rahden, 2004, p. 336-344.

Ross1 (1971) = L E. Rossl, “I generi letterari e le loro leggi scritte e non scritte nelle letterature
classiche”, BICS 18 (1971), p. 69-94.

ROTROFF (1996) = S. ROTROFF, The Missing Krater and the Hellenistic Symposium: Drinking
in the Age of Alexander the Great, Christchurch, 1996.

SANCISI-WEERDENBUNG (1989) = H. SANCISI-WEERDENBUNG, “Gifts in the Persian Empire”, en
P. BRIANT (ed.), Le tribut dans I'"Empire perse, Paris, 1989, p. 129-146.

SANCISI-WEERDENBUNG (1993) = H. SANCISI-WEERDENBURG, “Alexander and Persepolis”, en
J. CARLSEN et al. (eds), Alexander the Great. Reality and Myth, Roma, 1993, p. 177-188.

SANCISI-WEERDENBUNG (1995) = H. SANCISI-WEERDENBURG, “Persian Food. Stereotypes and
Political Identity”, en J. WILKINS, D. HARVEY & M. DOBSON (eds), Food in Antiquity,
Exeter, 1995, p. 286-302.

SAWADA (2010) = N. SAWADA, “Social Customs and Institutions: Aspects of Macedonian Elite
Society”, en I. WORTHINGTON & J. ROISMAN (eds), A Companion to Ancient Macedonia,
Oxford, 2010, p. 392-408.



28 CL. ZARAGOZA-SERRANO & B. ANTELA-BERNARDEZ

SIRINELLI (1993) = J. SIRINELLI, Les enfants d’Alexandre: La littérature et la pensée grecques
(331 av. J.-C. - 519 ap. J.-C.), Paris, 1993.

SMITH (1993) = R. R. SMITH, Kings and Philosophers, en A. BULLOCH et al. (eds), Images and
Ideologies: Self-Definition in the Hellenistic World, Berkeley, 1993.

SPAWFORTH (2007) = T. SPAWFORTH, “The Court of Alexander the Great between Europe and
Asia”, en A. J. S. SPAWFORTH (ed.), The Court and Court Society in Ancient Monarchies,
Cambridge, 2007, p. 82-120.

STROOTMAN (2013) = R. STROOTMAN, “Dynastic Courts of the Hellenistic Empires”, en
H. BECK (ed.), 4 Companion to Ancient Greek Government, Oxford, 2013, p. 38-53.

TITCHNER (1999) = F. B. TITCHNER, “Everything to do with Dionysus: Banquets in Plutarch’s
Lives”, en J. G. MONTES CALA, M. SANCHEZ ORTIZ DE LANDALUCE & R. J. GALLE CEJUDO
(coord.), Plutarco, Dionisio y el vino, Madrid, 1999, p. 491-499.

TOMLISON (1970) = R. A. TOMLISON, “Ancient Macedonian Symposia”, Ancient Macedonia 1
(1970), p. 308-315.

VAN OPPEN (2013) = B. VAN OPPEN, “The Susa Marriages. A Historiographical Note”, 4nc.
Soc 44 (2013), p. 2-7.

VELAZQUEZ MUNOZ (2011) = J. VELAZQUEZ MUNOZ, “El Gran Rey en movimiento: Banquetes
y partetas”, Espacio, Tiempo y Forma 24 (2011), p. 161-188.

VOSSING (2013) = K. VOSSING, “Alexandre au banquet entre amis et sujets: la proskynese”, en
C. GRANDJEAN, Chr. HUGONIOT & Br. LION (ed.), Le banquet du monarque dans le monde
antique, Rennes, 2013, p. 231-260.

WARDLE (2003) = K. A. WARDLE, D. WARDLE & N. M. H. WARDLE, “The Symposium in
Macedonia: A Prehistoric Perspective”, AEMTH 15 (2003), p. 631-643.

WECOWSKI (2002) = M. WECOWSKI, “Homer and the Origins of the Symposion”, en
F. MONTANARI (ed.), Omero Tremila Anni Dopo, Roma, 2002, p. 625-637.

WECOWwSKI (2013) = M. WECOWSKI, “Slaves or Aristocrats? Naked Boys in the Archaic
symposion”, Przeglgd Humanistyczny 2 (2013), p. 37-43.

WILKINS (2013) = J. WILKINS, “Le banquet royal perse vu par les Grecs”, en C. GRANDJEAN,
C. HUGONIOT & Br. LION (ed.), Le banquet du monarque dans le monde antique. Table des
hommes, Rennes, 2013, p. 163-171.



