
 
 
 

L’Antiquité Classique 87 (2018), 
p. 000-000. 
 

 
 
 

El simposio de Alejandro* 
 
 

A la luz de los numerosísimos trabajos que la historiografía moderna produce 
anualmente sobre las temáticas relacionadas con Alejandro Magno y todos los 
aspectos imaginables de su figura y de su tiempo, la cuestión concreta del symposion 
y de los banquetes de Alejandro aparece como una temática que ha recibido una 
intensa atención, pese a que ello no se ha traducido siempre en un profundo trata-
miento de las problemáticas del mismo, lo que ha dado lugar a menudo a dos tipos de 
aproximación, siendo algunas de tipo general y otras enfocadas tan sólo a episodios 
concretos. Tal y como ha planteado con extrema claridad Elizabeth Carney, en el que 
probablemente sea hasta la fecha el más profundo análisis sobre la cuestión, muchos 
de los trabajos capitales sobre el symposion de Alejandro habrían surgido de forma 
simultánea, imposibilitando que pudiesen influirse entre ellos1. A este inconveniente 
debe sumársele también otra dificultad, como es la de la problemática de la perspec-
tiva con la que se suele tratar la temática del banquete de Alejandro y su padre 
Filipo II, a menudo centrada tan sólo en la ingesta del alcohol o de la apreciación de 
las diferencias entre las prácticas macedonias y los ideales simpóticos griegos2. Es por 
ello que dicha cuestión merece, a nuestro parecer, una revisión de ciertos aspectos que 
detallaremos a continuación.  
 
1. Las fuentes 
 

En primer lugar, vale la pena advertir la problemática de las fuentes para el 
estudio de la cuestión del banquete3. En este sentido, los modelos griegos y la con-
cepción organizada del banquete, elementos bien estudiados de la cultura helénica, 
fueron a menudo empleados por los griegos como mecanismo de construcción de la 
alteridad y medidor de la civilización de los pueblos, de forma que cuanto más dife-
rente fuesen las prácticas culturales sobre el banquete (como sobre muchos otros 
aspectos), mayor grado de barbarie quedaría evidenciado4. En este sentido, los 
diversos parámetros que diferenciaban las prácticas macedonias de las estrictas 
normativas y concepciones griegas sobre el banquete habrían sido utilizados por las 

                                                           
*  Investigación desarrollada dentro del proyecto HAR2014-57096 El Impacto de la con-

quista de Alejandro (338-279 a.C.), financiado por el Ministerio de Economía y Competiti-
vidad, y dirigido por B. Antela-Bernárdez y J. Vidal Palomino. Los autores agradecen enorme-
mente la ayuda y comentarios de Antonio Ignacio Molina y Fernando Notario. Las opiniones y 
errores de este artículo son, sin embargo, únicamente imputables a los autores. 

1  CARNEY (2007: 132).  
2  POWNALL (2010: 55); CARNEY (2007: 142). 
3  Sobre las fuentes para el estudio del banquete antiguo, curiosamente autores de la 

Segunda Sofística, vale la pena revisar las afirmaciones de NADEAU (2010: 53-95). 
4  CARNEY (2007: 133). 



2 CL. ZARAGOZÀ-SERRANO & B. ANTELA-BERNÁRDEZ 
 
 
fuentes clásicas como justificante de la afirmación de la barbarie de los macedonios5. 
Este ataque por medio de los elementos diferenciadores del banquete surge además 
como consecuencia del conflicto entre las poleis griegas y los monarcas Filipo II y 
Alejandro, cuando los Argéadas sometieron a los griegos a su hegemonía6, lo que 
produjo un enorme rechazo cultural hacia estos reyes7. Prueba de ello son las narra-
ciones sobre la enorme ingesta alcohólica en la corte de los Argéadas, la incapacidad 
de autocontrol y la tryphé de Filipo II8, evidenciada en su bárbaro comportamiento 
tras la victoria de Queronea9, la dependencia del alcohol en la vida cotidiana de éste 
(incapaz de tomar decisiones, en la guerra o en la paz, sin el consumo de alcohol) o la 
denostada costumbre macedonia del consumo de vino puro sin mezclar, una práctica 
en la mentalidad griega, propia de pueblos tradicionalmente incivilizados o bárbaros, 
como por ejemplo los escitas10. Todo ello responde en gran medida, a la propaganda 
antimacedonia en un momento de choque cultural y de diferenciación de lo griego.  
 
2. La influencia griega 
 

Es por ello que muchos de los estudios realizados sobre Alejandro evidencian 
una cierta tendencia a establecer como punto de partida una tradicional perspectiva de 
interpretatio graeca, desatendiendo a menudo la posibilidad de plantear explicaciones 
a la luz del conocimiento que tenemos sobre el ámbito específico macedonio. La 
poderosa perspectiva griega, que condiciona fuertemente no sólo nuestras fuentes11, 
sino también nuestra lectura de los hechos, hace olvidar ciertamente la existencia de 
un intenso trasfondo cultural propiamente macedonio que quizás requiere explica-
ciones específicas. No obstante, nuestro conocimiento de Macedonia, y en especial de 
los reinados de Filipo II y Alejandro, es problemático, puesto que sus gobiernos 

                                                           
5  Un proceso similar habrían sufrido los tesalios: POWNALL (2009: 237-260). 
6  Sobre esto, vid. ANTELA-BERNÁRDEZ (2007a: 69-89); ANTELA-BERNÁRDEZ (2012: 187-

196). Por otra parte, ya Aristófanes (Ra. 85) había criticado a aquellos que se unían a los 
banquetes de Arquelao.  

7  CARNEY (2007: 133): “drinking at the Macedonian court was, in a variety of ways, 
linked to the monarchy itself, so critizising sympotic practice at court was Connected to dislike 
of monarchy, particularly the Macedonian brand”. 

8  CARNEY (2007: 129). 
9  TEOPOMPO, FGrH 115 F 236 = Ath. 10.435b-c; D.S. 16.87.1; PLUT., Dem. 20.3; Cf. 

POWNALL (2010: 56-58), quien recoge también los testimonios antiguos donde se alaba el auto-
control de Filipo tras la victoria de Queronea: JUST. 9.4.1-3; AEL., VH. 8.15. Tal y como señala 
MCQUEEN (1995: 163-164), parece que la celebración festiva y simpótica de las victorias mili-
tares habría sido habitual en Filipo, pues ya tras la destrucción de Olinto se habría producido 
una fiesta alcohólica comparable a la ocurrida con motivo de la victoria en Queronea (Cf. D.S. 
16.55.2; D.19.192ss). McQueen añade además las referencias en PLUT., Mor. 715C y D. 20.3 a 
las señaladas por Pownall (2010).  

10  MILLER (1991: 67-68); MURRAY (1996: 17). Asimismo, MURRAY (1996: 18) señala, 
con acierto, que la acusación sobre el uso de una práctica tan bárbara como el consumo de vino 
puro no surge de la voz de los oradores, detalle altamente notable. 

11  VÖSSING (2013: 234 n. 9) ha compilado las referencias básicas en las Fuentes de 
Alejandro a los banquetes durante la campaña. 



  EL SIMPOSIO DE ALEJANDRO 3 
 
 
suponen intensos momentos de cambio, de forma que resulta difícil discernir entre 
tradición cultural macedonia o novedad impuesta por estos reyes, entre otras cues-
tiones. Pese a ello, el análisis de los detalles que se revelan en las narraciones sobre 
los simposios macedonios demuestra la existencia de ciertas diferencias con sus 
vecinos helenos12. Entre estos detalles, podemos comenzar en primer lugar por la 
habitual cuestión del vino mezclado. Algunos autores han planteado el hecho de que 
si bien la norma griega del consumo simpótico implica la mezcla del vino con agua13, 
lo cierto es que no por ello faltan algunas evidencias griegas sobre el uso de vino sin 
mezclar14. Por otra parte, y de forma recíproca, tampoco tenemos confirmación de 
que en los banquetes macedonios se consuma siempre el vino sin mezclar15. La 
arqueología ha defendido además que menor presencia de cráteras no tendría por qué 
evidenciar en el contexto macedonio un rechazo hacia la práctica de la mezcla del 
vino con agua, sino tan sólo a la posibilidad que el vino no fuese mezclado para todos 
los presentes por igual, y que la mezcla pudiese ser realizada por cada comensal 
personalmente, según su gusto16. De hecho, esta parece haber sido la tendencia más 
extendida en relación con la consupción de vino y las celebraciones simpóticas alre-
dedor de todo el mundo griego durante el periodo helenístico17. Sin duda, ello permite 
reflexionar sobre la extensión de esta individualización de las prácticas de consu-
mición alcohólica helenística, y si descartamos que Alejandro pudiese haber influen-
ciado hasta tal punto las costumbres griegas, pese a su indudable impacto en todos los 
ámbitos de la cultura18, lo más probable es que estemos ante un cambio de prácticas y 
un paulatino abandono de la mezcla comunal del vino, propia del banquete clásico19.  

No obstante, hemos de tener en cuenta que, en primer lugar, tal y como ha 
planteado Borza, existe una probable diferencia de calidad entre el vino griego y el 
macedonio, siendo mejor este último, lo que implicaría que la mezcla con agua fuese 
del todo innecesaria en los banquetes de los Argéadas20. Por otra parte, también 

                                                           
12  Algunas de difícil comprensión, pero que evidencian efectivamente una gran distancia 

entre ambas prácticas, la griega y la macedonia, como es el caso de los banquetes funerarios: 
MOLINA MARÍN (2009: 205). Asimismo, sobre los banquetes funerarios, vid. KOTTARIDI (2011: 
167). 

13  HES., Op. 596; ATH., 10.423-427; PLUT., Quaes. Conv. 3.9. 
14 CARNEY (2007: 156-157). Sorprende, por otra parte, que aunque la práctica de no 

mezclar el vino con agua es una evidencia de barbarie, y el bárbaro por antonomasia es oriental, 
lo cierto es que las fuentes orientales no recogen pruebas a esta práctica: BURKETT (1991: 19). 

15  CARNEY (2007: 155-157). 
16  POWNALL (2010: 64-65). Asimismo, sobre los receptáculos para el vino en el banquete 

macedonio, vid. KOTTARIDI (2011: 168-180). 
17  Tal y como ha expuesto brillantemente ROTROFF (1996: 10-14, 18-22). Asimismo, vid. 

KOTTARIDI (2011: 177). 
18  Con especial incidencia en el ámbito cultural: vid. SIRINELLI (1993); OLAGUER-FELIU 

(2000); ANTELA-BERNÁRDEZ (2005: 234-251) (centrado especialmente en la relación de 
Alejandro con la filosofía).  

19  ROTROFF (1996: 25). 
20  BORZA (1983: 162-163). Borza ha señalado también que la necesidad griega de la 

mezcla con agua tiene que ver con la acidez del vino griego de la época (PLAT., Gorg. 518b), 



4 CL. ZARAGOZÀ-SERRANO & B. ANTELA-BERNÁRDEZ 
 
 
hemos de cuestionar la concepción comunitaria, compartida, del simposio griego, que 
tiene como objetivo inicial, en los textos canónicos sobre la cuestión, la discusión 
filosófica durante un consumo “relativamente responsable” de vino en los banquetes 
helénicos, puesto que en la corte macedonia esta ideología cívica y comunitaria no 
tendría sentido. La polis representada en su forma festiva por la celebración simpótica 
no puede trasladar sus ideales al sistema monárquico macedonio, donde el rey tiene 
un papel central y la estructura aristocrática y las jerarquías verticales se oponen a la 
colectividad cívica del banquete griego21. Todavía en relación con el vino puro, 
hemos de tener en cuenta que el reino de Macedonia difícilmente puede ser observado 
desde los ojos de las prácticas ciudadanas. Nuestra óptica, no obstante, debe tener 
presente no sólo la influencia de la helenización, que siempre se ha acentuado en rela-
ción con la corte de Filipo II y Alejandro, sino además el trasfondo cultural mace-
donio, y en especial, la habitual dependencia intencional de los macedonios, probable-
mente en un proceso orquestado desde la familia real o tal vez desde parte de la 
aristocracia, con los modelos homéricos. Por último, no podemos olvidar el hecho de 
que a partir del s. IV a.C., y durante toda la época helenística, la costumbre griega de 
la mezcla de vino debió quedar relativamente relegada, o al menos la mezcla debió 
ser menor22. 
 
3. El consumo de alcohol 
 

A la luz de cuanto revelan las fuentes, y de todo lo aquí expuesto, resulta 
difícil negar la evidencia histórica de un elevado consumo alcohólico por parte de los 
participantes del banquete macedonio23. De hecho, la necesidad de demostrar que 
Alejandro y Filipo eran o no grandes bebedores ha sido un parámetro habitual en 

                                                            
una cuestión que quizás no afectase tanto al vino macedonio, probablemente de mayor calidad 
a causa de la orografía del reino (BORZA [1983: 163]), aunque no tenemos conocimiento espe-
cífico sobre todo ello y probablemente cualquier afirmación en este sentido sea simple especu-
lación. Por otra parte, BOULAY (2012) ha analizado recientemente con cierto detalle la cuestión 
del transporte, acidez y naturaleza de los vinos griegos. 

21  MOLINA MARÍN (2009: 202). No obstante, no podemos obviar que el banquete mace-
donio también debió servir como elemento de cohesión colectivo y de reafirmación de la iden-
tidad, un proceso de especial relevancia en el marco de la campaña contra Persia. Sobre el 
banquete como elemento de afirmación identitario de un colectivo, vid. BURKETT (1991: 16); 
Borza (1983: 169). Como ha señalado CARNEY (2007: 129), “Internally, the interaction 
between the king and the rest of the elite at symposia played a critical role in creation of royal 
style, and that style, in turn, functioned to limit the absolute nature of Macedonian monarchy”. 

22  ROTROFF (1996: 22). Por otra parte, Antonio Ignacio Molina Marín nos ha señalado, 
entre sus útiles comentarios a la lectura del draft de esta investigación, que la pureza del vino 
podría ser un símbolo de las relaciones entre el rey y sus hetairoi, y de la existencia de 
parresía, libertad de palabra entre ambos, una apreciación que consideramos de gran valor.  

23  De hecho, Elio (VH 12.26) afirma que Alejandro fue el más grande bebedor de todos 
los tiempos. Arriano o Plutarco coinciden en tratar de justificar la duración de los banquetes de 
Alejandro intentando evitar una explicación que le mostrase como un alcohólico: ARR., An. 
7.29.4; PLUT., Mor. 623D-624A. 



  EL SIMPOSIO DE ALEJANDRO 5 
 
 
diversos trabajos24. Si bien no es nuestra intención defender aquí a estos reyes o 
contrariar los comportamientos claramente alcohólicos de ambos, sí parece necesario 
analizar la cuestión desde múltiples perspectivas. En este sentido, debemos también 
oponer la habitual realidad griega de los simposios, donde si bien el ideal marca la 
moderación y el autocontrol o moderación (metron) ante el vino y la embriaguez 
(methyestai, paroinein, kraipalan)25 como absolutamente necesarios y recomendables 
para el correcto funcionamiento simpótico, lo cierto es que en la práctica también en 
estos banquetes el consumo de alcohol era sumamente elevado, y no por mezclar el 
vino con agua se evitaba la embriaguez de los participantes. Asimismo, el banquete 
solía terminar con un komos o procesión simpótica entre los presentes, ebrios, y 
existía también una serie de premios para congratular, por ejemplo, al que más bebía. 
De nuevo, por tanto, la consideración griega de la moderación aparece como el autén-
tico trasfondo de la comprensión del banquete, tanto griego como macedonio en este 
caso. Sorprende advertir, sin embargo, que la supuesta mayor duración del banquete 
macedonio26 podría quizás ser, nuevamente, un elemento heredado del banquete 
homérico. En efecto, tanto Filipo27 y Alejandro28 como los pretendientes de Penélope 
terminaban las celebraciones simpóticas al despuntar el alba. Ello no debe servir de 
excusa para el comportamiento extremadamente alcohólico de los últimos Argéadas29. 
No obstante, ciertas observaciones de Murray ayudan a relativizar estas percepciones. 
En efecto, si calculamos los datos espartanos, antes mencionados, del reparto de 
2 cótilos de vino por para cada rey espartano, ello nos da una suma total de 12 coe al 
mes, con lo que “the Spartiate would be consuming wine at a rate approaching the 
highest levels attested for healthy adult males in military contexts”30. Asimismo, 

                                                           
24  Siendo el más clásico el trabajo de O’BRIEN (1992), y el más recinete el artículo de 

POWNALL (2010), passim. La cuestión parece haberse generado ya en la antigüedad, como 
demuestra la preocupación de Plutarco por ofrecer una explicación alternativa al hábito alcohó-
lico de Alejandro. Asimismo, resulta de gran interés la observación de CARNEY (2007: 135), 
quien advierte que al tener tan sólo noticia de los comportamientos de los reyes, especialmente 
Filipo y Alejandro, en los banquetes macedonios, y desconocer el tipo de comportamiento del 
resto de los participantes del banquete, resulta difícil juzgar realmente el grado y los matices de 
cuanto sabemos sobre las acciones de los reyes en relación con el alcohol. Asimismo, CARNEY 
(2007: 138, 154-155). 

25  PELLIZER (1999: 178). 
26  CURT., VI. 2.2; PLUT., Alex. 23, 6-9. 
27  Por ejemplo, después de Queronea: vid. supra, n. 9. 
28  PLUT., Alex. 23, 6-9. 
29  Que ya aparece recogida en las fuentes: CURT., V. 7.1; ARR., IX. 8.15. PLUTARCO (Alex. 

23, 1-2) justifica el comportamiento de Alejandro afirmando que pasaba mucho tiempo con la 
copa en la mano por el gusto de la conversación, más que por el gusto por la bebida. Como 
indica, sin embargo, HAMILTON (1999: 58), la posición de Plutarco varía de un texto a otro, 
pues por ejemplo en Mor. 337f niega que Alejandro fuese un adicto a la bebida. Por otra parte, 
en sus útiles comentarios al draft, Antonio Ignacio Molina Marínha señalado que beber vino 
podría considerarse una obligación para el rey macedonio, ya que él es el anfitrión, y del mismo 
modo, consumirlo en ingentes condiciones podría ser una prueba de hombría. 

30  MURRAY (1991: 91). 



6 CL. ZARAGOZÀ-SERRANO & B. ANTELA-BERNÁRDEZ 
 
 
Tucídides menciona un racionamiento de 2 cótilos por espartíata en el contexto del 
asedio a Esfacteria31, lo que corrobora la propuesta. 

A este respecto, resulta de gran utilidad la perspectiva planteada por Elizabeth 
Carney como respuesta a esta extremo consumo de alcohol por Filipo y Alejandro, la 
cual responde a la necesidad de establecer comportamientos sociales específicos en 
una sociedad como la macedonia, de marcada competencia, y donde el rey debe 
sobresalir entre sus nobles para garantizar la demostración de su posición preeminente 
y su legitimidad como líder en todos los aspectos del gobierno32. Incluso podríamos 
considerar su forma de beber, su mayor capacidad para enfrentarse al alcohol, lo que 
tal vez deba relacionarse con los procesos de asimilación heroica33 por parte de Filipo 
y Alejandro. Esta perspectiva, que en relación con el simposio macedonio nos 
devuelve en cierto modo a la experiencia homérica34. Del mismo modo, existen para-
lelismos también con los persas en la cuestión del retrato de Filipo y Alejandro como 
grandes bebedores35. En efecto, Heródoto recoge como costumbre la práctica persa de 
discutir cuestiones acompañándose de la ingestión de grandes cantidades de alcohol, 
para ratificar al día siguiente las decisiones tomadas durante el banquete de la noche 
anterior36. No hay dudas, pues, que en el caso del banquete macedonio el consumo de 
alcohol era destacado y sus consecuencias a menudo muy peligrosas.  
 

                                                           
31  HDT., VII. 187. 2; THUC., 4.16. 
32  CARNEY (2007: 169). El aspecto más habitualmente considerado es ell militar, pero no 

por ello puede ser éste el único ámbito donde el rey macedonio necesite señalar su preemi-
nencia de manera evidente, concisa y cotidianamente reiterada. Sobre la necesidad de demos-
trar la habilidad militar, por ejemplo, vid. ANTELA-BERNÁRDEZ (2009). 

33  WARDLE (2003: 635): “Homer’s heroes seem to have drunk their wine neat but may 
have been because, as heroes, they were harder headed than later mortals!”. Asimismo, 
E. Carney, “Symposia and the…”, 172 ha señalado la posibilidad de una asimilación de 
Alejandro con Heracles en relación con el consumo de alcohol. Sobre el uso de Heracles por 
Alejandro y su asimilación, cf. B. ANTELA-BERNÁRDEZ (2007b). 

34  WECOWSKI (2002: 629): “It looks then as if the endurance of the aristòcrata who is 
capable of holding out to the end, i.e. till the dawn, was an important component of the convi-
vial ethics of the day. And this is exactly what we know of the symposion where there were 
perhaps som especial prizes for the one who survived wide-awake till dawn. 

35  En PLUT., Quaes. Conv. 1.6 se menciona, por ejemplo, como justificación del compor-
tamiento de Alejandro el hecho de que Alejandro dedicaba mucho tiempo a cada copa a causa 
de su gusto por la conversación. Ello redunda, en principio, en otros intentos de Plutarco (Alex. 
23. 1) de exculpar a Alejandro de la etiqueta de alcohólico que ya en la Antigüedad debió per-
seguir al rey macedonio. El más notable probablemente sea la consideración recogida en 
Plutarco (Alex. 4, 4-7) del cuerpo de Alejandro como seco, y por tanto, la necesidad de bebida 
de éste para mitigar este calor (cf. J. R. Hamilton, o.c., 11-12), una afirmación que contrasta 
claramente con las advertencias de Platón sobre la necesidad de que el alcohol no debía “avivar 
más el fuego de sus almas” (PLAT., Leg. 666 a-d), en relación con el consumo alcohólico de los 
jóvenes. Por otra parte, sobre la discusión de Calístenes y Anaxarco entre las diferencias climá-
ticas de Grecia y la más cálida Asia, notable por tener lugar también en el contexto de un 
banquete, vid. PLUT., Alex. 52.  

36  HDT., 1.133.4; BURKETT (1991: 14). 



  EL SIMPOSIO DE ALEJANDRO 7 
 
 
4. El tamaño del banquete 
 

Como mencionábamos anteriormente, existe una fuerte diferencia de tamaño 
entre los banquetes griego y macedonio, tanto en participantes como en espacio físico. 
En este sentido, la arqueología nos provee de un nuevo dato que confirma la nece-
sidad de considerar las experiencias simpóticas griega y macedonia como bien dife-
renciadas, y aunque semejantes en ciertos aspectos, necesariamente distinguibles. Este 
dato no es otro que la presencia de espacios específicos del palacio macedonio dedi-
cado al banquete37, y por sus dimensiones sabemos que excede cualquier comparación 
con los espacios simpóticos de las poleis. También gracias a la arqueología sabemos 
de la existencia de estos espacios y de la importancia de las prácticas simpóticas en 
los palacios micénicos38.  

Tenemos noticia de diversos banquetes organizados por Alejandro con miles 
de comensales. El primero de ellos es el previo a la campaña, en Dión39, aunque por 
número nada tenga que ver con el fasto y el boato que debió señalar los banquetes de 
Opis, las bodas de Susa40 o el banquete de la India recogido por Curcio41. En Opis, el 
banquete estaba organizado para 9 000 comensales42. En su análisis de la persona-
lidad del rey en relación con el alcohol, O’Brien ha documentado un total de 26 ban-
quetes a lo largo de la campaña, en especial durante los últimos años de Alejandro43, 
continuando así una tradición originada ya en la Antigüedad, como hemos visto, en 
relación con el deterioro del carácter de Alejandro a causa de su proceso de orienta-
lización y adopción de costumbres bárbaras, iniciado desde 330. No obstante, frente a 
la opinión de O’Brien, Eugene Borza ha señalado cómo, ciertamente, los banquetes 

                                                           
37  TOMLISON (1970: 313-314). Sobre la suntuosa decoración de estos posibles espacios 

simpóticos en la arquitectura macedonia de tiempos de los últimos argéadas, vid. KOTTARIDI 
(2011: 177). BERGQUIST (1999: 53) también recoge los espacios de posible actividad simpótica 
en Vergina. Asimismo, como nos ha apuntado Antonio Ignacio Molina Marín, la actividad sim-
pótica también debía estar relacionada en Macedonia con las creencias en el más allá, como 
parece advertiste por ejemplo en las pinturas en la tumba de Anthemia (Naoussa). Sobre las 
cuestiones relacionadas con el banquete y el más allá, vid. KOTTARIDI (2011: 167).  

38  WARDLE (2003: 634): “The extraordinary numbers of plain vessels of diferent types 
found i the pantries of the Palace of Nestor support the hypothesis that drinking was a regular 
feature of palatial life”. El hecho de que estos envases hubiesen podido ser de un solo uso, 
como afirman los autores (p. 634) también puede entenderse como resultado de un gran número 
de participantes. Por otra parte, existe también una opción interpretativa para estos envases “de 
un solo uso”, como puede ser la práctica persa de agasajar a los invitados dignos de confianza 
del rey con vajilla preciosa, y a los indignos, con vajilla “desechable”: ATH., 11, 464a; SANCISI-
WEENDERBUNG (1989: 133).  

39  CARNEY (2007: 132): “If the Dion Symposium, with its gigantic scale, indicates Persian 
influence rather than court preference for sympotic gygantism, then it was Persian influence 
that predated Alexander’s campaign”. 

40  ATHEN., XII. 537D-540A. Asimismo, PLUT., Alex. 70. 3; D.S. XVII. 107. 6; IUST., 12, 
10. 9; ARR., An. 7, 4, 5. Cf. VAN OPPEN (2013: 2-7). 

41  CURT., IX. 7.15. 
42  ARR., 7.11.9.  
43  O’BRIEN (1992: 99).  



8 CL. ZARAGOZÀ-SERRANO & B. ANTELA-BERNÁRDEZ 
 
 
con gran tenían que haberse ajustado a la situación misma de la logística militar, y a 
los rigores del viaje44. Una corte itinerante, como hemos visto que era la de 
Alejandro, difícilmente podía tener disposición de los recursos suficientes para 
plantear banquetes de las medidas recogidas en las fuentes cada noche. De hecho, 
parece que estos grandes banquetes responden a paradas especiales en el camino, o a 
celebraciones específicas (debidas a la victoria, por ejemplo, como sucedió tras 
Issos)45. Así, los banquetes, como el de Susa o el de Persépolis, tuvieron lugar en 
palacios. Hubo otros banquetes, sin embargo, celebrados durante el avance, para los 
cuales se empleaba una o diversas tiendas de gran aforo, similares a la empleada en 
Dión o tras la victoria de Issos46, pero no parece que ello haya sido la norma habitual, 
y el uso de estas estructuras respondió a situaciones especiales47, aunque quizás se 
estandarizaron posteriormente como práctica habitual de los Diádocos y Epígonos48. 
No parece plausible, por cuestiones de logística y de estrategia militar, que todas las 
noches fuesen motivo de celebración, ni cada día se celebrase un banquete. No 
obstante, tampoco podemos obviar los ejemplos persas, ya que los reyes aqueménidas 
solían trasladarse en campaña con todo lo necesario para celebrar grandes banquetes, 
lo que ha sido puesto en relación con el hecho de que el banquete persa, como proba-
blemente también posteriormente el de Alejandro, tenía una importante función de 
tipo fiscal, donde la gestión de la relación con los conquistados y el cobro de tributos 
in situ se realizaba mediante la solicitud por el gobernante del aprovisionamiento de 
las fastuosas celebraciones del rey. 

De hecho, es muy probable que la celebración de este tipo de banquetes estu-
viese del todo condicionada a la disponibilidad de vino. Engels ha señalado que, entre 
los diversos alimentos recibidos por los soldados macedonios, junto con sus raciones 
de cereal se incluirían también, en función de a disponibilidad, raciones de frutas, 
queso, carne o pescado49, verduras y, cómo no, vino50. No sabemos si estas raciones 
                                                           

44  BORZA (1983: 163-164). 
45  BORZA (1983: 160). 
46  SPAWFORTH (2007: 112-117), App. 1-7 compila las evidencias sobre las diversas 

menciones de las tiendas de Alejandro, tanto las de uso corriente como las que posiblemente 
sirviesen para la celebración de fiestas y actividades simpóticas. Asimismo, pese a dichas evi-
dencias, no sabemos si las menciones de las fuentes reflejan en realidad una sola o varias 
tiendas diferentes. Lo más probable, siguiendo a BORZA (1983: 161), es que para el día a día de 
la marcha del ejército se emplease una tienda del rey de carácter más modesto, y que tiendas 
como la capturada a Dario III tras Issos o la de celebración de las bodas de Susa fuesen mon-
tadas excepcionalmente. 

47  BORZA (1983: 161). 
48  A juzgar por la referencia de Ateneo (5, 196d-e) al uso por Ptolomeo II de una magní-

fica tienda donde alojaba a sus invitados durante la celebración de las Ptolemaieias del 275 a.C. 
Cf. ETIENNE (2002: 264-265). Por otra parte, la reiteración de la presencia de estas tiendas en 
relación con festividades religiosas (Alejandro en Dión, Filipo en Olimpia, etc.) merecería una 
mayor atención y quizás revelase mayor detalle y concreción sobre el uso y valor de las mismas 
en el contexto cultural macedonio.  

49  El pescado tenía un valor específico en la cultura y la gastronomía griegas, al ser 
asociado con el lujo. Cf. FISHER (2000) aporta una interesante visión a partir de la cual pueden 
observarse los episodios en que Alejandro menciona su mesa bien surtida de pescado (PLUT., 



  EL SIMPOSIO DE ALEJANDRO 9 
 
 
de vino son comparables con las de los lacedemonios o atenienses, pero si empleamos 
los datos sobre estos como punto de comparación, encontramos que los espartanos 
recibían una ración diaria de 1 cotilos51 por espartíata (2 para los reyes), lo que 
supondría más de 20 000 litros al día para abastecer todo el ejército macedonio, sin 
duda una cantidad nada despreciable y de difícil adquisición en campaña y durante el 
avance continuo52. Estos cálculos nos ayudan, pues, a relativizar la frecuencia de los 
banquetes macedonios53, al menos durante períodos de marcha, y a considerar los 
banquetes en relación con la disponibilidad de recursos, como el vino, por no contar 
otros elementos igualmente necesarios para la celebración de fiestas como las que 
hemos estado analizando.  

Quizás fue la complejidad en la organización de banquetes de grandes dimen-
siones lo que motivó a Alejandro a incorporar a su corte la figura del edeatros o cata-
dor, un nuevo préstamo persa y para el cual se designó a Ptolomeo, lo que en cierto 
modo nos indica que, efectivamente, no estamos sólo ante un cargo administrativo-
gastronómico, sino especialmente ante un cargo de gran responsabilidad y de meri-
toria importancia54.  
 
5. La influencia homérica 
 

La íntima relación entre el imaginario homérico y los macedonios de tiempos 
de los últimos Argéadas ha sido ya analizada por diversos autores55. A los numerosos 
y bien conocidos ejemplos de esta estrecha relación56, a menudo probable imitación, 

                                                            
Alex. 23, 5; 28, 2 (= Athen. 250f); 66, 3). Igualmente, sobre la cuestión, con carácter general, 
vid. NOTARIO (2011a), con bibliografía, y mucho más reciente, vid. NADEAU (2010: 379-388). 

50  ENGELS (1978: 124). 
51  HDT., 6.57; THUC., 4.16.  
52  BORZA (1983: 163-164). Como señala Borza, lo más probable es que el vino se obtu-

viese in situ en los lugares que estuviese disponible, a tenor de las dificultades y de los recursos 
logísticos necesarios para garantizar un posible transporte del mismo. Ello también explicaría 
por qué las fuentes especifican que regiones son productoras de vino (Cf. TEOFRASTO, IV 4.11; 
STR., XV 1.22). Más allá de esto, debemos tener en cuenta también las dificultades de trans-
porte de vino en la Antigüedad, y el deterioro del mismo con el viaje, lo que seguramente hacía 
más recomendable su consumo también in situ en los emplazamientos de adquisición o en 
lugares cercanos. Ello limita, efectivamente, las posibilidades de celebración de banquetes fre-
cuentes o continuados.  

53  CARNEY (2007: 132) considera que seguramente los banquetes fueran más frecuentes 
durante la campaña asiática que cuando el rey estaba en la corte en Macedonia, una afirmación 
dudosa a la luz de lo expuesto. 

54  COLLINS (2012). A esta figura del edeatros debemos añadir también la del chambelán 
(eisangeleus), cargo ocupado por Cares de Mitilene, cuya incorporación redunda efectivamente 
en una mayor complejidad organizativa de la corte de Alejandro, en evolución y crecimiento: 
SPAWFORTH (2007: 94). 

55  COHEN (1995); ETIENNE (2002: 258-260); CARLIER (2000: 259-268). 
56  PLUT., Alex. 8.2; PLIN., H.N. 13.2-3; STR., 13.1.27 sobre el ejemplar de la Ilíada que 

acompañaba siempre a Alejandro. Asimismo, también Alejandro, como Aquiles, habría 
luchado con un rio: D. S. XVII, 97. 3. El episodio de la muerte de Betis, auténtica emulación 



10 CL. ZARAGOZÀ-SERRANO & B. ANTELA-BERNÁRDEZ 
 
 
debemos sumar aquí la influencia (quizás premeditada) de los procedimientos y prác-
ticas del banquete homérico, entre los que destaca el consumo de vino sin mezclar. 
Otro elemento a tener en cuenta es la presencia de la épica en los banquetes mace-
donios57, al más puro estilo de lo que encontramos en Homero58, frente a la preemi-
nencia de la lírica en el banquete de los ciudadanos de las poleis griegas59. Esta es una 
diferencia capital, que podemos advertir en los banquetes de Alejandro: Horacio y el 
Pseudo-Calístenes recogen la ingeniosa afirmación del macedonio sobre su prefe-
rencia a ser el Tersites de Homero al Aquiles de un mal poeta60. No obstante, tampoco 
podemos descartar la presencia en los banquetes macedonios de otras formas de 
poesía. De una parte, la habitual referencia de diversos personajes macedonios a 
versos de Eurípides61 hace pensar en la posibilidad de que en ocasiones quizás la 
tragedia tuviese cabida en el banquete macedonio62. El hecho de que estas citas se 
hagan a menudo en ambiente simpótico reafirmaría esta hipótesis, añadiendo las 
noticias que tenemos de la presencia de poetas de diversa índole en la corte 
macedonia.  

El uso (al menos ocasional) de vino puro o la presencia de la épica no son los 
únicos préstamos culturales que la tradición homérica y el pasado micénico cedieron a 
la corte macedonia63. Otro elemento que cabría sería el de la presencia de comida 
junto con la bebida en los banquetes macedonios64. En el simposio griego, la comida 
se servía y consumía con antelación a la mezcla y reparto del vino entre los partici-
pantes, mientras que en el caso macedonio la comida y la bebida, en cantidades 
mayores a las habituales en el tradicional banquete heleno65, comparten espacio66, una 
                                                            
del trato dado por Aquiles al cadáver de Héctor, merece ser también mencionado. Cf. ANTELA-
BERNÁRDEZ (2007b: 90-94); POWNALL (2010: 62-65). 

57  CARNEY (2007: 139). 
58  HOM., Od. 8.62-92. 
59  MURRAY (1991: 95). La naturaleza hoplítica de ciudadano-soldado de los simpotes del 

banquete heleno, se alejaba del carácter aristocrático de la épica preeminente en los banquetes 
homéricos. Asimismo, ROSSI (1971). 

60  HOR., Ep. 2, 1, 232-237 (da el nombre del poeta: Quérilo de Yaso); Ps.Call. A’, 1, 42, 
13. 

61  Como los pronunciados por Clito (EUR., Andr. 693-701) o los mencionados por 
Alejandro frente a Calístenes (EUR., Bac. 266-267). 

62  Antonio Ignacio Molina Marín apunta, en sus comentarios a nuestro draft, que entre los 
géneros apreciables en los banquetes macedonios es posible que pudiésemos también influir la 
comedia, ya que probablemente la obra Agen que satirizaba a Harpalo fuese escenificada en un 
simposio. Algo no absurdo, ya que no existían teatros o espacios escénicos pertinentes para la 
representación de este tipo de obras en las regiones de Asia, o incluso durante el avance de la 
corte en movimiento. 

63  WARDLE (2003: 643): “it seems reasonable to suppose that Mycenean drinking customs 
were, to some extent, adopted in Macedonia as a consequence of the trade and contact esta-
blished around the beginning of the Mycenean period. There is no doubt that Macedonia in the 
Late Bronze Age was influences by many aspects of Mycenean civilization, though the depth 
of this influence remains to be illuminated through new discoveries”. 

64  Vid. MILANEZI (2013: 356-357).  
65  ETIENNE (2002: 259). 



  EL SIMPOSIO DE ALEJANDRO 11 
 
 
práctica que ya aparece también expuesta en La Odisea67, y que de nuevo acerca la 
experiencia macedonia más a la tradición homérica que a la griega.  
 
6. La influencia aqueménida 
 

De la misma manera que el banquete macedonio y griego presentan una serie 
de diferencias68, la organización y sobre todo significación del banquete macedonio 
ha sido comparado con los realizados en la corte persa por el Gran Rey. En este caso, 
el banquete macedonio presenta, a simple vista, más similitudes con el persa69. En 
primer lugar, debemos tener en cuenta que la práctica del banquete era uno de los ele-
mentos fundamentales de la sociabilidad persa70, y en especial, un detalle definitorio 
de la corte aqueménida71, donde además funcionaba como mecanismo para señalar el 
poderío del monarca mediante la lujosa exhibición de preciosas vajillas72 y la prepa-
ración de alimentos suntuosos73. Ambos elementos podrían perfectamente tener el 
mismo significado en el contexto del banquete de corte macedonio. Asimismo, el 
personal al servicio del banquete aqueménida era numerosísimo (Athen. 13.608a), 
sumando casi 400 sirvientes74. De hecho, la mesa real era uno de los mecanismos de 

                                                            
66  CARNEY (2007: 160). NIELSEN (1998: 103) no recoge esta simultaneidad de la comida y 

la bebida en el simposio macedonio, y cae en la habitual consideración de éste como comple-
tamente equiparable al banquete griego, sin considerar las especificidades y diferencias. 

67  HOM., Od. VII, 98-102; WECOWSKI (2002: 628).  
68  MURRAY (1996: 16) ha señalado algunas diferencias que no hemos recogido aquí, como 

el uso del sapinx en lugar del aulos griego para señalar las libaciones. 
69  A las influencias homéricas y helénicas que hemos propuesto como elementos de fun-

damentación de nuestro análisis del banquete macedonio, y a las que ahora añadimos las del 
ámbito persa, MURRAY (1996: 15) añade las influencias del modelo tiránico griego del s. VI 
a.C. No obstante, a nuestro juicio, si bien dicha perspectiva resulta en cierto modo razonable, 
atiende en definitiva a la perspectiva griega de asociar monarquía y tiranía, y a la imagen gené-
rica que los griegos tuvieron de Filipo y Alejandro, como también de algunos de sus sucesores 
en el mundo helenístico. 

70  Un testimonio similar al de Polieno aparece recogido en Athen. 145; LEWIS (1987: 80). 
Por otra parte, tanto LEWIS (1987) como SANCISI-WEENDERBURG (1995: 295) validan las 
enormes cantidades de alimentos recogidas por el texto de Polieno como coherentes con la 
práctica persa. 

71  BRIANT (1989: 35). 
72  A la lista de alimentos incluida en la supuesta estela de Ciro, debemos añadir los 

diversos ejemplos sobre la riqueza de los utensilios del banquete persa: HDT. 9.81; XENOPH., 
Anab. 4.4.21; Judith 12.1; 15.11... Cf. BRIANT (1989: 35 n. 1). Quizás debamos relacionar este 
tipo de vajilla lujosa con la copa que Filipo solía llevarse a la cama (Athen. 4.155d), que como 
ha señalado CARNEY (2007: 148) debía tratarse de un objeto único, tal vez él mismo relacio-
nado también con los regalos en la corte macedonia. Asimismo, para una perspectiva general, 
NOTARIO (2013), con bibliografía. 

73  NOTARIO (2011b), con bibliografía. 
74  Una cifra muy cercana a los posibles 500 participantes que plantea MILANEZI (2013: 

355), siguiendo a Isaac Casaubon, para las bodas de Carano de Macedonia relatadas por 
Ateneo. 



12 CL. ZARAGOZÀ-SERRANO & B. ANTELA-BERNÁRDEZ 
 
 
visualización de la dominación persa sobre un territorio, y en cierto modo, también un 
sistema de fiscalización de la misma75. La comparación entre los gastos de los ban-
quetes celebrados por los reyes aqueménidas y los celebrados por Alejandro ofrece 
elementos comparativos de interés. En primera instancia, sabemos que Jerjes podía 
gastar hasta 400 talentos76, una cifra en consonancia con los 1 000 animales cocinados 
que Ateneo (4.145a) atribuía a los banquetes del Gran Rey. A su vez, a partir de 
Ateneo podemos constatar que comparando los gastos de los aqueménidas y los 
recogidos para Alejandro, los dispendios simpóticos del macedonio eran mucho más 
elevados que los de sus predecesores persas77. Más allá de todo esto, debemos tener 
presente nuevamente la hipótesis de Briant según la que tal gasto no fuese sino parte 
de un mecanismo de tributación, que adquiere aquí un valor destacado. Asimismo, 
entre los elementos a sufragar por ciudades o particulares en los casos mencionados 
de tan costoso desembolso durante los banquetes reales persas debemos incluir tam-
bién todo el servicio, a menudo realizado en metales de valor, y por ello, distribuido 
entre los invitados, que forman ciertamente la corte, con lo que de nuevo la redistri-
bución a partir del banquete resulta evidente78. Quizás el mejor ejemplo de ello sea el 
famoso episodio de la celebración festiva en Dión, previa al inicio de la campaña 
asiática79. Mucho se ha escrito sobre este episodio, aduciendo por ejemplo que el 
banquete, como el resto de las actividades festivas organizadas por el rey, habría 
durado 9 días80, aunque Diodoro no dice exactamente esto, y tan sólo afirma que 
Alejandro organizó un banquete en una tienda con un centenar de asientos, en el que 
fueron invitados sus amigos (philoi) y oficiales, así como embajadores de diversas 
ciudades. Dicha celebración recuerda mucho a otra realizada por Filipo II en 
Olimpia81. Igualmente, la tienda de los cien comensales se parece mucho a la obtenida 
por Alejandro de Dario III tras la victoria en Issos82. Es posible que alguna de estas 
tiendas, u otras de la misma especie83, hubiesen servido para acoger los banquetes 
                                                           

75  X. Cyr. 8.6.6. Cf. BRIANT (1989: 35-37). 
76  HDT., 7, 118-120. Cf. VELAZQUEZ MUÑOZ (2011: 164). 
77  LEWIS (1987: 81). 
78  CARNEY (2007: 161). De hecho, la frecuente organización de competiciones, juegos y 

representaciones teatrales organizada por Alejandro para entretener y contentar a sus soldados 
(MOLINA MARÍN [2009: 205]) quizás deba verse también como la formulación de espacios de 
celebración, y por tanto, de ejecución de la redistribución.  

79  D.S. 17.16.3-4. COPPOLA (2010: 147 n. 43) ha llamado la atención de la coincidencia 
numérica entre estos cien comensales y los cien oficiales de caballería que se rebelan contra 
Pérdicas en 321 a.C. (D.S. 18, 36, 5), así como al hecho de que al momento de su muerte, éste 
se encontrase en una tienda (que quizás podía albergar a este centenar de oficiales), tal vez 
similar a la de Alejandro en Dión. 

80  Antonio Ignacio Molina Marín nos ha señalado que quizás los 9 días correspondan a la 
dedicación de cada uno de éstos a una musa. 

81  D. S. 16.55.1. Resulta interesante advertir la relación entre estas celebraciones y la 
esfera de lo religioso. Sobre los parámetros religiosos del rey macedonio, en especial Filipo II y 
Alejandro, vid. BLAZQUEZ (2000); FREDRICKSMEYER (2003); ANTELA-BERNÁRDEZ (2016), con 
bibliografía. 

82  Curt., 3.11.21; 3.12.2; PLUT., Alex. 20.6-21.1. 
83  Polyain., 4.3.24. 



  EL SIMPOSIO DE ALEJANDRO 13 
 
 
reales macedonios, así como para la gestión político-administrativa del rey 
macedonio84. 

Hasta donde alcanzan nuestras informaciones, parece muy probable que, como 
en el caso persa, los comensales del banquete real macedonio tuviesen derecho a 
llevarse consigo no sólo los restos del convite, sino que también obtenían a menudo 
otros souvenirs más tangibles y duraderos, como objetos de vajilla de oro y plata 
como regalo85, que ponía de relieve el favor del rey, o incluso en ocasiones ropas u 
objetos de gran valor86. Todos estos regalos servían además, en definitiva, para 
construir una nobleza de corte en el ámbito aqueménida87, y a la luz de nuestras 
fuentes es posible que podamos trazar cierta continuidad con la corte de Alejandro. 
 
7. El banquete como mecanismo de redistribución y gestión del poder 
 

Estas ventajas económicas asociadas al título de comensal deberían haber 
servido como medio de sustento y, en cierto modo, salario en especie, de los poetas, 
intelectuales88, pintores como Pirrón89, o incluso filósofos e historiadores, como es el 
caso de Anaxarco y Calístenes. A propósito de ello, D. M. Lewis afirma que no sólo 
el colectivo mercenario cobraba en especie, cosa que por tanto explicaría los meca-
nismos de subsistencia de todo el círculo de intelectuales alrededor de la corte de 
Alejandro.  

Cierta información de Plutarco sobre Anaxarco de Abdera redunda en el hecho 
de que este intelectual, como probablemente muchos otros, vieron aumentadas sus 
pertenencias como resultado de acompañar al rey macedonio en su campaña: así 
parece deducirse del reproche de Calístenes a Anaxarco sobre su anterior pobreza y 
actual situación en cierto modo acomodada90. Siguiendo de nuevo a Briant, si en el 
caso del banquete de la corte aqueménida podíamos considerar al comensal no sólo 
como un invitado a la mesa del rey, sino como un beneficiario de la redistribución que 

                                                           
84  SPAWFORTH (2007: 87). 
85  MILANEZI (2013: 358). Por otra parte, KOTTARIDI (2011: 174) ha expuesto cómo la 

calidad de la vajilla real macedonia en tiempos de Alejandro es una evidencia de la gran pros-
peridad del reino. 

86  Por ej., HDT., 3.20; 84; XEN., Anab. 1.2.27; ATHEN., 4.145b; 11.464a; SANCISI-
WEENDERBUNG (1989: 133-134). 

87  SANCISI-WEENDERBUNG (1989: 135). 
88  Un buen número de artistas, filósofos y científicos siguieron a Alejandro en su expe-

dición: TOMLISON (1970: 308-315); FAURE (1982: 65-66, 207-208); BORZA (1983). La presen-
cia de intelectuales se convirtió también en un elemento fundamental de las cortes helenísticas: 
SMITH (1993: 202-212).  

89  Posteriormente, padre del escepticismo: D.L 9.11.61. 
90  PLUT., Alex. 52.9. Por otra parte, Antonio Ignacio Molina ha señalado que también eran 

comunes estas acusaciones entre los oradores áticos, ya que los regalos del rey solían ser vistos 
como sobornos, pero el rey sólo consideraba amigo a quien aceptaba sus regalos, y a tenor de 
ello, sentarse en la mesa del rey era una forma de acceder a los regalos y a la amistad del 
monarca. Cf. PLUT., Phoc. 18. Asimismo, sobre la valoración de los regalos en el ámbito helé-
nico, vid. DOMINGO GYGAX (2013). 



14 CL. ZARAGOZÀ-SERRANO & B. ANTELA-BERNÁRDEZ 
 
 
se desarrolla en torno a la misma91, otro tanto valdría, en un sentido contrario, para 
explicar la situación de aquellos que pierden su lugar en el banquete. Algún episodio, 
como el de Calístenes rechazando la proskynesis pero no así el beso al rey, eviden-
ciaría la importancia de seguir teniendo un lugar en el banquete. Por otra parte, la 
presencia en este episodio de la copa (que recuerda a la que Filipo se llevaba a la 
cama) de la que beben los comensales quizás sea nuevamente una referencia a los 
regalos obtenidos de manos del rey en los banquetes, y que servían de redistribución, 
y creo también que de mecanismo de subsistencia, a toda esta corte de intelectuales, 
aduladores y acompañantes de Alejandro92. 

Volviendo ahora, nuevamente, al valor y perspectiva del texto de Polieno 
sobre la organización de un banquete de Ciro, es posible que tal anécdota haga refe-
rencia, como muchas otras93, a la cuestión de la sophrosyne, a la moderación 
(metron), y a la obsesión cultural (que no práctica) griega por el autodominio y el 
control94. De hecho, no es éste el único lugar en que Alejandro rechaza los lujos 
gastronómicos. No obstante, esta supuesta actitud de Alejandro95, no parece responder 
ni al resto de evidencias que tenemos sobre los banquetes organizados por el joven 
conquistador durante su reinado a lo largo de la campaña asiática96, ni tampoco sobre 
el valor que los banquetes del rey debían tener como mecanismos de exhibición de la 
riqueza, de reparto de los beneficios del botín y de gestión de las relaciones sociales 
en el entorno de la corte. De hecho, como ha señalado H. Sancisi-Weenderbung, la 
percepción del intercambio de regalos hace largo tiempo ya que, a partir de la obra de 
M. Mauss, ha sido señalada como práctica de gran valor sociocultural y económico97.  

En este sentido, sabemos que esta práctica tuvo posteriormente en el mundo 
helenístico una continuidad. En especial, resulta interesante advertir el modo en que la 
concesión de regalos está, además, asociado en algunos casos con la figura de los 
philoi o amigos del rey98. Más allá del carácter legitimador, en tanto que encarnación 
del estereotipo del rey como regalador omnipotente99, tanto Alejandro como los 
posteriores dinastas helenísticos, y de la función de distinción a nivel de corte que los 
regalos podían suponer para la mencionada creación de la nobleza de corte y de un 

                                                           
91  BRIANT (1989: 41-42); SANCISI-WEERDENBURG (1995: 294); MILANEZI (2013: 359). 
92  Vid. MACURDY (1930); BOWDEN (2013). 
93  La construcción de nuestro conocimiento sobre el banquete a través de este tipo de 

informaciones anecdóticas es también altamente problemática, como ha señalado sabiamente 
CARNEY (2007: 135-136): “doubtless, one should always remain skeptical about anecdote: in 
essence anecdote by its very nature constructs or reinterprets an experience by giving it a plot, 
and often seems to prize plot/meaning over event or context”. 

94  BURKETT (1991: 7); CARNEY (2007: 129, 158). 
95  COPPOLA (2010: 147). 
96  CEREZO MAGÁN (1999: 173-174). 
97  SANCISI-WEERDENBUNG (1989: 131). Asimismo, HÉNAFF (2013). Por otra parte, el 

intercambio de regalos nos remite de nuevo al marco cultural del trasfondo homérico. 
98  Un trabajo clásico muy útil en esta cuestión es el de BRINGMANN (1993). Asimismo, 

STROOTMAN (2012: 42-47). 
99  SANCISI-WEENDERBUNG (1989: 139-141). 



  EL SIMPOSIO DE ALEJANDRO 15 
 
 
círculo de personajes próximos al rey, apreciables por su carácter de receptores de 
regalos100.  

Unas veces planteadas las cuestiones anteriores, hemos de pasar a hablar de los 
asistentes al banquete. Si bien hemos mencionado la presencia de los más allegados al 
rey, de los nobles y de los philoi, así como de personas dedicadas al entretenimiento 
(temática a la cual dedicaremos una apartado más adelante) nos centraremos, prime-
ramente, en el análisis de la presencia o ausencia de dos figuras que aparecen de 
manera ocasional como asistentes a este tipo de reuniones: los muchachos y las 
mujeres. De una parte, no podemos olvidar en intenso carácter homoerótico que las 
fuentes nos han transmitido en relación con las prácticas simpóticas griegas, siendo el 
diálogo entre Sócrates y Alcibíades en El Banquete platónico el mejor ejemplo de 
ellas. En este sentido, en tanto que lugar de posibles relaciones entre hombres y de 
consumición alcohólica, los griegos consideraban que los banquetes no eran lugares 
para niños o muchachos demasiado jóvenes101. Si bien quizás Alejandro estaba ya a 
punto de iniciar su trato con hombres mayores en calidad de erómenos, pues debía 
contar entonces, por el tiempo de la embajada fraudulenta de Demóstenes y Esquines, 
poco más de diez años102, la crítica de Esquines a Demóstenes parece evidenciar que a 
ojos del orador el príncipe Alejandro era todavía un niño al que no debía seducirse. 
No obstante, Alejandro está efectivamente presente en los banquetes desde una edad 
tan temprana, y no es el único. A la presencia de jóvenes como Iolas, el hijo de 
Antípatro y hermano de Casandro con el cargo de copero del rey Alejandro103, 
debemos añadir la institucionalización por Filipo de la figura de los paides basilikói o 
pajes reales104, presentes siempre alrededor del rey, y por tanto, quizás presentes 
también en los banquetes105. Asimismo, como ha expuesto claramente Sawada106, la 
gran cantidad de casos que conocemos sobre relaciones amorosas en las que los pajes 
están implicados evidencian la existencia en los banquetes macedonios107 de los 
mismos usos homoeróticos habituales en el simposio griego108, y por tanto, la pre-
sencia de estos muchachos en dichos banquetes. El testimonio de Esquines sobre la 
competición de cítaras entre Alejandro y su oponente, ambos con poco más de diez 
años, parece una buena prueba de esta presencia109.  

                                                           
100  HDT., 7.143; SANCISI-WEENDERBURG (1995: 296); STROOTMAN (2012: 47-48).  
101  WECOWSKI (2013). 
102  CARNEY (2007: 146). 
103  Aunque quizás esta figura apareció, junto con las del quiliarca o el edeatros, a partir 

del 330, con la introducción de parte del ceremonial de corte persa por Alejandro: SPAWFORTH 
(2007: 100). 

104  HAMMOND (1990); BRIANT (1990: 298-307); CARNEY (2007: 145-146); CARNEY 

(2008). 
105  POWNALL (2010: 63) ha defendido que la presencia de los pajes en los simposios reales 

macedonios respondería en cierto modo a algun tipo de rito de iniciación, aparte del evidente 
valor educativo de dicha institución.  

106  SAWADA (2010: 406). 
107  MOLINA MARÍN (2009: 203). 
108  PELLIZER (1999: 180). 
109  CARNEY (2007: 146 n. 65). 



16 CL. ZARAGOZÀ-SERRANO & B. ANTELA-BERNÁRDEZ 
 
 
8. Mujeres en el banquete macedonio (o el banquete y la gestión social por el 
monarca) 
 

Respecto a esto, parece interesante recordar una curiosa norma macedonia, 
recogida por Ateneo de Naucratis110, que afirma que los macedonios no podían recli-
narse en los banquetes mientras no hubiesen cazado un jabalí salvaje sin ayuda de una 
red111.  Esta norma de etiqueta pone de manifiesto, por una parte, un marcado carácter 
jerárquico y social de los banquetes, en especial si estos están organizados por el rey o 
en los que participa el monarca macedonio y por otra, el hecho de que se dé por 
sentado que los asistentes cumpliéndola tendrán ya una cierta edad.  

Junto con los pajes, otro elemento controvertido es la posibilidad de que en los 
banquetes macedonios hubiese mujeres112. En este sentido, debemos diferenciar tam-
bién el “tipo”, puesto que en los banquetes griegos hay presencia claramente docu-
mentada de mujeres, pero para tareas de entretenimiento: es el caso de las músicas y 
de las prostitutas113. El problema surge en el caso macedonio, donde si bien parece 
que no tenemos evidencias de la presencia de mujeres “respetables” o miembros 
femeninos de la familia real en los banquetes, y que las mujeres que podemos docu-
mentar, como es el caso de la ateniense Taíde o de las cautivas sogdianas (Roxana 
entre ellas), tienen funciones de entretenimiento114, Existen más evidencias: en una 
referencia de Heródoto a una embajada persa en Macedonia, los persas solicitan ser 
servidos en el banquete por las esposas y mujeres de los macedonios, incluyendo a las 
de la familia real. El rey Amintas explica entonces que ello no responde a las cos-
tumbres de la corte Teménida, pero igualmente complace a los embajadores, lo que 
lleva a que muchos acaben propasándose, llevados por el alcohol, con algunas de las 
mujeres. La respuesta del príncipe, el posterior Alejandro I de Macedonia, parece 
concluyente sobre la posición de los macedonios a este respecto: disfrazando 
muchachos macedonios115 de palacio como mujeres, los devuelve a los persas, que 

                                                           
110  Athen., I, 18a. 
111  Sobre el episodio, vale la pena tener presente las observaciones realizadas por BRIANT 

(1990: 305-307). Asimismo, sobre esta práctica macedonia, vid. CARNEY (2007: 144). 
112  Sobre el lugar de las mujeres en los banquetes greco-romanos, vid. NADEAU (2010: 

412-427). 
113  Existe un gran debate en torno a esta cuestión: BURTON (1998: 143-144) ha defendido 

que, contra la idea habitualmente aceptada, sí hubo mujeres en los symposia griegos, a pesar de 
las diferentes prohibiciones documentadas en las fuentes (como por ejemplo D. 59.24, 33, 48); 
contra CORNER (2012: 38), quien, ante los casos expuestos por Burton como evidencias, 
observa que estos se tratan a menudo de ejemplos de inversión de roles. Para el caso persa, 
sabemos de la presencia de ambas por PLUT., Mor. 140b; AEl., VH 8.7 

114  El caso de las cautivas sogdianas es interesante, pues son empleadas como coro, y por 
tanto, con funciones de entretenimiento. Sobre el trato de las poblaciones cautivas y el impacto 
de la campaña de Alejandro sobre la población civil, vid. ANTELA-BERNÁRDEZ (2015). 

115  La referencia a estos muchachos como imberbes hace pensar, de alguna manera, en los 
paides basilokoi, pese a que éstos fueron instituidos de forma regular por Filipo II. Sobre estos 
pajes, vid. HAMMOND (1990); CARNEY (2008). Para una revisión bibliográfica, vid. HECKEL 
(1992: 241); KOULAKIOTIS (2005). 



  EL SIMPOSIO DE ALEJANDRO 17 
 
 
acaban masacrados116. No parece por tanto que en esto los macedonios difiriesen de 
los griegos117.  

Más allá de estas diferencias entre los modelos simpóticos griego y mace-
donio, que sirven para constatar el hecho de que no podemos observar el banquete de 
los Argéadas con los ojos de un polités heleno, debemos advertir que el banquete 
macedonio tiene un parámetro estructural fundamental del cual carece su homólogo 
griego, como es su importancia en tanto que espacio de articulación de la vida social 
de la corte macedonia. En este sentido, la festiva intencionalidad filosófica y lúdica 
del banquete helénico adquiere en Macedonia, además, un carácter más político y, en 
cierto modo, intensamente formal. Algunos autores han señalado la importancia del 
banquete en Macedonia como marco de gestión de las relaciones entre el rey, su 
círculo de confianza (personificado en la figura de los Compañeros del rey, los 
hetairoi), la aristocracia del reino y los diferentes personajes que circulan y compar-
ten la corte, como los embajadores extranjeros (como el propio Demóstenes, o el resto 
de embajadores de las ciudades griegas o de reino persa, entre otros), los diferentes 
intelectuales que por motivos diversos disfrutaban de la hospitalidad del monarca 
macedonio, o incluso los familiares del rey, como sucedía con el mismísimo 
Alejandro en tiempos del reinado de su padre. Si antes mencionábamos la existencia 
de una jerarquía estructural y de una organización vertical, con el rey como vértice, lo 
cierto es que la reunión festiva del banquete aparece aquí como herramienta funda-
mental de la vida social de la corte, donde tanto Filipo II como Alejandro plantearon 
estrategias diversas de gestión de las fidelidades, legitimación pública de su auto-
ridad, simbolización de sus relaciones con el resto de los personajes a su alrededor, 
etc. Incluso podríamos afirmar que, en ciertos momentos, el banquete es, de hecho, la 
representación misma de la corte118.  

                                                           
116  HDT., 5, 18-21. Cf. MOLINA MARÍN (2009: 202). 
117  CARNEY (2007: 143). Asimismo, un recientísimo trabajo suyo (CARNEY [2014]) revisa 

en parte esta cuestión. Asimismo, KOTTARIDI (2011: 168) señala que si bien el episodio de 
Alejandro I puede afirmar la ausencia de mujeres en los banquetes reales macedonios, lo cierto 
es que los ajuares funerarios de las reinas y figuras femeninas de la aristocracia contienen ele-
mentos claramente simpóticos, lo que quizás implique que éstas estuvieron presentes, al menos, 
en algunos banquetes destacados o celebraciones específicas de importancia destacada, como 
sucedía ya, de hecho, en el mundo homérico (aunque también afirma que, pese a ello, el ban-
quete real macedonio era, por definición, una actividad fundamentalmente masculina). Por otra 
parte, la exclusión de las mujeres de los banquetes no es una práctica en modo alguno genera-
lizada entre las culturas del mundo antiguo, como demuestra, por ejemplo, el caso romano: 
CIC., Verr. 2.1.26.66; Cf. DUNBABIN (1998). En este sentido, vale la pena recoger aquí la 
opinión de Antonio Ignacio Molina Marín, quien señala que el objetivo de toda la historia de 
Alejandro I es demostrar la helenicidad del rey de Macedonia, quien no duda en autodefinirse 
como Aner Hellen, makedonon hyparchos (HDT, 5.20), y para demostrarlo nada mejor que a 
través de su comportamiento con el género femenino, es decir, la historia dice más de las cos-
tumbres griegas que de las macedonias. 

118  A partir de cuanto hemos comentado sobre esto, seguimos aquí la definición de corte 
recogida por STROOTMAN (2012: 38). Observaciones de interés, aunque en ocasiones discu-
tibles, son también recogidas por SPAWFORTH (2007: 84). Resulta necesario recordar aquí la 
interesante afirmación de T. Spawforth, o.c., p. 87, quien defiende que no existía en el ámbito 



18 CL. ZARAGOZÀ-SERRANO & B. ANTELA-BERNÁRDEZ 
 
 
9. Orientalización, trhyphé, exceso y violencia 
 

El problema surge, sin embargo, con grave intensidad cuando trasladamos la 
corte macedonia al espacio de la excepcionalidad, como es el periodo de la campaña 
de Alejandro. Los diversos interrogantes no sólo son resultado de una excepciona-
lidad marcada por el carácter itinerante de la corte119, que se configura además con 
una fuertísima dependencia de los rigores y las estrategias, tanto a nivel militar como 
logístico, de la guerra contra el Persa, sino también por el hecho de que el banquete es 
empleado por nuestras fuentes como escenario del comportamiento sociopolítico de la 
corte macedonia. De hecho, buena parte de la narración de la campaña, dejando de 
lado las cuestiones propiamente bélicas, se focaliza en los episodios que tienen como 
escenario el symposion, debido a la naturaleza itinerante de la corte de Alejandro, por 
una parte, y a la orientalización paulatina que sufrirán tanto las costumbres como el 
propio rey tras la conquista del Imperio Aqueménida120.  

Aunque durante el reinado de Filipo ya habían surgido cambios diversos en el 
seno de la corte macedonia, la influencia de la orientalización adquiere en el relato de 
los banquetes macedonios en tiempos de Alejandro, en especial a partir de la victoria 
definitiva en Gaugamela, un papel predominante en la gestión del macedonio del 
nuevo escenario histórico y de la nueva dimensión de su autoridad como nuevo señor 
de Asia. En este sentido, resulta muy difícil desentramar el grado en que el modelo de 
corte macedonia de tiempos de Alejandro se vio afectado por los modelos aquemé-
nidas, en la incorporación de mecanismos de articulación de las relaciones entre 
conquistadores y conquistados y de administración del dominio sobre las poblaciones 
asiáticas121. No en vano, la mesa del Gran Rey, en la que se acumulaban y exhibían 
los mejores productos de los pueblos conquistados, había servido de metáfora habitual 
del dominio ejercido sobre el territorio por los persas122. Ya Kienast había propuesto 
una serie de influencias de peso de los Aqueménidas en la formulación de las refor-
mas planteadas en Macedonia por Filipo II123, y aunque sus hipótesis y sistemática 
asociación de los cambios desarrollados en la corte de los últimos Argéadas a esta 
influencia ha sido ampliamente cuestionada, tampoco parece descartable que en cierto 
grado se hubiese producido esta influencia entre ambos modelos previamente a la 
conquista del Imperio Aqueménida. 

                                                            
macedonio un palacio central en Macedonia hasta, al menos, tiempos de Arquelao, cuando la 
corte se fijó en Pella. Estamos, efectivamente, en una fecha relativamente próxima al reinado 
de los últimos Argéadas, lo que supondría que en ciertos aspectos podríamos suponer que la 
estructura de corte de los reyes macedonios quizás no estuviese todavía bien fijada y estanda-
rizada; asimismo, y de nuevo en relación con el carácter itinerante de la corte de Alejandro, 
Spawforth considera que también la de Filipo II había sido en ocasiones “migratoria” (D. 9.50).  

119  MOLINA MARÍN (2009: 206); COPPOLA (2010: 139). 
120  SPAWFORTH (2007: 86); CARNEY (2007: 131): “His larger court and its soucia life 

became a venue for international display of royal style”. 
121  El envío anual de los mejores productos del país al Gran Rey como mecanismo de 

tributación ha sido excelentemente planteado por BRIANT (1989: 37). 
122  BRIANT (1989: 37). 
123  KIENAST (1973). 



  EL SIMPOSIO DE ALEJANDRO 19 
 
 

Existe cierta controversia sobre si el rey aqueménida, posible modelo de la 
estructura cortesana macedonia, comía/bebía sólo en los banquetes o lo hacía acom-
pañado. Las fuentes no hacen sino alimentar la confusión, pues tenemos evidencias 
que describen al rey comiendo y bebiendo sólo124, mientras que otras, más numerosas, 
recogen escenas de banquete persa donde el monarca se rodea de su círculo de con-
fianza125. Ateneo describe un banquete persa donde el Gran Rey aparece celebrando 
un convite con 15.000 invitados en el relato de Ateneo126, con lo que la afirmación 
rotunda resulta dudosa. No obstante, podemos suponer que la celebración de un 
banquete, dentro de los parámetros de gestión política, demostración de situaciones de 
favor, exposición y reparto de riqueza y cohesión de grupo dominante127 que (entre 
otros) estamos desarrollando como explicaciones en el presente estudio, debió de 
algún modo ser un espacio donde el Rey se mostrase, con lo que quizás la situación 
en que el rey persa comía sólo podría responder a alguna celebración concreta o un 
rito específico, incluso a una fase del convite, mientras que la versión más probable 
parece ser la que recoge la comensalidad entre el rey y su círculo de confianza, 
compuesto por aristócratas, intelectuales y allegados de probada fidelidad, siendo los 
banquetes multitudinarios, de miles de participantes, auténticas excepciones (como 
veremos), y en los que igualmente el rey podía ocupar un espacio reservado con sus 
favoritos. Esta hipótesis parece viable, al menos, en el contexto macedonio, donde la 
arqueología ha demostrado la existencia en los palacios macedonios de espacios de 
banquete divididos en cámaras o habitaciones, y según lo cual los banquetes podían 
extenderse a los exteriores y jardines del palacio128, donde se alojaban probablemente 
a muchos de entre los soldados o los oficiales menores invitados igualmente a parti-
cipar de la comensalidad con el rey129. En este sentido, Spawforth ha propuesto que 
una separación de este tipo entre los comensales, como la descrita por Atene (146c-d), 
sea resultado de la orientalización de Alejandro130. No obstante, la respuesta no 
parece tan sencilla, y de nuevo encontramos el problema señalado por Briant en rela-
ción con la valoración de las similitudes entre macedonios y persas como influencias, 

                                                           
124  PLUT., Artax. 5.3. Cf. NIELSEN (1998: 102).  
125  Hdt., 3, 132; 5, 24; 7.119; XEN., Anab. 1, 7, 25; Cyrop. 7, 1, 30. Cf. SANCISI-

WEERDENBUNG (1989: 135). 
126  ATH., 4, 146c. Cf. LEWIS (1987: 81). 
127  El banquete debió servir, además, como sistema de relajación y recompensa temporal, 

pausa lúdica, ante la tensión militar de la campaña: CARNEY (2007: 169). 
128  TOMLISON (1970), passim; NIELSEN (1998: 118). No obstante, sobre los problemas de la 

arqueología en el ámbito del banquete macedonio, vid. CARNEY (2007: 131). No deja de 
resultar curioso cómo el cambio de prácticas en relación con los simposios en el ámbito griego 
durante el periodo helenístico incorporó en cierto modo esta perspectiva del espacio simpótico 
que advertimos ya en Macedonia en época clásica, tal y como afirma ROTROFF (1996: 22). 

129  Como ha expuesto MOLINA MARÍN (2009: 205), a partir de la afirmación de X., Cyr. 
8.2.2-3, pocas cosas unen más a un grupo de personas que el hecho de compartir el alimento. 
Asimismo, CARNEY (2007: 147) afirma que: “The structure of these rooms fragmented the 
drinking party into small grups (leaving some unlucky guests with virtually no one to talk to)”. 

130  SPAWFORTH (2007: 100, 103). 



20 CL. ZARAGOZÀ-SERRANO & B. ANTELA-BERNÁRDEZ 
 
 
coincidencias o características de grandes monarquías coetáneas131. Por otra parte, 
sabemos que a nivel de espacios, el rey ocupaba el lugar central132, mientras los 
comensales se situaban a su alrededor (estructurando de manera física el círculo del 
rey).  

Hemos mencionado durante el presente trabajo cómo en cierta medida el 
comportamiento de los monarcas macedonios Filipo II y Alejandro durante la rea-
lización del symposion se utilizaban para ejemplificar la tryphé, la desmedida, en el 
caso del padre, presentado como un bárbaro que bebía de manera excesiva y que 
prácticamente era incapaz de tomar ninguna decisión sobrio, así como con comporta-
mientos de relativo buen gusto que ya hemos mencionado, tanto tras la batalla de 
Queronea cómo en la realización, de nuevo, de symposia. Por el contrario, Alejandro 
es presentado en la primera etapa como monarca como todo lo contrario a su padre, 
como ya hemos mencionado anteriormente. La idea de la sophrosyne de Alejandro, 
tan remarcada por Plutarco en relación con el trato a las vencidas de la familia persa, 
aparece también en otros contextos, como podría ser el episodio recogido por 
Esquines en relación con la embajada ateniense a Macedonia, en la que tanto él como 
Demóstenes pudieron contemplar a un jovencísimo Alejandro, con su cítara, en pugna 
poética con otro muchacho133. Si como planteaba Platón el aprendizaje de la lira per-
mite al joven ejercitar la moderación134, la imagen de un jovencísimo Alejandro con 
su cítara nos devuelve a la idea de la tryphé de Filipo, a la carencia de moderación de 
los reyes argéadas y en definitiva a la deconstrucción del enemigo por la oposición 
ateniense135.  

Asimismo resulta interesante señalar el modo en que, tras la victoria definitiva 
sobre Darío III las descripciones de los excesos y la desmesura de Alejandro y de sus 
banquetes se vuelve más frecuente. En primer lugar, la tradición griega identifica 
costumbres como el consumo de alcohol desmedido, los lujos gastronómicos y, en 
definitiva, la sobreabundancia en los banquetes como características de la decadencia 
persa136 así como de los pueblos periféricos, incluyendo a los macedonios137. Como 

                                                           
131  BRIANT (1990: 283-284). 
132  ARR,. An. 7.11.8-9. MOLINA MARÍN (2009: 203). 
133  AESCH., 1, 168. MOLINA MARÍN (2009: 202). Asimismo, es evidente, y así lo hace notar 

también Molina Marín, el paralelismo entre este Alejandro y su modelo Aquiles (HOM., Il. 
9.185-189; PLUT., Alex. 15.9). Asimismo, CARNEY (2007: 146). 

134  Interesante en este contexto resulta también la afirmación de KOTTARIDI (2011: 167) en 
relación con la influencia de los modelos de formación platónicos en el seno de la corte 
macedonia. 

135  Pese a que Esquines es, aquí, considerado pro-Macedonio, la recepción de esta imagen 
en el imaginario ateniense debió tener efectivamente, este significado. Por otra parte, no debe 
olvidarse, el ataque a Demóstenes resalta precisamente su falta de control para con el joven en 
un banquete, un comportamiento del todo inapropiado, más todavía en un huésped. CARNEY 
(2007: 151). No obstante, el episodio permite otra lectura, a la luz del testimonio de PLUT., Per. 
1. 6. 

136  BRIANT (1989: 36); MURRAY (1996: 19); CARNEY (2007: 133). 
137  MILLER (1991: 67). 



  EL SIMPOSIO DE ALEJANDRO 21 
 
 
podemos imaginar, el consumo ingente de vino llevaba a la exaltación de las 
pasiones, de las pasiones de todo tipo, y en demasiados casos a la violencia138.  

Los casos más señalados de esta violencia en aumento parecen haber sido, 
claramente, los banquetes de la quema del palacio de Persépolis y del asesinato de 
Clito. En ambos casos, la intensa ingestión de alcohol queda intensamente resaltada 
por nuestras fuentes. Por otra parte, tanto en Persépolis139 como en Marakanda140, 
durante el banquete del asesinato de Clito, podemos documentar una intensa presencia 
de Dionisos, que debe relacionarse tanto con la propaganda de Alejandro141 como con 
la destacada presencia del culto a Dionisos en Macedonia142, en especial en relación 
con la corona143, y el protagonismo que en las fiestas en honor al dios hayan podido 
tener las mujeres, como parece inferirse de algunos elementos del retrato que las 
fuentes hacen de Olimpíade, la madre de Alejandro144. Es posible, quizás, que a todo 
ello podamos también asociar las competiciones alcohólicas mencionadas por 
Plutarco145 como una parte más de las celebraciones en su honor. El problema es que, 
como sucede con tantos otros aspectos del estudio de la Macedonia de los Argéadas, 
la interpretatio graeca nos ciega en la capacidad para advertir las perspectivas 
locales, específicas, de los macedonios o el carácter macedonio del dios frente al 
Dionisos mejor conocido de las poleis. No obstante, parece evidente el peso de la 
divinidad en las celebraciones alcohólicas. 
 
10. Los profesionales 
 

Una de las cuestiones primordiales en relación con el análisis que podemos 
hacer de los banquetes en la corte de Alejandro es el del entretenimiento y de los 
responsables del mismo. Es aquí donde quizás menos atención se ha mostrado por 
parte de los estudios anteriores sobre la cuestión del banquete macedonio. En este 
sentido, si bien las informaciones en las fuentes no siempre resultan explícitas, al 
menos sí pueden observarse toda una serie de situaciones que sirven de indicativo de 

                                                           
138  MURRAY (1996: 17) ha señalado las similitudes entre esta violencia de los banquetes 

macedonios y la de algunos banquetes de la épica, como por ejemplo el del final de La Odisea, 
que termina con la masacre de los pretendientes. Ello nos devuelve una vez más al trasfondo 
homérico del banquete real macedonio. 

139  ARR., An. 3.18.11; CURT., 5.7.3-7; D.S. 17.72.2-6; PLUT., Alex. 38.2-8; BOSWORTH 
(1980: 330-332); PRANDI (2013: 118). Asimismo, SANCISI-WEERDENBURG (1993); 
FREDRICKSMEYER (2000: 149-151). Sobre la prostituta ateniense Taide, cf. BOUVRIE (1998); 
HECKEL (2006: 262). 

140  TITCHNER (1999: 492). Por otra parte, una somera revisión sobre el episodio de la 
muerte de Clito ha sido planteada por GÓMEZ, MESTRE (2009: 216-220). 

141  BOSWORTH (1996); ANTELA-BERNÁRDEZ (2007b: 98-102). 
142  CARNEY (2007: 170); KOTTARIDI (2011: 167). 
143  PLUT., Alex. 2, 7-9. ANDRONIKOS (1991: 150-151). 
144  PLUT., Alex. 2.8-9; ATH, 14.659f–660a. Cf. KOTTARIDI (2011: 167).  
145  Por ej. PLUT., Alex. 70.1. MOLINA MARÍN (2009: 206-207). Curiosamente, Cares de 

Mitilene considera estas celebraciones de origen hindú (ATH., 10, 49), probablemente con la 
intención de exculpar a los macedonios.  



22 CL. ZARAGOZÀ-SERRANO & B. ANTELA-BERNÁRDEZ 
 
 
la realidad habitual de los banquetes. En primer lugar, algunos autores han destacado 
el hecho de que, en oposición a la práctica habitual de los griegos de las poleis en los 
banquetes, el banquete macedonio proporcionaba a los asistentes diversos meca-
nismos de entretenimiento por parte de profesionales. Estos profesionales no se limi-
taban solamente a los músicos, con frecuencia mujeres146, y bailarinas, que aparecían 
también en la experiencia simpótica griega, sino también a la presencia de baila-
rines147, atletas, cómicos, etc., aunque probablemente el número de estos profesio-
nales era menor en el banquete griego, pues también los banquetes incluían menos 
participantes y eran, de hecho, de tamaño más reducido148. Curiosamente, es en este 
grupo donde el colectivo de griegos en el entorno del rey es el más numeroso149, lo 
que pone de manifiesto la consideración que la corte de Alejandro concede al ámbito 
helénico, en tanto que agentes de la cultura, pero de menor importancia en el reparto 
de responsabilidades políticas en el entorno de la conquista y, por ende, de la 
construcción de la estructura de poder de la corte de Alejandro, preludio de las cortes 
helenísticas. 

A los profesionales del entretenimiento que podríamos encontrar habitual-
mente en un simposio griego, como los músicos (hombres y mujeres) y artistas 
diversos150, debemos añadir en el caso macedonio los cautivos o nativos151. A ellos se 
suman además otro tipo de personajes152, que ostentan a menudo el título de comen-
sales y que probablemente también tenían en algún momento tareas relacionadas con 
la distracción de los presentes. Quizás entre estos se encontrase en alguna ocasión el 
mismísimo monarca macedonio, a juzgar por la cantidad de evidencias sobre reyes 
que bailan153, pero es posible que estos bailes tengan un cierto valor ritual que los 
diferenciaría de un simple pasatiempo o del resultado del alcohol y la fiesta.  

Tal vez un ejemplo de estos comensales con tendencia a servir de distracción 
podría haber sido el de Dioxipo154… Otro caso, quizás más interesante, sería el de 
personajes cortesanos como Calístenes o Anaxarco, quienes de hecho, más allá del 
carácter de eruditos e intelectuales que podían aportar a la compañía (y distracción) 
del rey, debieron en algunas ocasiones ofrecer actuaciones generales para la audiencia 

                                                           
146  MILANEZI (2013: 354-355). En general, ROCCONI (2004: 336-344). Conocemos el 

ejemplo de la famosa Lamia, flautista y amante de Demetrio Poliorcetes: PLUT., Demetr. 16.27; 
MOLINA MARÍN (2009: 202).  

147  Ath., 1. 22 
148  Resulta evidente que la causa de ello vuelve a ser la diferencia entre el banquete cívico 

y el banquete de corte desarrollado por los reyes macedonios como prolongación de su aparato 
de estado (al servir de actividad social y fuertemente política, diplomática, de legitimación y 
propaganda, de difusión, etc…). 

149  BORZA (1995: 153). 
150  MILANEZI (2013: 354), con posibles detalles. 
151 Como el coro de cautivas bactrianas entre las que se encuentra Roxana: CURT., 8.4.23; 

indios: ATH., 1.20A; 12.538E; cómicos: ATH., 12.538F; PLUT., De fort. 334 E-F.; BORZA 
(1983: 164-165).  

152  CARNEY (2007: 152). 
153  CARNEY (2007: 152). 
154  CURT., IX.7.15-25; D.S. XVII.10.1-4. 



  EL SIMPOSIO DE ALEJANDRO 23 
 
 
congregada en el banquete real. Tal debió ser el caso, por ejemplo, de aquella ocasión 
en que Calístenes entretuvo a los macedonios con un discurso en su favor, y posterio-
rmente, a petición del rey, elaboró otro en contra, en un alarde del dominio de la 
oratoria retórica que, seguramente, le granjeó una buena parte de la inquina que cau-
saría su posterior caída en desgracia. Asimismo, también las supuestas discusiones 
abiertas con Anaxarco155, quien probablemente también habría realizado discursos o 
demostraciones de oratoria o retórica, debieron tal vez proporcionar distracción a los 
presentes, a juzgar por cierto episodio donde ambos parecen contendientes de una 
competición pública156, al parecer representada en el marco de un banquete. De 
hecho, las discusiones de tipo filosófico son ya un elemento tradicional del banquete 
griego157, y en el contexto macedonio adquieren cuerpo en tanto que manifestaciones 
en el entorno del rey, y siempre dentro de la corte, lo que les confiere de este modo un 
carácter específico, a menudo relacionado con las intrigas o con los conflictos 
internos dentro del círculo del rey.  
 
11. Conclusión 
 

A modo de conclusión, podemos afirmar, a la luz de lo expuesto, que en el 
contexto mismo de la construcción de la imagen de Alejandro por los autores anti-
guos, el banquete aparece como un poderoso mecanismo que habría funcionado desde 
la época misma de Filipo y Alejandro como elemento de definición de la naturaleza 
de los reyes macedonios en tanto que bárbaros y carentes de autodominio, superados 
por sus instintos y por el gusto por el exceso, en un claro proceso de asimilación de la 
tradicional perspectiva sobre los reyes aqueménidas, encarnaciones mismas del 
modelo de tirano, así como del consumo lujoso y desmedido158. Ayer como hoy, la 
gastronomía y las prácticas culinarias o la ingestión alcohólica supone un fuerte 
condicionante de percepción de la alteridad, y criticar su modo de comer o beber es, 
en definitiva, un modo magnífico de justificar ataques a una forma de vida distinta de 
la nuestra159. En el ámbito griego, es muy probable que los intentos de cuestionar la 
capacidad de los macedonios para gobernar Grecia hubiesen gestado, desde un 

                                                           
155  Por ejemplo, la relativa a las diferencias climáticas entre Grecia y Asia: Cf. PLUT., Alex. 

52. 
156  BORZA (1983: 165) ha señalado el marcado carácter agonístico de los banquetes mace-

donios, que responde a la intensa competitividad que parece haber marcado la corte de los 
Argeadas: CARNEY (2007: 163). Este espíritu de competición de los comensales aparece clara-
mente reflejado no solo en los enfrentamientos entre Calístenes y Anaxarco, sino también en 
episodios como los de Dioxipo (D.S. 17,10, 1-4; CURT., 9, 7, 15-25), o en las relaciones entre 
Crátero y Hefestión. 

157  PELLIZER (1999: 179). Estas discusiones seguirán apareciendo de forma esencial en los 
banquetes reales macedonios, como demuestran las evidencias del periodo helenístico: 
MURRAY (1996: 20-22). 

158  WILKINS (2013). 
159  Como ha demostrado por ejemplo el magnifico trabajo, ya clásico, de Bermejo Barrera 

(1986). 



24 CL. ZARAGOZÀ-SERRANO & B. ANTELA-BERNÁRDEZ 
 
 
principio, estos relatos de deconstrucción de los macedonios a través del descrédito y 
la crítica a sus formas de organizarse en el banquete. 

 
Claudia.zaragoza@uab.cat  Clàudia ZARAGOZÀ SERRANO 
Borja.antela@uab.cat  Borja ANTELA-BERNÁRDEZ 
Despatx b7-153. 
Dept. de Ciències de l’Antiguitat i l’E. Mitjana 
Facultat de Lletres. 
C/ de la Fortuna, s/n. 
Campus de la Universitat Autònoma de Barcelona 
E-08193 Cerdanyola del Vallés (Barcelona) 
 
 
Bibliografía 
 
ANDRONIKOS (1991) = M. ANDRONIKOS, Vergina. The Royal Tombs, Athína, 1991. 
ANTELA-BERNÁRDEZ (2005) = B. ANTELA-BERNÁRDEZ, Alexandre Magno e Atenes, Santiago 

de Compostela, 2005. 
ANTELA-BERNÁRDEZ (2007a) = B. ANTELA-BERNÁRDEZ, “Panhelenismo y Hegemonía. Con-

ceptos políticos en tiempos de Filipo II y Alejandro”, DHA 33 (2007), p. 69-89. 
ANTELA-BERNÁRDEZ (2007b) = B. ANTELA-BERNÁRDEZ, “Alejandro Magno o la demostración 

de la divinidad”, Faventia 29 (2007), p. 94-97. 
ANTELA-BERNÁRDEZ (2009) = B. ANTELA-BERNÁRDEZ, “Sucesión y Victoria. Una aproxima-

ción a la guerra helenística”, Gerión 27 (2009), p. 161-177. 
ANTELA-BERNÁRDEZ (2012) = B. ANTELA-BERNÁRDEZ, “El día después de Queronea. La Liga 

de Corinto”, en H. MUÑIZ, J. M. CORTÉS COPETE & R. GORDILLO (eds), Grecia ante los 
imperios, Sevilla, 2012, p. 187-196. 

ANTELA-BERNÁRDEZ (2015) = B. ANTELA-BERNÁRDEZ, “La campaña de Alejandro. Esclavismo 
y dependencia en el territorio de conquista”, en A. BELTRÁN, I. SASTRE & M. VALDÉS 
(eds), Los territorios de la dependencia en la Antigüedad, Besançon, 2015, p. 281-296. 

ANTELA-BERNÁRDEZ (2016) = B. ANTELA-BERNÁRDEZ, “Like Gods among Men. The Use of 
Religion and Mythical Issues during Alexander’s Campaign”, en K. ULANOWSKI (eds), The 
Religious Aspects of War in Ancient Near East, Greece, and Rome, Leiden, 2016, p. 235-
254. 

BERGQUIST (1999) = B. BERGQUIST, “Sympotic Space: A Functional Aspect of Greek Dining-
Rooms”, en O. MURRAY (ed.), Sympotica. A symposium on the Symposion, Oxford, 1999. 

BERMEJO BARRERA (1986) = X. C. BERMEJO BARRERA, “El Erudito y la Barbarie”, en 
X. C. BERMEJO BARRERA, Mitología y Mitos de la Hispania Prerromana II, Madrid, 1986, 
p. 13-43. 

BLAZQUEZ (2000) = J. M. BLAZQUEZ, “Alejandro Magno, Homo Religiosus”, en 
J. M. BLÁZQUEZ & J. ALVAR (eds), Alejandro Magno. Hombre y mito, Madrid, 2000, p. 99-
152. 

BORZA (1983) = E. BORZA, “The Symposium at Alexander’s Court”, Ancient Macedonia 3 
(1983), p. 44-55. 

BORZA (1995) = E. BORZA, “Ethnicity and Cultural Politicy at Alexander’s Court”, en 
C. G. THOMAS (ed.), Makedonika, Michigan, 1995, p. 149-158. 

BOSWORTH (1980) = A. B. BOSWORTH, A Historical Commentary on Arrian’s History of 
Alexander, vol. I, Oxford, 1980. 



  EL SIMPOSIO DE ALEJANDRO 25 
 
 
BOSWORTH (1996) = A. B. BOSWORTH, “Alexander, Euripides, and Dionysos,” en 

R. W. WALLACE & E. M. HARRIS (eds), Transitions to Empire: Essays in Greco-Roman 
History360-146 B.C., in honor of Ernst Badian, Norman, 1996, p. 140-166. 

BOULAY (2012) = T. BOULAY, “Les techniques vinicoles grecques, des vendanges aux Anthes-
téries : nouvelles perspectives”, DHA Suppl. 7 (2012), p. 95-115. 

BOUVRIE (1998) = S. DES BOUVRIE, “Euripides, Bakkhai and Menadism”, en L .L. LOVÉN & 
A. STRÖMBERG (eds), Aspects of Women in Antiquity, Jonsered, 1998, p. 58-68. 

BOWDEN (2013) = H. BOWDEN, “On Kissing and Making Up: Court Protocol and Historio-
graphy in Alexander the Great's Experiment with Proskynesis”, Bulletin of the Institute of 
Classical Studies 56 (2013), p. 55-77. 

BRIANT (1989) = P. BRIANT, “Table du roi, tribut et redistribution chez les Achéménides”, en 
P. BRIANT & C. HERRENSCHMIDT (eds), Le tribut dans l'Empire achéménide, Louvain, 
1989, p. 35-44. 

BRIANT (1990) = P. BRIANT, “Sources gréco-hellénistiques, institutions perses et institutions 
macédoniennes : continuités, changements et bricolages”, AchHist 8 (1990), p. 283-310. 

BRINGMANN (1993) = K. BRINGMANN, “The King as Benefactor: Some Remarks on Ideal King-
ship in the Age of Hellenism”, en A. BULLOCH, E. S. GRUEN, A. A. LONG & A. STEWART 
(eds), Images and Ideologies: Self-Definition in the Hellenistic World, Berkeley, 1993, p. 7-
24. 

BURKETT (1991) = W. BURKETT, “Oriental Symposia: Contrasts and Parallels”, en W. J. SLATER 
(ed.), Dinning in a Classical Context, Ann Arbor, 1991, p. 7-24. 

BURTON (1998) = J. BURTON, “Women’s Commensality on the Ancient Greek World”, G&R 
45 (1998), p. 143-165. 

CARLIER (2000) = P. CARLIER, “Homeric and Macedonian Kingship”, en R. BROCK & 
S. HODKINSON (eds), Alternatives to Athens, Oxford, 2000, p. 259-268. 

CARNEY (2007) = E. CARNEY, “Symposia and the Macedonian Elite: The Unmixed Life”, 
Syllecta Classica 18 (2007), p. 129-180. 

CARNEY (2008) = E. CARNEY, ‘The Role of the Basilikoi Paides at the Argead Court’, en 
T. HOWE & J. REAMES (eds), Macedonian Legacies: Studies in Ancient Macedonian 
History and Culture in Honor of Eugene N. Borza, Claremont, 2008, p. 145-164. 

CARNEY (2014) = E. CARNEY, “Women and Symposia in Macedonia”, en T. HOWE, E. E. 
GARVIN & G. WRIGHTSON (eds), Greece, Macedon and Persia. Studies in Social, Political 
and Military History in Honour of W. Heckel, Oxford, 2014, p. 32-40. 

CEREZO MAGÁN (1999) = M. CEREZO MAGÁN, “Embriaguez y vida disoluta en las Vidas”, en 
J. G. MONTES, M. SÁNCHEZ & R. J. GALLÉ (coords.), Plutarco, Dionisio y el vino: actas del 
VI Simposio Español sobre Plutarco, Madrid, 1999, p. 171-180. 

COHEN (1995) = A. COHEN, “Alexander and Achilles – Macedonians and Mycenaeans”, en 
J. B. CARTER & S. P. MORRIS (eds), The Ages of Homer: A Tribute to Emily Townsend 
Vermeule, Austin, 1995, p. 483-505. 

COLLINS (2012) = A. COLLINS, “Alexander the Great and the Office of edeatros”, Historia 61 
(2012), p. 414-420. 

COPPOLA (2010) = A. COPPOLA, “Alexander’s Court”, en B. JACOBS & R. RÖLLINGER (eds), 
Der Achämenidenhof, Wiesbaden, 2010, p. 139-152. 

CORNER (2012) = S. CORNER, “Did ‘Respectable’ Women Attend Symposia?”, G&R 59 (2012), 
p. 34-45. 

DOMINGO GYGAX (2013) = M. DOMINGO GYGAX, “Gift-Giving and Power Relationships in 
Greek Social Praxis and Public Discourse”, en M. L. SATLOW (ed.), The Gift in Antiquity, 
Oxford, 2013, p. 41-60. 



26 CL. ZARAGOZÀ-SERRANO & B. ANTELA-BERNÁRDEZ 
 
 
DUNBABIN (1998) = K. M. DUNBABIN, “Ut Graeco More Biberetur: Greeks and Romans on the 

Dining Couch”, en I. NIELSEN & H. S. NIELSEN (eds), Meals in a Social Context. Aspects of 
Comunal Meal in the Hellenistic and Roman World, Aarhus, 1998, p. 81-100. 

ENGELS (1978) = D. W. ENGELS, Alexander the Great and the Logistics of the Macedonian 
Army, Berkeley, 1978. 

ÉTIENNE (2002) = R. ÉTIENNE, “La Macédoine entre Orient et Occident : essai sur l’identité 
macédonienne au IV

e siècle av. J.-C.”, en C. MÜLLER & Fr. PROST (coord.), Identités et 
cultures dans le monde méditerranéen antique, Paris, 2002, p. 253-275. 

FAURE (1982) = P. FAURE, La vie quotidienne des armées d'Alexandre, Paris, 1982. 
FISHER (2000) = N. FISHER, “Symposiasts, Fish-Eaters and Flatterers: Social Mobility and 

Moral Concerns in Old Comedy”, en D. HARVEY & J. WILKINS (eds), The Rivals of 
Aristophanes. Studies in Athenian Old Comedy, London, 2000, p. 355-396. 

FREDRICKSMEYER (2000) = E. FREDRICKSMEYER, “Alexander and the Kingship of Asia”, en 
A. B. BOSWORTH & E. BAYNHAM (eds), Alexander the Great in Fact and Fiction, Oxford, 
2000, p. 136-166. 

FREDRICKSMEYER (2003) = E. FREDRICKSMEYER, “Alexander’s Religion and Divinity”, en 
J. ROISMAN (ed.), Brill’s Companion to Alexander the Great, Leiden, 2003, p. 257-278. 

GÓMEZ, MESTRE (2009) = P. GÓMEZ & F. MESTRE, “The Banquets of Alexander”, en 
J. RIBEIRO FERREIRA et al. (eds), Symposion and Philanthropia in Plutarch, Coimbra, 2009, 
p. 211-223. 

HAMILTON (1999) = J. R. HAMILTON, Plutarch: Alexander, Bristol, 1999. 
HAMMOND (1990) = N. G. L. HAMMOND, “Royal Pages, Personal Pages and Boys Trained in 

the Macedonian Manner during the Period of the Temenid Monarchy’, Historia 39 (1990), 
p. 261-290. 

HECKEL (1992) = W. HECKEL, The Marshals of Alexander’s Empire, London, 1992. 
HECKEL (2006) = W. HECKEL, Who is Who in the Age of Alexander the Great, Oxford, 2006. 
HÉNAFF (2013) = M. HÉNAFF, “Ceremonial Gift-Giving: The Lessons of Anthropology from 

Mauss and Beyond”, en M. L. SATLOW (ed.), The Gift in Antiquity, Oxford, 2013, p. 12-24. 
KIENAST (1973) = D. KIENAST, Philipp II. von Makedonien und das Reich der Achaimeniden, 

München, 1973. 
KOTTARIDI (2011) = A. KOTTARIDI, “The Royal Banquet: a Capital Institution”, en 

A. KOTTARIDI & S. WALKER (eds), From Heracles to Alexander the Great, Oxford, 2011, 
p. 167-180. 

KOULAKIOTIS (2005) = E. KOULAKIOTIS, “Domination et résistance à la cour d’Alexandre : le 
cas des Basilikoi Paides”, en V. I. ANASTASIADIS, P. N. DOUKELLIS (eds), Esclavage 
antique et discriminations socio-culturelles, Berna, 2005, p. 167-182. 

LEWIS (1987) = D. M. LEWIS, “The King’s Dinner (Polyaenus IV 3.32)” AchHist 2 (1987), 
p. 89-91. 

MACURDY (1930) = G. H. MACURDY, “The Refusal of Callisthenes to Drink the Health of 
Alexander”, JHS 50 (1930), p. 294-297. 

MCQUEEN (1995) = E. I. MCQUEEN, Diodorus Siculus: The Reign of Philip II. The Greek and 
Macedonian Narrative from Book XVI, Bristol, 1995. 

MILANEZI (2013) = S. MILANEZI, “Les noces de Caranos de Macédoine”, en C. GRANDJEAN, 
C. HUGONIOT & Br. LION (ed.), Le banquet du monarque dans le monde antique. Table des 
hommes, Rennes, 2013, p. 343-372. 

MILLER (1991) = M. MILLER, “Foreigners at the Greek Symposium?”, en W. J. SLATER (ed.), 
Dinning in a Classical Context, Ann Arbor, 1991, p. 67-68; 

MOLINA MARÍN (2009) = A. I. MOLINA MARÍN, “Política y confrontación en los banquetes 
macedonios”, en J. RIBEIRO FERREIRA, D. LEÃO, M. TRÖSTER & P. BARATA DIAS (eds), 
Symposion and Philanthropia in Plutarch, Coimbra, 2009, p. 201-209. 



  EL SIMPOSIO DE ALEJANDRO 27 
 
 
MURRAY (1991) = O. MURRAY, “War and the Symposion”, en W. J. SLATER (ed.), Dining in a 

Classical Context, Ann Arbor, 1991, p. 83-108. 
MURRAY (1996) = O. MURRAY, “Hellenistic Royal Symposia”, en P. BILDE et al. (eds), Aspects 

of Hellenistic Kingship, Aarhus, 1996, p. 15-28. 
NADEAU (2010) = R. NADEAU, Les manières de table dans le monde gréco-romain, Tours, 

2010. 
NIELSEN (1998) = I. NIELSEN, “Royal Banquets: The Development of Royal Banquets and 

Banqueting Halls from Alexander to the Tetrarchs”, en I. NIELSEN & H. S. NIELSEN (eds), 
Meals in a Social Context. Aspects of Comunal Meal in the Hellenistic and Roman World, 
Aarhus, 1998, p. 102-133. 

NOTARIO (2011a) = F. NOTARIO, “Imágenes de manjares. Reflexiones en torno a la iconografía 
de la pesca y el pescado en las sociedades griegas”, en P. FERNÁNDEZ URIEL & 
I. RODRÍGUEZ LÓPEZ (eds), Iconografía y Sociedad en el Mediterraneo Antiguo, Madrid, 
2011, p. 147-155. 

NOTARIO (2011b) = F. NOTARIO, “Comer como un rey: percepción e ideologia del lujo 
gastronómico entre Grecia y Persia”, en E. MUÑIZ, J. M. CORTÉS COPETE & R. GORDILLO 
(eds), Grecia ante los imperios, Sevilla, 2011, p. 93-106. 

NOTARIO (2013) = F. NOTARIO, “Historiografía ficticia y prácticas simposiacas regias: la 
Ciropedia”, Revista de Historiografía 18 (2013), p. 31-40. 

O’BRIEN (1992) = J. M. O’BRIEN, Alexander The Great. The Invisible Enemy, London, 1992. 
OLAGUER-FELIU (2000) = F. OLAGUER-FELIU, Alejandro Magno y el arte, Madrid, 2000. 
PELLIZER (1999) = E. PELLIZER, “Outlines of a Morphology of Sympotic Entertainment”, en 

P. MURRAY (ed.), Sympotica. A Symposium on the Symposion, Oxford, 1999, p. 178-184. 
POWNALL (2009) = F. S. POWNALL, “The Decadence of the Thessalians: A Topos in the Greek 

Intellectual Tradition from Critias to the Time of Alexander”, en P. V. WHEATLEY & 
R. HANNAH (eds), Alexander and His Successors: Essays from the Antipodes, Claremont, 
2009, p. 237-260. 

POWNALL (2010) = F. POWNALL, “The Symposia of Philip II and Alexander III of Macedon. 
The View from Greece”, en D. OGDEN & E. CARNEY (eds), Philip II and Alexander the 
Great: Father and Son, Lifes and Afterlifes, Oxford, 2010, p. 55-65, 256-260. 

PRANDI (2013) = L. PRANDI, Diodoro Siculo. Biblioteca storica, libro XVII. Commento storico, 
Milano, 2013. 

ROCCONI (2004) = E. ROCCONI, “Women Players in Ancient Greece: The Context of Symposia 
and the Socio-Cultural Position of psaltriai and aulêtrides in the Classical World”, en 
E. HICKMANN et al. (eds), Music Archaeology in Context, Rahden, 2004, p. 336-344. 

ROSSI (1971) = L E. ROSSI, “I generi letterari e le loro leggi scritte e non scritte nelle letterature 
classiche”, BICS 18 (1971), p. 69-94.  

ROTROFF (1996) = S. ROTROFF, The Missing Krater and the Hellenistic Symposium: Drinking 
in the Age of Alexander the Great, Christchurch, 1996. 

SANCISI-WEERDENBUNG (1989) = H. SANCISI-WEERDENBUNG, “Gifts in the Persian Empire”, en 
P. BRIANT (ed.), Le tribut dans l'Empire perse, Paris, 1989, p. 129-146. 

SANCISI-WEERDENBUNG (1993) = H. SANCISI-WEERDENBURG, “Alexander and Persepolis”, en 
J. CARLSEN et al. (eds), Alexander the Great. Reality and Myth, Roma, 1993, p. 177-188. 

SANCISI-WEERDENBUNG (1995) = H. SANCISI-WEERDENBURG, “Persian Food. Stereotypes and 
Political Identity”, en J. WILKINS, D. HARVEY & M. DOBSON (eds), Food in Antiquity, 
Exeter, 1995, p. 286-302. 

SAWADA (2010) = N. SAWADA, “Social Customs and Institutions: Aspects of Macedonian Elite 
Society”, en I. WORTHINGTON & J. ROISMAN (eds), A Companion to Ancient Macedonia, 
Oxford, 2010, p. 392-408. 



28 CL. ZARAGOZÀ-SERRANO & B. ANTELA-BERNÁRDEZ 
 
 
SIRINELLI (1993) = J. SIRINELLI, Les enfants d’Alexandre: La littérature et la pensée grecques 

(331 av. J.-C. – 519 ap. J.-C.), Paris, 1993. 
SMITH (1993) = R. R. SMITH, Kings and Philosophers, en A. BULLOCH et al. (eds), Images and 

Ideologies: Self-Definition in the Hellenistic World, Berkeley, 1993. 
SPAWFORTH (2007) = T. SPAWFORTH, “The Court of Alexander the Great between Europe and 

Asia”, en A. J. S. SPAWFORTH (ed.), The Court and Court Society in Ancient Monarchies, 
Cambridge, 2007, p. 82-120. 

STROOTMAN (2013) = R. STROOTMAN, “Dynastic Courts of the Hellenistic Empires”, en 
H. BECK (ed.), A Companion to Ancient Greek Government, Oxford, 2013, p. 38-53.  

TITCHNER (1999) = F. B. TITCHNER, “Everything to do with Dionysus: Banquets in Plutarch’s 
Lives”, en J. G. MONTES CALA, M. SÁNCHEZ ORTIZ DE LANDALUCE & R. J. GALLÉ CEJUDO 
(coord.), Plutarco, Dionisio y el vino, Madrid, 1999, p. 491-499. 

TOMLISON (1970) = R. A. TOMLISON, “Ancient Macedonian Symposia”, Ancient Macedonia 1 
(1970), p. 308-315. 

VAN OPPEN (2013) = B. VAN OPPEN, “The Susa Marriages. A Historiographical Note”, Anc. 
Soc 44 (2013), p. 2-7. 

VELAZQUEZ MUÑOZ (2011) = J. VELAZQUEZ MUÑOZ, “El Gran Rey en movimiento: Banquetes 
y partetaš”, Espacio, Tiempo y Forma 24 (2011), p. 161-188. 

VÖSSING (2013) = K. VÖSSING, “Alexandre au banquet entre amis et sujets: la proskynèse”, en 
C. GRANDJEAN, Chr. HUGONIOT & Br. LION (ed.), Le banquet du monarque dans le monde 
antique, Rennes, 2013, p. 231-260. 

WARDLE (2003) = K. A. WARDLE, D. WARDLE & N. M. H. WARDLE, “The Symposium in 
Macedonia: A Prehistoric Perspective”, AEMTH 15 (2003), p. 631-643. 

WECOWSKI (2002) = M. WECOWSKI, “Homer and the Origins of the Symposion”, en 
F. MONTANARI (ed.), Omero Tremila Anni Dopo, Roma, 2002, p. 625-637. 

WECOWSKI (2013) = M. WECOWSKI, “Slaves or Aristocrats? Naked Boys in the Archaic 
symposion”, Przegląd Humanistyczny 2 (2013), p. 37-43. 

WILKINS (2013) = J. WILKINS, “Le banquet royal perse vu par les Grecs”, en C. GRANDJEAN, 
C. HUGONIOT & Br. LION (ed.), Le banquet du monarque dans le monde antique. Table des 
hommes, Rennes, 2013, p. 163-171. 


