
m
ir

m
a

n
d

a

20

N
Ú

M
. 1

2-
13

 2
01

7-
20

18
 •

 P
à

g
. 2

0-
33

Identitats,  
fluxos migratoris  
i límits fronterers Joan Enric Campà 

i Molist

Introducció a la identitat vista des del fet històric
És probable que l’ésser humà sigui massa orgullós i idealista a l’hora 

d’acceptar la seva història, perquè, per a això, ha de considerar la intermina-
ble narració de les identitats, les cròniques migratòries i les creacions fron-
tereres de la pròpia espècie, aspectes que mostren una infinitat de disbarats 
comesos i oblits gens dignes d’aplaudiment i de difícil digestió.

Tant les identitats, les migracions com les fronteres són conceptes interre-
lacionats que es retroalimenten a si mateixos; no obstant això, el concepte iden-

titat aporta un ampli ventall de problemàtiques perquè és una idea perillosa-
ment confusa i, des de determinats punts de vista, fictícia. L’òptica etimològica 
i lexicogràfica del concepte es refereix a l’allò que és idèntic, a aquella constitució 
de qualitats que conformen la semblança i dissemblança amb allò amb què es 
compara, sigui des de qualitats nacionals, culturals, lingüístiques, religioses o 
genètiques fins a il·lusòries qualitats racials o ètniques. La perillositat del propi 
concepte, i més nocivament la idea de la “identitat pura”, sorgeix d’aquelles 
qualitats quan són qualificades d’incloents o excloents i que defineixen els lí-
mits fronterers d’allò que és identitari; perquè d’aquestes qualificacions han 
sorgit i perduren els fonaments amb els quals s’edifiquen el dret i la justícia.

Les divisions frontereres, a més, no solament fiten allò que defineix la 
identitat, sinó també les seves possibilitats d’acció i exercici; són l’eina amb 
la qual es defineix i acota allò que és propi i allò que és legítim. En la mateixa 



m
ir

m
a

n
d

a
Id

e
n

tit
a

ts
, fl

u
xo

s 
m

ig
ra

to
ris

 i 
lím

its
 fr

o
n

te
re

rs
 •
 Jo

a
n 

En
ric

 C
a

m
p

à
 i 

M
o

lis
t

21

equació, els fluxos migratoris entren en l’escena històrica donant pas a con-
trovèrsies i violents conflictes entre identitats humanes, des del plànol jurídic-
polític, social-cultural-lingüístic i/o religiós-ideològic. Tals col·lisions entre 
identitats han desemmascarat la polèmica discussió sobre el concepte humani-

tat i el concepte animalitat; això no obstant, és evident que tant la racionalitat 
com l’emotivitat, encara que sigui en diferents graus, no són una característica 
exclusiva de l’espècie humana.1 No oblidem, segons els escrits de fra Ginés de 
Sepúlveda, la interpretació que tenien els colons espanyols sobre la identitat 
nadiua del Carib, la qual no era considerada de naturalesa humana; inter-
pretació contrària al reconeixement afavorit per fra Bartolomé de les Casas.  
Tampoc no és possible oblidar, com la més vergonyosa de les tragèdies huma-
nes del segle xx, els arguments i efectes antisemites del III Reich amb els quals 
es procurava elevar la utòpica puresa de la identitat ària, i consecutivament 
al fracàs del nazisme, el naixement de la crisi identitària de l’Alemanya post-
conflicte. 

Els factors que constitueixen les identitats adquireixen una importàn-
cia cabdal a l’hora d’interrelacionar-se amb el món, factors que determinen 
la percepció i la interpretació d’allò que és diferent/d’allò que és semblant i el 
comportament davant d’“un mateix” i davant “l’altre”. Per a l’abordatge de 
l’estudi de les identitats, hem de recórrer diversos “espais” que poden ajudar 
la nostra comprensió sobre les identitats, els fluxos migratoris i els límits fron-
terers. Comencem.

La fragilitat de la identitat i l’autoritat  
de la temporalitat

Tal com sosté el filòsof Francesc Torralba,2 “les identitats són poroses i 
permeables, impures i vulnerables; el mite de la puresa representa l’argument 
de la barbàrie i l’exclusió”. En conseqüència, el panta rei que defineix la fluèn-
cia constant del tot, contràriament a la permanència estàtica de Parmènides, 
s’ofereix com a resposta per classificar el desenvolupament de les identitats 
que, inicialment, es fonamenten a partir de factors nacionals, socials, cultu-
rals, lingüístics i/o religiosos. Per això, el desenvolupament de la identitat és 
aquella acció que mai no cessa; és aquell substantiu que, buscant adjectius que 
el complementin, sempre està en procés, indefinidament i naturalment cap a 
l’eternament indeterminat.

Sense victòria aparent, la identitat procura determinar-se davant d’allò 
que és temporal, origina un conflicte entre l’efímer i el que persisteix, ja que 
les identitats migren, transfrontererament, cap a noves formacions i estruc-
tures que actualitzen la seva forma sempre caduca. No obstant això, el des-
envolupament de la identitat en el marc de les migracions internacionals no 
solament propicia mutacions de la identitat del subjecte o del grup, sinó que, 
col·lateralment, tendeix a produir canvis tant en la societat, cultura i llengua 

1.  Cal mencionar, en aquest primer 
punt, que existeixen “animals” que 
poden mostrar, clarament, qualitats 
emotives i racionals d’una manera 
superior a determinats éssers hu-
mans. Es tracta d’un dilema filosòfic 
que representa, tant per a Peter Sin-
ger, Hugo Tristam Engelhardt o John 
Harris, un dels eixos principals de la 
bioètica.
2.  Torralba, Francesc, Identidades, 
comunicació presentada en el III 
Congrés Internacional “Edificar la 
paz en el siglo xxi”, Fundación Carta 
de la Paz dirigida a la onu & pucmm 
- Santiago de los Caballeros, Repú-
blica Dominicana, maig de 2017.



m
ir

m
a

n
d

a

22

N
Ú

M
. 1

2-
13

 2
01

7-
20

18
 •

 P
à

g
. 2

0-
33

pròpies com globals —els contactes interculturals tendeixen a absorbir, canvi-
ar i complementar el pensament i l’acció social, sigui des de les formes de so-
cialització i de tradició cultural fins a la filtració de nou vocabulari i tècniques 
d’expressió. Per això, com a conseqüència de les migracions, entren en escena 
nous factors en la fórmula d’aquest desenvolupament universal, com el diàleg 
intercultural de perspectives i el naixement de nous pensaments, polítiques i 
ideologies;3 les variacions demogràfiques dels estats i els índexs de fecunditat, 
natalitat, mortalitat i morbiditat; la fluctuació de divises i nous mercats; i la 
possible formació de minories nacionals, culturals, ètniques, lingüístiques o 
religioses4 en el país d’acollida. 

En relació amb la identitat d’un migrant, l’actor que transita de manera 
migratòria entre fronteres geopolítiques, podem identificar-li bàsicament dos 
tipus d’identitat: una d’individual i una de col·lectiva. La identitat personal 
pot definir-se com aquella estructura mental que, a partir de pensaments tra-
duïts en principis i emocions convertides en sentiments, constitueix individu-
alment el jo de si mateix. D’altra banda, la identitat col·lectiva es desencadena 
per factors de vincle i pertinença a un col·lectiu, a l’adequació d’aquesta sub-
jectivitat a un grup humà en concret. En altres paraules, la identitat personal 
es defineix, des d’una microvisió, com aquell conjunt de particularitats indi-
viduals que conformen la mateixitat del subjecte, mentre que la identitat col·
lectiva es defineix, des d’una macrovisió, com aquell vincle entre les particu-
laritats del subjecte i l’alteritat.

La voluntat en l’impuls de migrar i la flexibilitat  
de la identitat

Les migracions, malgrat la diversitat de tipus i causes que les definei-
xen, poden descriure’s generalment com aquella supervivència humana més 
primària, com aquella expressió de la nostra voluntat per protegir les nostres 
necessitats i il·lusions mitjançant el canvi d’ubicació. Des del punt de vista 
geopolític, per tant, es tractaria del trasllat a un estat aliè per tal de trobar allò 
que anhelem en el propi; “si l’Estat del qual soc nacional no pot oferir-me el 
dret a una vida digna,5 la qual anhelo i considero merescuda, el buscaré en un 
estat aliè que sí que pugui oferir-me’l”.

Des d’aquesta perspectiva, les migracions poden interpretar-se com 
aquella baula pertanyent a la concatenació de causes que sorgeix del fracàs es-
tatal, de la decepció dels ciutadans per no tenir coberts determinats drets. Per 
això, la migració és la revelació de la voluntat de viure enfocada on el benestar 
d’un individu pugui, amb més possibilitats, trobar-se a resguard de perjudicis 
i conflictes; una voluntat creadora que inventa noves sendes per substituir 
una condició de vulnerabilitat i desemparament per una condició d’immu-
nitat i benestar. No obstant això, aquest tipus d’excursió no està exempta de 
contratemps, pot representar la salvació del migrant però, en el contacte en-

3.  Amb la possibilitat que, moltes 
d’elles, tinguin un caràcter excloent 
originat tant per l’alt grau de dife-
rència sociocultural en un territori 
en concret i les maneres d’interpretar 
tals diferències com per factors histò-
rics i polítics.
4.  Segons les polítiques migratòries 
de cada Estat, relatives a la integra-
ció dels immigrants, la percepció i 
interpretació sociocultural dels nou-
vinguts pot variar i, col·lateralment, 
la seva adequació al territori pot 
millorar. D’aquesta manera, la gene-
ració de minories podria no ser tan 
problemàtica, o, possiblement, no 
existiria.
5.  Interdependent amb el dret a 
una feina, a un habitatge, a l’accés a 
la salut pública, a una educació com-
petent, entre tants altres drets vincu-
lats a una “qualitat de vida”.



m
ir

m
a

n
d

a
Id

e
n

tit
a

ts
, fl

u
xo

s 
m

ig
ra

to
ris

 i 
lím

its
 fr

o
n

te
re

rs
 •
 Jo

a
n 

En
ric

 C
a

m
p

à
 i 

M
o

lis
t

23

tre la identitat migratòria i la identitat receptora, també pot representar un 
risc; poden originar-se complexitats socioculturals, polítiques, lingüístiques 
i/o religioses que dificulten el trànsit i l’acomodació de qui migra. D’aquesta 
manera, la capacitat d’adaptació i adequació dels principis personals i el grau 
de mal·leabilitat de la identitat del migrant representen, stricto sensu, la causa 
primera de la seva supervivència i del seu benestar. 

Per tant, en parlar de les migracions podem referir-nos-hi com un “acte 
de valentia” per emancipar-se o escapar-se, o com un “acte de covardia” per 
abandonar o desatendre; diferència originada per la interpretació de les causes 
i les maneres de la migració. En referència a “l’acte de valentia”, cal esmentar 
que el coratge de “llançar-se de cap al món” a la recerca dels drets que un in-
dividu creu merèixer pot ser colossal, i més encara quan la recerca es realitza 
en un país on la cultura, la política, la llengua, la religió o els hàbits més bàsics 
de la societat són notòriament diferents als de la cultura pròpia.

Per això, el caràcter psicorígid de la identitat pot suposar un obstacle 
en aquesta aventura, perquè l’absorció i la plasticitat que es requereix és fo-
namental per a la preservació del raciocini del migrant i per a l’estabilitat de 
la societat receptora. En funció dels graus de distinció cultural i lingüística 
entre identitats, el migrant ha d’estar disposat a flexibilitzar la seva identi-
tat i, probablement, a formar part d’una minoria vulnerable i desemparada 
jurídicament i socialment. Des de l’altre costat de la bretxa, la identitat so-
ciocultural del país d’acolliment pot adoptar, o no, un caràcter inclusiu en-
vers la migració; un desafiament que posa a prova les capacitats polítiques, 
jurídiques, socioculturals, religioses i econòmiques del propi Estat i societat. 
En aquest sentit, tant la identitat del migrant com la identitat receptora no 
solament són vulnerables a patir mutacions, sinó que, més difícilment, estan 
forçades a viure aquesta metamorfosi en pro de la convivència, la solidaritat 
i l’estabilitat general.

Els límits de la migració i el caràcter de la frontera
En aquest punt, el paper de les fronteres pot considerar-se elemental des 

de diferents òptiques però, generalment, es concep des de la seva condició 
paternalista de protecció i desprotecció; aquelles ens uneixen amb “l’igual” 
i ens separen de “l’altre” a manera de suport, ens guarden distància sobre el 
que esdevé “a l’altre costat” i ens uneixen, a manera de salvaguarda i refugi, 
amb el que queda “al costat propi”. Per això, la frontera inclou i exclou al 
mateix temps en la seva condició de transitable per part dels migrants, però 
des d’una òptica subjectiva, pel seu ampli sentit polisèmic, el concepte remet 
a una perspectiva que delimita constitutivament la identitat.

Tant la condició geopolítica de les fronteres, relatives als límits espacials 
de l’exercici polític-jurídic de les sobiranies, com la condició psicofronterera 
d’un individu, relatives als límits de la identitat i de les relacions amb “l’al-



m
ir

m
a

n
d

a

24

N
Ú

M
. 1

2-
13

 2
01

7-
20

18
 •

 P
à

g
. 2

0-
33

tre”, la frontera distorsiona, a manera de lent, la interpretació del “diferent” 
i del “semblant” concebent-lo, bé com l’invasiu, l’estrany, el desconegut o el 
nociu, bé com l’afectuós, el semblant, l’amigable o el beneficiós. Per tant, les 
fronteres poden considerar-se com a “origen” i “fi” de les identitats i de les 
relacions entre elles; des de la identificació i interacció amb “el semblant” fins 
a la des-identificació i des-interacció amb “el diferent”. En aquest sentit, les 
fronteres ens aporten la possibilitat de superar-nos i afrontar el que crèiem 
superat, especialment l’examen de les relacions suprafrontereres tant d’un 
mateix com del grup.

D’aquesta manera, si be la frontera pot considerar-se la cicatriu6 de les 
identitats, també és cert que representa un estímul en la recerca de noves sen-
des per a des-quimeritzar la tan anhelada pau internacional i interpersonal. 
Els drets humans, des del 1948, procuren establir un diàleg per conciliar els 
ordenaments jurídics nacionals amb la Declaració Universal dels Drets Hu-
mans;7 conjuminar internacionalment les identitats mitjançant principis uni-
versals. No obstant això, malgrat l’estat “embrionari” de tants drets i disposi-
cions universals en un entorn global d’interpretacions8 dispars sobre les for-
mes i possibilitats d’integrar-los en els ordenaments jurídics estatals contínua 
sent un repte per superar. La il·lusió de la puresa, de la permanència, de la 
infal·libilitat i de l’autenticitat de les identitats continua obstaculitzant, mal-
grat els esforços de la Comunitat Internacional, la connexió i la comunió entre 
la identitat en particular i l’ésser humà en general. 

En aquest punt, sembla un desafiament colossal debatre sobre com pro-
piciar la pau sense considerar les fractures de les identitats i de les seves rela-
cions en la història. Un exemple esclaridor és la identitat dels catalans, bascos, 
gallecs i aranesos a Espanya —identitats considerades, per les Nacions Unides, 
com a “pobles culturals territorialitzats”—; els corsos, els bretons o els alsa-
cians a França; els bavaresos a Alemanya; els valons i flamencs a Bèlgica; els 
tirolesos a Itàlia; els escocesos, gal·lesos i irlandesos a Gran Bretanya; els antics 
kosovars i actuals hongaresos a Sèrbia; els albanesos a Macedònia, els serbis 
de la República Srpska dins la República Federal de Bòsnia i Hercegovina; els 
kurds a Turquia i a l’Iraq; els uigurs i mogols a Xina; i un llarg i curull etcètera 
amb el qual exposar exemples d’autèntics conflictes entre identitats.9

La supervivència de la identitat i la necessitat  
de conflicte

El conflicte en les relacions entre identitats, considerat com a inevitable 
i necessari des de determinats corrents filosòfics —com per exemple, des de 
la concepció filosòfica d’Emmanuel Lévinas—, no solament pot interpretar-se 
com un enfrontament basat en les diferències, sinó que també pot percebre’s 
com una manera d’autodeterminació i reafirmació d’aquestes diferències; 
“t’anul·laré amb la finalitat de sobreviure, perseverar i reafirmar-me”. 

6.  Prenent com a exemples el Trac-
tat de Westfàlia (1648), el Tractat dels 
Pirineus (1659), el Tractat de Versa-
lles (1919) o el Tractat de París (1947), 
els quals varen delimitar geopolíti-
cament i relacionalment les nacions 
i propiciaren, posteriorment al con-
flicte, una estabilitat interestatal o 
internacional.
7.  I altres tractats internacionals 
com la Convenció sobre l’eliminació 
de totes les formes de discrimina-
ció contra la dona (creada al 1946 i 
firmada per les Nacions Unides al 
1979), la Convenció sobre els drets 
del nen (creada al 1990), la Decla-
ració sobre els drets de les persones 
pertanyents a minories nacionals o 
ètniques, religioses i lingüístiques 
(creada al 1992), el Conveni marc per 
a la protecció de les minories nacio-
nals (1998), entre tantes altres cartes 
internacionals de protecció.
8.  Alguns estats perceben i inter-
preten la Declaració Universal de Drets 
Humans com un mer invent occi-
dental. Per exemple, representa una 
tasca ben difícil conciliar els drets 
humans i la xaria (o llei islàmica), es-
pecialment per les severes penalitza-
cions que castiguen els hadd (ofenses 
o crims), els quals son completament 
contraris als principis que sustenten 
els drets humans.
9.  Molts d’aquests pobles, víctimes 
de conflictes armats i autèntiques 
calamitats que denigren la mateixa 
naturalesa humana.





m
ir

m
a

n
d

a

26

N
Ú

M
. 1

2-
13

 2
01

7-
20

18
 •

 P
à

g
. 2

0-
33

Una identitat, principalment, entrarà en conflicte amb una altra quan 
aquesta es trobi, o li sembli trobar-se, en situació de vulnerabilitat i perill; 
quan es trobi amb la possibilitat de ser ofesa, reemplaçada, superada o ani-
quilada. En aquest punt, el grau de violència usada per la identitat opressora 
pot ser proporcional al grau de la seva immaduresa o inestabilitat, mentre 
que el grau d’immaduresa o inestabilitat és proporcional al grau de satis-
facció de la seva coherència o de la seva constitució. Des de l’altre costat del 
conflicte, la identitat oprimida pot, relativitzant el factor numèric o factor 
non-dominance,10 restar en el desemparament juridicopolític i ser exclosa soci-
alment, però sorgeixen determinades preguntes que convé exposar en aques-
tes pàgines: les identitats són excloents i jerarquitzants o, contràriament, son 
incloents i equitatives entre elles? Aquesta condició excloent o incloent de les 
identitats és inherent a la naturalesa humana o s’adquireix “artificialment”? 
Els contactes i relacions entre identitats impliquen, a fortiori, un conflicte entre 
elles? Pot una identitat individual pertànyer a diverses identitats col·lectives 
sense que s’entri en conflicte? Pot aquesta pertinença col·lectiva aniquilar o 
dissoldre la identitat personal de qui concerneix? Pot una identitat personal 
sobreviure sense pertànyer a cap identitat col·lectiva?

Des d’un punt de vista subjectiu, la metamorfosi de la identitat és un 
exercici que ens condueix al coneixement més primitiu i fonamental, un ritu 
introspectiu de “conèixer-se a un mateix”. Ja en l’època presocràtica, Heràclit 
afirmava que conèixer-se a un mateix era una obligació pròpia de tot home, 
encara que va ser Sòcrates11 qui destaca tal examen com la primera passa del 
“llarg passeig cap a la saviesa”. Aquesta interiorització requereix un conjunt 
d’eines intel·lectuals i emocionals per modelar la pròpia forma existencial i, al 
mateix temps, entrar en conflicte amb un mateix en l’etern procés de ser. 

D’acord amb això, doncs, la nostra identitat és esculpida com un escul-
tor afaiçona una figura de marbre, ja que a partir de l’extracció de les parts 
supèrflues del bloc, l’ésser humà es modela conflictivament a si mateix amb 
la finalitat de contemplar la seva pròpia forma individual, la seva identitat 
com a obra final. Aquest modelatge és excloent i incloent al mateix temps, 
perquè amb el cisell de la raó aprenem a destriar entre allò que és necessari 
i allò que és innecessari en el marc del conflicte i la caducitat. En l’obra l’es-
cultor desxifra una tekné ètica-estètica que redescobreix, de manera perenne, 
la caduca forma identitària; una tècnica que manifesta l’inacabable procés 
d’aprendre a no-ser i de desaprendre a ser.

La perillositat de la inestabilitat i l’origen  
de la tragèdia

Tota construcció mereix, per a l’eficàcia i eficiència de l’edificació que 
ha de suportar, una base resistent, uns fonaments flexibles, unes estructures 
mal·leables i, especialment, un constructor coherent en l’equilibri d’aquests 

10.  El factor numèric d’una minoria 
pot ser superflu en tal confrontació, 
perquè el factor més influent es el 
grau de potència política, social, ad-
ministrativa, cultural i militar de la 
identitat. Recordem com a exemple 
el règim de l’apartheid com una mi-
noria notòriament poderosa a efec-
tes polítics, administratius i militars 
respecte a la població sud-africana, 
la qual superava numèricament la 
colònia estrangera. Un altre exemple 
es manifesta amb la colonització es-
panyola en un territori on els pobles 
i comunitats indígenes eren una ma-
joria.
11.  El Sòcrates presentat per Plató 
dins Apologia i Alcibíades I.



m
ir

m
a

n
d

a
Id

e
n

tit
a

ts
, fl

u
xo

s 
m

ig
ra

to
ris

 i 
lím

its
 fr

o
n

te
re

rs
 •
 Jo

a
n 

En
ric

 C
a

m
p

à
 i 

M
o

lis
t

27

factors; el desordre i la falta de correspondència poden considerar-se la recep-

ta de la tragèdia. La identitat, de la mateixa manera, requereix tals elements 

per a la seva conformació i, per això, l’equilibri entre l’emocional i el racional 

del constructor és fonamental per seguir un ordre coherent en la construcció. 

No obstant, resulta inevitable que els factors externs a una identitat no 

n’alterin i en condicionin el desenvolupament, perquè un individu no pot 

evitar les conseqüències que propicien les decisions dels altres; de la matei-

xa manera que un edifici no pot construir-se sense considerar els constants 

canvis climatològics i geològics. Idènticament a l’estratègia plantejada en una 

partida d’escacs, la qual va canviant en funció de les jugades del contrincant, 

la nostra identitat està obligada a acceptar els factors externs del context que 

l’envolten. Aquesta no solament és el resultat de les nostres obres sinó també 

de les nostres decisions en els esdeveniments que succeeixen, “les circumstàn-

cies donades i els nostres propòsits bàsics es poden comparar amb les forces 

que tiren en dues direccions diferents, i la diagonal resultant és el curs de la 

nostra vida”.12 D’acord amb aquestes idees, és fonamental considerar aquests 

factors, tant els interns propis com els externs aliens, a l’hora de reflexionar 

sobre la formació i el desenvolupament de la identitat, perquè, contràriament, 

s’estaria fent una crida alarmant a la inestabilitat, a la por i, causalment, al 

conflicte amb “l’altre”. En aquest punt, la por de la identitat, originada per 

la seva pròpia inestabilitat fundacional i constitucional, és el distingit atribut 

partícip del conflicte que és a l’origen de la tragèdia. 

Com en tantes desastroses ocasions, s’al·ludeix tant a la pau com a Déu, o 

fins i tot a la veritat, per argumentar les causes d’un conflicte entre identitats, 

però cal reiterar que la inestabilitat en la constitució identitària, amb la por 

com a resultant, són la causa primera de tot conflicte i enfrontament. Consi-

derant aquest punt de vista, contemplar l’escenari humà des de la platea del 

l’univers és contemplar el món humà com un manicomi macabre i irracional; 

un combat que té com a objectiu obtenir una suposada raó i una suposada 

veritat absoluta per suplementar, en virtut de la inestabilitat i la por, els buits 

i malformacions de la pròpia identitat.

La vulnerabilitat de la minoria i la quimera  
de la democràcia

Allò que és minoritari expressa, a priori, un valor numèricament inferior 

a una majoria restant que completa el conjunt; no obstant això, també pot 

acaparar una àmplia varietat de factors, que, allunyats de tal condició numè-

rica, determinen el seu significat primari i, per tant, la seva aplicació. El mot 

s’origina des de la paraula llatina minor (‘menor’) i del sufix -ia (que designa 

una qualitat o estat), però la idea conceptual del mot pot fer un gir complet, 

perquè, tal com s’ha descrit anteriorment mitjançant el factor non-dominance, 

12.  Schopenhauer, Arthur, El Arte 
de ser feliz, Ed. Herder, Barcelona, 
2000, p. 70.



m
ir

m
a

n
d

a

28

N
Ú

M
. 1

2-
13

 2
01

7-
20

18
 •

 P
à

g
. 2

0-
33

una minoria pot considerar-se “superior” en virtut de factors polítics, socials, 
administratius, culturals i militars davant la majoria que completa el conjunt.

No obstant això i més comunament, la identitat cultural, nacional, social, 
lingüística o religiosa de la minoria pot convertir-se en un grup humà vul-
nerable enfront d’una majoria considerada sobirana. A partir dels fluxos mi-
gratoris i els traços fronterers dibuixats al llarg de la història, s’ha originat la 
necessitat de conviure entre la diversitat humana; un repte que encara genera 
massa llàgrimes perquè els intents de conciliar allò que és minoritari i allò que 
és majoritari han fracassat. Des dels passos de la família a la comunitat, dels 
pobles a les polis, de les grans ciutats als regnes, dels imperis als estats i dels 
estats a les unions, han sorgit models per organitzar i mesurar el poder polític 
“en pro” de les actualitzacions socioculturals; però malgrat la nostra convicció 
d’haver trobat un sistema equitatiu i just, allò que és minoritari encara resta 
desemparat dins la democràcia. En aquest punt, ja no és tan important el siste-
ma polític o la norma jurídica sinó, més difícilment de superar, la idiosincràsia 
i el pensament sociocultural del demos.13

Des de l’òptica de la filosofia política, els postulats utilitaristes, per exem-
ple, exposen el desemparament que pot patir la minoria amb el principi ge-
neral de “propiciar la major quantitat de bé per a la major quantitat d’indivi-
dus”. D’aquesta manera, l’utilitarisme sembla no apreciar: a) la impossibilitat 
de mesurar en una mateixa escala la utilitat per a individus amb preferències 
diferents; b) la possible precarietat de tals preferències individuals, les quals 
poden ser poc raonables; c) la distribució igualitària del benestar en una soci-
etat dissonant; d) la suspensió de determinats drets de la minoria per aconse-
guir propiciar el benestar de la majoria; d) la problemàtica en el mesurament 
de les conseqüències. Com a exemple oposat, el deontologisme contractual de 
John Rawls exposa un primer principi per superar l’utilitarisme: distribuir els 
béns primaris d’una manera igualitària, especialment el de la llibertat i l’auto-
nomia, per tal de no suspendre els drets individuals de ningú en honor d’un 
interès col·lectiu. No obstant això, el contractualisme rawlsià es fonamenta a 
partir d’un contracte social hipotètic per justificar els principis de justícia,14 
una característica que ha generat certes crítiques a la proposta, especialment a 
les metàfores de “la posició originària” i “el vel de la ignorància”. 

A més de ponderar els principis que argumenten la justícia, cal conside-
rar que les diferències humanes són naturals i necessàries, el gran crim es pro-
dueix quan els individus es jerarquitzen en funció de tals diferències per tal 
d’oprimir, mitjançant el centrisme, tot allò que és diferent; ja sigui per negació 
o per assimilació. No es tracta, doncs, d’anul·lar i jerarquitzar les diferènci-
es entre les identitats en virtut d’una banal reafirmació i fictícia supervivèn-
cia, sinó d’acceptar-les i salvar-les per a la coexistència. Segons Joan-Carles 
Mèlich,15 el centrisme posseeix diverses màscares amb les quals l’“un” o el 
“tot” es cobreix per jerarquitzar i oprimir “a l’altre” o la minoria. Exemples 

13.  Per a Plató, el demos era entès 
no solament com a “poble” sinó com 
a “multitud” o “munió” (amb un ta-
rannà despectiu), d’aquí sorgeix la 
seva crítica a la democràcia per com 
el govern (krátos) cedeix el poder a la 
multitud (demos). D’aquesta mane-
ra, mitjançant “l’analogia de l’ofici” 
(República, 488a), el filòsof postula un 
sistema de govern guiat per experts 
(reis-filòsofs); el sistema de guardi-
ans de Plató. No obstant això, cal dir 
que el sistema de Plató s’ha criticat 
durament per entendre’s com una 
dictadura benèvola.
14.  A més, tant Robert Nozick 
com H. L. A. Hart postulen distin-
tament el “principi de justícia” i els 
fonaments del deure moral del poble 
envers l’Estat, però tant l’un com l’al-
tre, amb interrogants sense tancar, si 
és que és possible, la discussió sobre 
el que és just.
15.  Mèlich, Joan-Carles, Totalita-
rismo y fecundidad. La filosofía frente a 
Auschwitz, Anthropos Editorial, Bar-
celona, 1998, p. 54.



m
ir

m
a

n
d

a
Id

e
n

tit
a

ts
, fl

u
xo

s 
m

ig
ra

to
ris

 i 
lím

its
 fr

o
n

te
re

rs
 •
 Jo

a
n 

En
ric

 C
a

m
p

à
 i 

M
o

lis
t

29

d’aquestes màscares poden expressar-se des de l’eurocentrisme, l’etnocentris-

me o el racisme (per a les identitats culturals, ètniques o racials); des dels 

sexismes com el masclisme i el femellisme, o des de l’heteronormativisme i 

l’homonormativisme (per a les identitats de gènere i les identitats sexuals); 

des del fonamentalisme i el terrorisme (per a les identitats religioses); i des del 

sectarisme, el nacionalisme i el segregacionisme (per a les identitats ideològi-

ques i polítiques).

És evident que l’ésser humà és un esser social o, en termes aristotèlics, un 

“animal polític” (zoon politikon) i ciutadà que necessita “l’altre” per a la seva 

supervivència, però no sembla ser tan obvi que “l’altre” és la catapulta amb 

la qual aconseguir la virtut, la justícia i la felicitat (eudaimonia), perquè l’és-

ser humà és incapaç de sostenir-se sol i dependre exclusivament d’ell mateix. 

Aquí, doncs, no s’al·ludeix a la independència per conciliar la pau i l’estabili-

tat en un conflicte entre identitats, tant minoritàries com majoritàries, sinó a 

la interdependència i el reconeixement coexistencial mitjançant la solidaritat, 

la justícia i la veritat.

La infal·libilitat d’allò que està establert i la humilitat 
en la fal·libilitat

La constitució de la identitat mitjançant l’autoconeixement i la voluntat 

creadora, tal com s’ha esmentat anteriorment, són l’expressió d’una estètica 

de l’existència humana i de l’art de crear-se a un mateix; esculpir metòdica-

ment la identitat personal que, de manera efímera, es defineix. Per això, el ca-

ràcter ètic-estètic d’aquesta creació procura cercar un equilibri harmònic entre 

la consistència interna i l’absorció externa; la recerca de la bellesa en la cons-

titució identitària. D’acord amb això, la proliferació de la pau en les relacions 

entre identitats s’inicia amb el compliment d’aquesta perquisició, en la flexi-

bilitat i la satisfacció de la creació identitària, perquè no sembla lògic violentar 

el conflicte amb altres identitats si la constitució d’una identitat en particular 

està confortablement constituïda i, a més a més, receptiva als canvis.

Contràriament, el perillós “supòsit d’infal·libilitat” en la rigidesa de les 

creences, factor que incideix corruptament en la constitució i l’evolució de 

la identitat, desencadena una infinitat de problemàtiques a l’hora de propi-

ciar concòrdia en la coexistència entre identitats (tant individuals com col·

lectives), perquè la negació d’una creença nova o diferent ha estat, des d’una 

òptica historicista, el combustible de la barbàrie humana. Existeix un gran 

ventall d’exemples d’execucions que, realitzades en honor d’una veritat ab-

soluta, exposen el “supòsit d’infal·libilitat” de les creences com un penós dis-

barat durant la història del pensament. Tant el judici de Sòcrates com el de 

Jesús de Natzaret van ser rituals amb els quals es va condemnar (el primer va 

ser executat per impietat i immoralitat i el segon per blasfèmia), mitjançant 





m
ir

m
a

n
d

a
Id

e
n

tit
a

ts
, fl

u
xo

s 
m

ig
ra

to
ris

 i 
lím

its
 fr

o
n

te
re

rs
 •
 Jo

a
n 

En
ric

 C
a

m
p

à
 i 

M
o

lis
t

31

jutges “honestos que actuaven de bona fe”, la creença contrària a una tradició 
sociocultural i religiosa; les opinions i creences generals es creien, amb la fina-
litat de preservar allò que està establert, infal·libles i irrefutables, absolutes i 
veritables. Un altre cas esgarrifós de lloança a la infal·libilitat és l’abolició d’un 
dels tresors més grans del món antic: la crema i la destrucció de la biblioteca 
d’Alexandria.16 El califa Omar, en una conversa amb Joan el Gramàtic —tal 
com relata Abū-l-Faraǧ ibn al-’Ibrī o Gregori Bar Hebreu, considerat, això no 
obstant, com una font poc fiable—, va afirmar que si els llibres que contenia 
la biblioteca deien les mateixes veritats que l’Alcorà, o si contenien veritats 
diferents, havien de ser destruïts. D’això, com a mostra de preservació d’una 
identitat, es manifesta el poc marge d’error que allò establert pot arribar a creu-
re de la identitat i el poc marge de flexibilitat per admetre el diferent.

Tal com il·lustra la història, el xoc entre creences es pot considerar com 
aquella oportunitat perquè la identitat pugui, en virtut del fal·lible i la flexibi-
litat, encaminar-se cap a la pau i la raó, o perquè la identitat pugui, en virtut 
de la infal·libilitat i l’immobilisme, desencaminar-se cap a la conflictivitat i 
la irracionalitat. Tal com sosté John Stuart Mill, existeix una gran diferència 
“entre presumir que una opinió és veritable, perquè oportunament no ha es-
tat refutada, i suposar que és veritable a fi de no permetre’n la refutació”.17 

Així, segons Mill, es pren consciència de la riquesa de la diversitat pel que fa 
al pensament, de la necessitat de la humilitat en la creença i, per tant, de la 
importància de la flexibilitat en la identitat. És necessari, doncs, que les cre-
ences siguin desafiades per molt infal·libles que puguin semblar, sigui amb la 
finalitat de reafirmar la veritat en si mateixa com per desbancar les falsedats. 
D’aquesta manera no solament esborrarem els riscos de convertir tals creen-
ces en dogmes, sinó que, més important, propiciem la llibertat d’expressió 
d’acord amb els dos principis fonamentals de la teoria democràtica: la igualtat 
i la llibertat.

La conclusió del que s’ha estudiat i la responsabilitat 
del que se sap

Amb la finalitat de concloure de la manera més incisiva possible, sembla 
necessari destacar la bellesa intel·lectual de Friedrich Schiller quan al·ludeix, 
mitjançant certes qüestions, a la indiferència i la manca de sensibilitat de l’és-
ser humà que no contempla la seva pròpia espècie com un conjunt;18 com es 
pot aconseguir que allò que coneixem i sabem propiciï un impacte en l’ànima 
humana i remogui les seves entranyes morals i intel·lectuals envers “l’altre”? 
Com es pot aconseguir que tota la informació i tot el coneixement que s’ad-
quireixen arribin a commoure l’esperit humà i, seguidament, l’impulsin cap a 
la consciència col·lectiva i a l’acció solidària? 

No censurem la nostra ment i absorbim coneixement pertot arreu, ens 
nodrim de sabers sobre fets internacionals en aquesta era digital on tot conei-

16.  La qual va ser cremada l’any 
640 dC sota les ordres del coman-
dant ‘Amr. Els més de set-cents mil 
volums de pensament que contenia 
la biblioteca van servir per alimentar 
el foc durant sis terribles mesos.
17.  Stuart Mill, John, Sobre la li-
bertad. Capítol segon: “De la libertad 
de pensamiento y discusión”. Alian-
za Editorial, Madrid, 2013.
18.  Schiller, Friedrich, Cartas so-
bre la educación estética del hombre. 
Sisena carta. Anthropos Editorial, 
Barcelona, 2005.



m
ir

m
a

n
d

a

32

N
Ú

M
. 1

2-
13

 2
01

7-
20

18
 •

 P
à

g
. 2

0-
33

xement sembla assequible, però, què cal fer amb aquesta informació? Quina 
utilitat donem a aquest coneixement perquè desperti en nosaltres prou de com-
promís i d’ànim per a, responsablement i cooperativament, influir en la resta? 
L’acte de saber i conèixer, entès l’ésser humà com un conjunt, implica anàloga-
ment un acte de responsabilitat i compromís envers “l’altre” —i, lògicament, 
aquest “altre” desapareix i es conforma una concepció global i unida de l’ésser 

humà; “l’altre” ja no es aliè, sinó propi—, una resposta de mobilització mitjan-
çant l’acció i la solidaritat en virtut de la veritat i la justícia. Podem conside-
rar-nos lliures en una gran varietat d’aspectes, però quin és l’espai que ocupa 
l’exercici de la nostra llibertat, i com li atorguem la pròpia voluntat, a l’hora de 
saber? Com ho hem de fer perquè aquesta llibertat sigui útil i fructífera en la 
nostra relació amb “l’altre”? Com podem ser conscients del poder de la nostra 
llibertat i com projectar-la?

Vivim en un món que, assíduament, es desenvolupa i configura d’una 
manera globalitzada, homogènia i interconnectada mitjançant l’imperant 
desenvolupament tecnològic i científic, especialment en l’àmbit del comerç, 
l’economia, el transport i les telecomunicacions. No obstant això, resulta més 
atrevit afirmar que vivim en un món cohesionat socioculturalment, una difi-
cultat que, malgrat l’extens recorregut de la nostra història, encara resta per 
superar. Tal com s’ha plantejat a l’inici d’aquestes pàgines, tant la narració de 
les identitats com els fluxos migratoris i els límits fronterers són conceptes 
interrelacionats que es retroalimenten cíclicament i il·lustren, d’una manera 
fugaç, el desenvolupament de la naturalesa humana, però, com cal arbitrar la 
identitat davant la migració de manera universal? Com es poden pacificar la 
migració i la frontera des de l’òptica de la diferència i la diversitat de l’ésser 

humà? Com hem de recórrer la frontera per superar, immersa en la diversitat, 
la identitat?

És probable que l’ésser humà, a més d’orgullós i idealista, estigui torbat i 
desorientat a l’hora de reflexionar i qüestionar-se a si mateix. Trobar qüestions 
més precises per ensopegar amb respostes que poden ser incòmodes podria 
solucionar les incògnites del temps contemporani i, alhora, corregir, i acos-
tar-nos a la pau, però, quin és el camí d’allò que és universal? 

Finalment, per humilitat i honestedat del propi autor, cal dir que el pro-
pòsit de cadascuna de les paraules i qüestions que componen aquest text es 
redueix a seduir el lector per, a l’uníson intel·lectualment i emocionalment, 
entaular un diàleg i reflexionar sobre allò que ja donàvem per sabut sobre 
l’ésser humà, perquè, és possible que els germans de l’autoconeixement siguin 
la solitud, el silenci i el temps, però el diàleg i la conversa amb “l’altre” sempre 
seran la mare de la saviesa.




