
primavera 2025

Minima moralia, de Theodor W. Adorno. Reflexions a tomb de la traducció de
filosofia al català

Joan Ferrarons i Llagostera

La tardor de l’any passat va sortir a la llum la meva versió de Minima moralia:

reflexions des de la vida deteriorada, de Theodor W. Adorno. Es tracta d’un

volum que aplega aforismes de certa extensió escrits durant l’exili californià,

amb què l’autor esbossa de manera negativa les possibilitats d’una vida

correcta malgrat els danys que pateixen les persones en una època marcada

pels totalitarismes i la incipient societat de consum. El filòsof i sociòleg

alemany hi aborda temes com la figura de l’intel·lectual a la indústria cultural, el

consum i els mitjans de masses, la construcció ideològica per mitjà de la

cultura o la dinàmica econòmica de la burgesia.

La tasca de portar al català aquest llibre cabdal en l’obra d’Adorno va

comportar tot un repte, no solament per la densitat filosòfica i l’ambició

estilística del text de partida, sinó també per les copioses referències, sovint

al·lusives, a d’altres pensadors o a referents històrics i culturals del moment.

En aquest article voldria situar breument aquesta traducció en el context de la

recepció d’Adorno en català i desgranar algunes de les dificultats amb què vaig

topar a l’hora de traduir Minima moralia, que em permetran reflexionar sobre

els entrebancs amb què topa, en general, la traducció de filosofia al català.

Si pensem en la recepció de Theodor W. Adorno en català, a primer cop d’ull

sembla que el filòsof de Frankfurt ha tingut una repercussió considerable en la

cultura catalana: al capdavall, al nostre país el pensament adornià ha estat



objecte d’articles, seminaris, ponències i tesis doctorals, i és també estudiat a

les nostres facultats de filosofia, tant en matèries dedicades al pensament

contemporani en general com també en cursos més especialitzats sobre teoria

literària, crítica cultural, estètica, sociologia de l’art o musicologia.

Entre els autors en català que han rebut el seu pensament podem esmentar

Miquel Cabot, Robert Caner o Marta Tafalla. Al primer d’ells, per exemple,

devem la monografia El penós camí de la raó (1997), trenada al voltant de

nocions com la subjectivitat, la modernitat i la racionalitat, partint sobretot de

Dialektik der Aufklärung i Negative Dialektik, com també li devem l’edició d’un

volum (en castellà) que aplega les ponències presentades en un congrés

sobre Adorno celebrat a Palma la primavera de 2006. Caner, per la seva

banda, s’ha interessat per lectures de Franz Kafka, Primo Levi o Samuel

Beckett des del pensament adornià, mentre que Tafalla ha investigat el lloc

que hi ocupen la memòria o la utopia.

Pel que fa a la traducció literatura secundària, es pot ressenyar la publicació,

fa dos anys, del volum Cinema i experiència, en què Miriam Hansen explora la

relació entre l’estètica cinematogràfica i l’experiència de la modernitat sobre la

base del pensament de Siegfried Kracauer, Walter Benjamin i Theodor W.

Adorno, i que demostra la vigència del seu pensament i l’interès que encara

desperta.

Fora dels cercles acadèmics, però, la recepció ha estat més limitada, almenys

si ens atenim a l’escassedat de traduccions d’Adorno al català, unes

publicacions que, fet i fet, són el que hauria de fer accessible el seu

pensament al públic que llegeix en la nostra llengua, si és que «accessible» és

un mot escaient a aquest filòsof.



En primer lloc, cal esmentar la Sociologia i psicologia (1972), una traducció de

l’assaig «Zum Verhältnis von Soziologie und Psychologie» feta ?ja es veu pel

títol? a partir de la versió anglesa que, uns anys abans, havia aparegut a The

New Left Review. Dues dècades després va aparèixer en català la primera

traducció directa: un fragment (el núm. 150) de Minima moralia, titulat «Full

extra», traduït per Josep Murgades per a un número extraordinari d’Els Marges

dedicat a traduccions. Vint anys més tard va sortir en la nostra llengua la

primera traducció de certa extensió: una selecció de textos titulada Notes de

literatura (2001), a cura de Robert Caner, que aplega vuit escrits de l’obra

homònima més l’assaig «Apunts sobre Kafka», provinent de Prismen:

Kulturkritik und Gesellschaft. Aquest volum té la virtut de ser prologat per

Caner mateix, que ofereix una semblança d’Adorno, un aperçu de la seva obra

i pensament, com també una reflexió sobre el seu estil. Pocs anys després va

sortir L’assaig com a forma (2004), un treball inclòs, de fet, a Notes de

literatura, en què el filòsof considera aquest gènere en oposició a les formes

tradicionals en la mesura que desafia el pensament lineal de manera

«metòdicament immetòdica». La següent traducció d’Adorno es va fer esperar

quinze anys i va portar al català una conferència dictada l’any 1967 a Viena i

titulada Aspectes de la nova extrema dreta (2022), en què el filòsof analitza les

condicions socials i psicològiques que afavoreixen els moviments d’ultradreta.

Com es veu, doncs, fins a la recent aparició de Minima moralia no es

disposava en català de cap de les principals obres d’Adorno, que a més

d’aquesta inclourien tres llibres més: Dialektik der Aufklärung (1947, amb Max

Horkheimer), Negative Dialektik (1966) i la pòstuma Ästhetische Theorie

(1970).

Aquesta mancança no és, malauradament, cap fet insòlit, sinó que concorda

amb la situació general de la traducció de filosofia al català, que obliga els

lectors catalans a accedir a molts clàssics del pensament per via d’altres



llengües, sobretot del castellà. No es poden deixar d’esmentar, però, algunes

iniciatives editorials encaminades a esmenar aquesta falta, com ara la

desapareguda col·lecció «Textos Filosòfics» de Laia, les publicacions

filosòfiques de la Bernat Metge o els catàlegs, entre d’altres, d’Adesiara,

Arcàdia, Edicions 62, Ela Geminada, La Magrana, Lleonard Muntaner o les

Edicions de la Universitat de Barcelona, un segell aquest darrer que

recentment ha publicat la Crítica de la raó pura, d’Immanuel Kant, en versió de

Miquel Montserrat. El fet que una obra com aquesta, fonamental en la història

de la filosofia, hagi estat publicada en català per una editorial pública ja ens

indica que les limitacions són sobretot d’ordre econòmic, cosa que encara fa

més valuoses, doncs, les obres que malgrat tot es traslladen al català.

La traducció de filosofia ja presenta, per si mateixa, una sèrie de dificultats

intrínseques del gènere, com podrien ser el rigor nocional ?o, per contra, l’ús

de termes amb més d’un sentit??, una sintaxi sovint tan complexa com els

pensaments que vehicula, les referències al context històric i cultural de l’autor

o el difícil equilibri entre la fidelitat a la lletra de partida i una prosa llegidora en

la llengua d’arribada. Les mancances generals en la traducció de filosofia al

català, però, afegien a aquest reguitzell de dificultats, doncs, una trava més,

atesa la propensió dels filòsofs a al·ludir als pensadors que els han precedit i el

nombre comparativament reduït de traduccions de filosofia al català.

En general, es podria dir que això obliga el traductor a plantejar-se més

qüestions i, si en cert sentit té més llibertat per triar l’equivalent d’un terme

filosòfic, a la pràctica es veu coartat per la possibilitat que els lectors siguin

capaços de detectar una al·lusió concreta, sobretot quan el criteri del traductor

discrepa de l’ús en altres llengües (sobretot, de nou, el castellà), tot i que

aquesta limitació també afecta aquells casos en què, havent-hi una tradició

establerta en la llengua d’arribada, el traductor tanmateix en discrepa.



Sigui per la raó que sigui, per tal de garantir la identificació de certes nocions,

en filosofia existeix l’ús d’afegir a l’equivalent triat pel traductor el terme

original, emmarcat per claudàtors. Així, per exemple, si hom discrepa del terme

transvaloració com a equivalent de la Umwertung nietzscheana, podria

traslladar-lo així: «reavaluació [Umwertung]». Aquesta és, doncs, una solució

que alleugereix el text de notes, cosa extremament útil en una obra com

Minima moralia, que en alemany no conté ni una sola anotació, però que en

català, en canvi, en va necessitar força.

Pel que fa a la terminologia filosòfica de l’obra, de vegades sí que vaig poder

recórrer a equivalències trobades per autors en català. És el cas d’

Eingedenken, que en el pensament adornià al·ludeix a una mena de record

que no concep el passat com una cosa tancada i que en subratlla l’actualitat.

En aquest terme, doncs, vaig optar per l’equivalent rememoració, feliçment

suggerit pel treball de Miquel Cabot esmentat més amunt.1

Un cas diferent el planteja el terme das richtige Leben, que ocupa un lloc

central dins Minima moralia. Aquest concepte havia estat traduït al castellà

com a vida justa, però em va semblar que aquesta tria confonia les nocions de

richtig, Richtigkeit ‘correcte, correcció’ amb gerecht, Gerechtigkeit ‘just,

justícia’. Adorno parla, en altres contextos, de la justícia, però en general no es

pot dir que faci servir aquests conceptes de manera indistinta i, per tant, vaig

preferir traslladar-lo, de manera potser més literal, com a vida correcta. Val a

dir que richtig també pot voler dir ‘just’, però no és el just de justícia, sinó la

justesa que tenim al cap quan diem que algú ha arribat en el moment just (der

richtige Moment) o que tal és la persona justa (der richtige Mensch) per a una

feina determinada.



A banda del vocabulari propi d’Adorno, però, també cal parlar de termes que

manlleva a d’altres pensadors, no sempre amb un sentit idèntic, però sí

establint-hi un diàleg o, si més no, fent-hi una referència clara. En aquest llibre,

doncs, hi abunden expressions preses de Hegel, Marx o Lukács. Un terme que

Adorno empra en el sentit hegelià és el mot Geist. Atès el pes específic

d’aquest vocable en la filosofia alemanya, en aquest cas em va semblar

pertinent afegir una nota per explicar que la paraula alemanya Geist designava

d’entrada els esperits o espectres, però que amb el cristianisme va adoptar el

sentit de ‘substància incorpòria de l’ésser humà’; a partir del segle xviii encara

va ampliar més les seves accepcions seguint el model del mot francès esprit,

que també denota l’enteniment, el geni o l’agudesa d’una persona, sense

perdre per això el sentit cristià.

Seguint la manera tradicional de portar Hegel a d’altres idiomes,2 vaig traduir

Geist amb la paraula esperit. El problema és que les paraules derivades de

Geist tenen sentits prou variats, que s’aparten del que en català entenem per

espiritualitat: si geistlich vol dir ‘espiritual, eclesiàstic’, geistig en canvi és

‘mental, intel·lectual’, geistreich significa ‘agut, enginyós’, mentre que les

Geisteswissenschaften són les ‘humanitats’ (literalment ‘ciències de l’esperit’),

etcètera.

A les «Tesis contra l’ocultisme» (aforisme 151), per exemple, Adorno parla

dels fantasmes i l’espiritisme, en un clar joc de paraules amb el concepte

hegelià. En aquest cas, el mot català esperit funcionava perfectament, però no

era així quan l’adjectiu geistig tenia una ressonància més aviat intel·lectual. A

l’últim aforisme del llibre, per exemple, Adorno parla d’«els qui laboralment

s’ocupen de coses intel·lectuals» (gesitig a l’original), després d’esmentar «els

intel·lectuals» (die Intellektuellen a l’original). En un cas així, és clar, en català

no diríem pas que algú com Adorno es dedica a coses espirituals. Aquesta

mena de situacions trenquen, doncs, l’equivalència Geist = esperit, però a la



nota del traductor ja advertíem al lector que els mots esperit i intel·lecte

remetien en alemany a un mateix concepte, llevat que s’especifiqués el

contrari, de manera que les nocions Geist i Intellekt quedaven ben delimitades.

El mot que millor il·lustra la polisèmia d’alguns termes filosòfics és aufheben,

noció que Adorno també manlleva de Hegel, que hi relligà tres sentits d’alçar:

‘aixecar, recollir’, ‘abolir, revocar’ i ‘desar, preservar’. Atesa la diversitat

d’equivalents amb què vaig traslladar aquest concepte, recurrent en tot el

llibre, sempre en vaig donar el mot original entre claudàtors.

Una altra referència a Hegel que ocupa un lloc central en el llibre és l’aforisme

29, quan Adorno diu: «Das Ganze ist das Unwahre», una frase que capgira la

cèlebre sentència hegeliana que diu tot el contrari: «Das Wahre ist das Ganze»

(‘El veritable és el tot’).

La versió castellana girava aquesta frase així: «El todo es lo no-verdadero»,

assimilant, aparentment, els termes nichtwahr i unwahr. Tot i que és cert que

en algunes ocasions Hegel fa servir el primer,3 cal dir que és un terme tècnic

(‘no veritable’), a diferència d’unwahr, mot germànic d’ús comú al costat de

falsch ‘fals’, d’origen llatí. Aquesta mena de doblets llatinogermànics són

freqüents en alemany i sovint enclouen algun matís difícil de traslladar al

català. En aquest cas, mentre que unwahr es concep per oposició al veritable (

wahr), falsch es concep per oposició al correcte (richtig).

Fins on jo sé, Hegel no elabora una distinció entre nichtwahr i unwahr, però em

semblava agosarat tractar-los com a sinònims com feia el castellà; al cap i a la

fi, no és probable que un tecnicisme com és no veritable vulgui dir el mateix

que fals, de la mateixa manera que el no blanc no vol pas dir negre. La meva



proposta («El tot és el fals»), és clar, té l’inconvenient de confondre en català

els termes unwahr i falsch, i crear una associació amb «la vida falsa» absent a

l’original. La manca de sintonia era necessària en l’original, perquè si Adorno

volia evocar la sentència hegeliana, era molt millor afegir el prefix un- al mot

wahr que no pas optar pel mot d’arrel llatina falsch.

El problema dels doblets llatinogermànics és recurrent en la traducció de

filosofia alemanya. Penseu, per exemple, en la distinció kantiana entre

Wirklichkeit i Realität, dos mots que, en general, traduiríem al català

invariablement com a realitat. En la traducció de la Crítica de la raó pura, per

exemple, Miquel Montserrat resol el problema distingint el segon sentit del mot

realitat amb claus angulars (una marca tipogràfica també anomenada «angles

de Quine»): ?realitat?.4

Parlant de Kant, una referència que vaig arriscar-me a deixar perdre és la

noció der ewige Frieden, que en la meva traducció dels Minima moralia apareix

com a pau eterna. La noció de pau eterna té una llarga tradició en el món

alemany que es remunta a l’edat mitjana, però malgrat els clars ressons

cristians, al llarg de la història el terme també s’ha emprat fora de l’àmbit

religiós, designant per exemple tractats de pau. El filòsof de Königsberg,

doncs, es va servir d’aquest terme per al seu concepte filosòfic, que va

desenvolupar justament al llibre Zum ewigen Frieden («Sobre la pau eterna»).

De fet, al final del volum, Kant al·ludeix explícitament als tractats de pau

esmentats, referint-s’hi com a paus «falsament anomenades eternes».

En aquest llibre, doncs, Kant defensa una pau que sempre qualifica amb

l’adjectiu ewig ‘etern’, tot i que en llengües com l’anglès, el francès o el castellà

han fet fortuna les expressions perpetual peace, paix perpetuelle o paz

perpetua, segurament influint-se les unes a les altres. Tot i que els termes



perpetu i etern són propers, val a dir que no són exactament sinònims:

d’alguna manera, el primer s’acosta a les nocions de permanència, continuïtat i

ininterrupció, mentre que el segon té un deix religiós i evoca la infinitud i la

immortalitat. Pensem, per exemple, en la diversitat de sentit que tenen

expressions com cadena perpètua o condemna eterna.

Més enllà de la diferència semàntica, val la pena assenyalar que en aquest

llibre Kant mateix contrasta l’eternitat i la perpetuïtat, quan diu, just al principi

de l’obra, que per aconseguir la pau eterna cal abolir els exèrcits perpetus. Per

parlar d’aquests exèrcits, se serveix, doncs, de l’expressió ständiges Heer

‘exèrcit permanent’ abans d’afegir, en llatí, l’equivalent perpetuus miles. Per

tant, Kant sí que es refereix a la permanència o perpetuïtat, però associa

aquesta noció als exèrcits que cal abolir, no pas a la pau que defensa.

En aquest cas, doncs, no hi ha una manca d’antecedent (Salvi Turró, 1997: 92,

per exemple, rep aquesta noció com a pau perpètua), sinó que el problema és

més aviat la discrepància tant respecte a altres llengües com a un ús català

que segurament n’ha estat influït i que encara no recolza en una tradició sòlida

de traduccions. Es podria haver complementat el terme pau eterna amb la

noció original alemanya, però en aquest cas concret, l’únic del llibre, no em va

semblar imprescindible per seguir l’aforisme.

Encara hi ha una altra decisió que aparta la meva traducció de certa consuetud

filosòfica, i és que sovint no vaig traduir el mot Mensch com a home, com ha

estat tradició en català per referir-se al gènere humà. És cert que Mensch sol

tenir aquest sentit (‘humà, ésser humà, home en general’), i així es tradueix

algunes vegades, però també es pot fer servir ?i en Adorno ben sovint és així?

com a sinònim de Person ‘persona’. El problema d’optar invariablement per

l’expressió home no hauria pas estat que resultés antiquat, sinó que crearia un



eco absent en l’original respecte a aforismes en què sí que es tematitza l’home

(‘persona de sexe masculí’). D’altra banda, amb l’ús constant d’ésser humà

s’hauria perdut el matís personal i la dimensió social del terme, tot i que això,

és clar, ens porta a l’àmbit de la interpretació.

Finalment, encara vull esmentar una altra discrepància de la meva traducció

respecte a d’altres. Me’n va avisar una lectora atenta, tota estranyada de veure

que en la meva versió dels Minima moralia no hi sortís ni una sola vegada la

noció d’exili, que ella creia central en aquest text. El cas, però, és que aquest

terme, que surt una trentena de cops a la traducció castellana,5 no apareix ni

un sol cop en l’original adornià, que parla sempre d’Emigration i die

Emigranten. És cert que Adorno va estar exiliat ?de fet, va escriure bona part

dels Minima moralia a l’exili californià?, però la noció d’exili té un pes singular

en el judaisme i no em vaig atrevir a posar-la en boca d’algú que justament fou

expulsat d’Alemanya per la seva ascendència jueva.



Com he pogut exposar, doncs, la traducció de filosofia presenta reptes

importants pel que fa a la terminologia, agreujats en català per una manca de

referents en la llengua pròpia. A més, en una prosa tan elaborada i literària

com la d’Adorno, cal trobar un equilibri entre el rigor nocional i l’elegància

estilística, que tampoc no pot enfosquir en demesia el sentit del text, atès que

la traducció al capdavall pretenia acostar el pensament adornià al lector en

català. Si la meva traducció presenta discrepàncies respecte d’altres

traduccions, no s’ha pas d’entendre com una impugnació a diferents maneres

de llegir l’obra, sinó simplement com una altra proposta respecte a la qual es

podria trobar l’equilibri esmentat. Al capdavall, després de parlar durant

dècades de La metamorfosi de Kafka, en un moment donat ens vàrem

preguntar si no era millor dir-ne La transformació, i en el fons és una sort que

en una cultura de les nostres dimensions ens puguem permetre aquesta mena

de debats.

Bibliografia

Adorno, Theodor W. (1967). «Sociology and psychology». The New Left
Review, 1(46), (novembre-desembre). <
https://newleftreview.org/issues/i46/articles/theodor-adorno-sociology-and-
psychology-part-i>, <https://newleftreview.org/issues/i47/articles/theodor-
adorno-sociology-and-psychology-part-ii> [Consulta: 18/03/2025].

— (1972). Sociologia i psicologia. Francesc Mira (trad. de l’anglès). València:
Tres i Quatre.

— (1979). Minima moralia: meditazioni della vita offesa. Renato Solmi (trad.),
Leonardo Ceppa (intr., notes). Torí: Einaudi.

— (1980). Minima moralia: réflexions sur la vie mutilée. Eliane Kaufholz i Jean-
René Ladmiral (trad.). París: Payot.



— (1983). «Full extra». Josep Murgades (trad.). Els Marges, 27-29, p. 135-138.

— (1987). Minima moralia: reflexiones desde la vida dan?ada. Joaquín
Chamorro (trad.). Madrid: Akal.

— (1995). Minima moralia: reflections from damaged life. E. F. N. Jephcott
(trad.). Londres: Verso.

— (2001). Notes de literatura. Robert Caner en col·laboració amb Anna
Montané (selecció, pròleg, traducció i notes). Barcelona: Columna.

— (2004). L’assaig com a forma. Gustau Muñoz (trad.), Jacobo Muñoz (int.).
València: PUV.

— [2005]. Minima moralia. Dennis Redmond (trad.). s. l.: Marxists Internet
Archive. <https://www.marxists.org/reference/archive/adorno/1951/mm/>
[Consulta: 14/03/2025].

— (2022). Aspectes de la nova extrema dreta: una conferència. Gustau Muñoz
(trad.), Volker Weiss (epíleg). Catarroja, Barcelona, Palma: Afers.

— (2024). Minima moralia: reflexions des de la vida deteriorada. Joan
Ferrarons (trad.). Barcelona: Arcàdia.

Cabot, Miquel (1997). El penós camí de la raó: Theodor W. Adorno i la crítica
de la modernitat. Palma: UIB.

— (ed.) (2007). El pensamiento de Th. W. Adorno: balance y perspectivas.
Palma: UIB.

Hansen, Miriam B. (2023). Cinema i experiència: Siegfried Kracauer, Walter
Benjamin i Theodor W. Adorno. Esther Monzó i Núria Molines (trad.).
València: Institució Alfons el Magnànim.



Kant, Immanuel (2024). Crítica de la raó pura. Miquel Montserrat (trad., ed.),
Montserrat Molas (ed.), Salvi Turró (ed., material suplementari). Barcelona:
UB.

Kaufmann, Walter (1966). Hegel: A reinterpretation. Garden City: Doubleday.

Nietzsche, Friedrich W. (2014). El naixement de la tragèdia, o Hel·lenisme i
pessimisme, seguit de correspondència amb l’autor. Joan Ferrarons (trad.),
Mosè Cometta (pròleg). Leipzig: Cedres Vermells.

Turró, Salvi (1997). Lliçons sobre història i dret a Kant. Barcelona: UB.

Notes

[1]     Aquest antecedent me’l feu notar Robert Caner, que tingué l’amabilitat de
donar-me un cop de mà en la resolució d’uns quants dubtes terminològics.

[2]    Vegeu la introducció de Walter Kaufmann (1966) al pensament de Hegel,
en què ja comentà les dificultats d’aquest terme i insistí en la necessitat de
traduir-lo a l’anglès com a spirit en lloc de mind, aleshores comú.

[3]    Per exemple a Phänomenologie des Geistes (‘Fenomenologia de
l’esperit’), en parlar dels sofistes, o a les Vorlesungen über die Geschichte
der Philosophie (‘Lliçons sobre filosofia de la història’), en parlar d’Heràclit.

[4]    Aquest i altres recursos tipogràfics poden resultar útils encara que els
mots que calgui distingir no provinguin, etimològicament, de llengües
diferents. En la meva traducció d’El naixement de la tragèdia, de Nietzsche,
per exemple, vaig recórrer a l’asterisc per distingir els mots Vorstellung i
Darstellung, tots dos traduïts com a representació.

[5]    Així s’esdevé, també, mitja dotzena de vegades en la traducció anglesa
de Redmond, un parell de cops en l’anglesa de Jephcott i en la francesa de
Kaufholz i Ladmiral, però no, en canvi, en la italiana de Solmi.


