Athenea Digital - num. 6 otofio 2004-

ISSN: 1578-8946

Algunas cuestiones tedricas relativas a

la “memoria” como practica social

"Memory" as a social practice: some

theoretical observations

Juan Ormefio Karzulovic

Universidad de Arte y Ciencias Sociales-ARCIS (Santiago de Chile) — Universidad Diego

Resumen

En este articulo quiero criticar la idea de que la
“memoria” deba ser considerada, ante todo o
exclusivamente, como una “practica social discursiva”,
que aparece en algunos discursos
socioconstruccionistas. Asimismo, quiero defender la
tesis de que el concepto “memoria” requiere de las
actitudes mentales y las condiciones de verdad del
lenguaje para ser correctamente entendido y usado en
la psicologia social con pleno derecho. Por ello,
ademas, abogo por un entendimiento méas amplio de lo
gue esta implicado en el concepto de “préactica social”.

Palabras clave: memoria, practica social discursiva,
de

racionalidad, psicologia social, socioconstruccionismo,

actitudes mentales, condiciones verdad,

conductismo  analitico, materialismo  eliminativo,

practica social y normas.

Portales (Santiago de Chile)
juanormenok@hotmail.com

Abstract

In this paper | want to criticize the claim, familiar from
some social-constructionist accounts, that "memory"
be understood, largely or exclusively, as a "social
discursive practice". | want to defend the argument
that, to be intelligible, and to be properly used in social
psychology, the notion of memory entails mental
attitudes and the truth-conditions of language. Hence |
plead for a wider understanding of what it is involved in
the concept of "social practice"

Keywords: Memory, social discursive practice, mental

attitudes, truth-conditions, rationality, Social

psychology,
behaviourism, eliminative materialism, social practice

Social contructionism, analitical

and norms.

“Recuerde el alma dormida,/ avive el seso e despierte,/ contemplando/ cémo se passa la
vida,/ cémo se viene la muerte/ tan callando;/cuan presto se va el plazer,/ como, después de
acordado,/ da dolor;/ cobmo, a nuestro parecer,/ cualquiere tiempo passado/ fue mejor”

Jorge Manrique, Coplas a la muerte de su padre

! Agradezco a Soledad Ruiz y Paula Raposo por sus comentarios y observaciones criticas.



mailto:juanormenok@hotmail.com

Algunas cuestiones tedricas relativas a la "'memoria” como practica social
Juan Ormefio Karzulovic

En este articulo quiero abogar por un mejor uso de los conceptos con los que categorizamos la
nocion de “memoria”, que me parece clave para la comprensién de nuestra vida social. En particular,
voy a criticar una pretension fuerte contenida en una concepcion de la memoria como practica social
discursiva, segun la cual la explicacion de la memoria como accién social debe prescindir de lo
mental. Esta concepcién admite a su vez dos interpretaciones: segln la primera, la memoria debe ser
entendida exclusivamente como practica social; de acuerdo a la segunda, la memoria debe ser
entendida ante todo como “practica social” 0 como “accion social discursiva”. Interpreto la segunda
calificacion de la concepcion que deseo criticar (el “ante todo”) del siguiente modo: entender las
practicas sociales (comunicativas, de coordinacion de acciones, etc.) en las que los agentes
reconstruyen hechos y experiencias pasadas —-como, por ejemplo, cuando se discuten las
responsabilidades que a distintos sectores sociales les caben en un acontecimiento como el golpe de
Estado de 1973, en Chile, o la guerra civil, diciendo “a mi me pas6 que...”- es condicién necesaria
para comprender la memoria (0, mas precisamente, para comprender qué significa hacer memoria).
Interpreto, en cambio, la primera calificacion (el “exclusivamente”) del modo siguiente: entender las
préacticas sociales en las que los agentes reconstruyen hechos y experiencias pasadas es condicién
suficiente para entender la memoria. Esta Ultima condicién es, naturalmente, mucho mas fuerte que la
anterior y, probablemente, no expresard la posicion cuidadosamente considerada de nadie. Sin
embargo, es un extremo tedrico plausible que es necesario considerar. La otra condicién, en cambio,
esta bien expresada en la cita que sigue:

“Hacer memoria significa ubicar la construccion del pasado en la superficie de las practicas sociales.
Es decir, prescindir de la concepcion de la memoria como una propiedad exclusiva y privativa de cada
ser humano y considerarla un nexo relacional. Dicho con otras palabras, reemplazar el estudio de qué
ocurre en la mente de las personas y focalizar la atencidon sobre qué hacemos cuando recordamos.
Esto supone admitir el caracter intersubjetivo de la memoria y asumir que las explicaciones que
construimos sobre el pasado son producciones contextuales, mdultiples versiones creadas en
circunstancias comunicativas concretas, donde el didlogo, la negociacion, el debate son componentes
fundamentales, lo que implica considerar la memoria como accion social.” (Vazquez, 2001: 163).2

Pese a que este texto representa una version de lo que he llamado la condicién mas débil, todavia es
visible en él la pretensién fuerte que me interesa criticar, a saber: concebir la memoria como accion
social requiere prescindir de lo mental (en particular de las “actitudes mentales”) en la comprension
de la memoria en tanto fenémeno social. La adopcion de esta pretension se apoya, en parte, en una
epistemologia antirrealista, segun la cual no s6lo la memoria, también el lenguaje, careceria de toda
funcion representacional -esto es, que los significados de oraciones y palabras no estérian
determinados por la estructura del mundo, sino por el lugar que ellas ocuparian en el entramado de
nuestras practicas sociales. En consecuencia, la representacion o referencia al mundo, contenida de
todas maneras en el lenguaje, perderia significacion cognitiva®: no podria decidirse con sentido cuales
de los enunciados referidos al “mundo” son verdaderos y cudles falsos’. En consecuencia, lo que

2 Agradezco a Félix Vazquez la posibilidad de discutir algunos de estos temas durante su visita a
Chile en septiembre del 2002.

® vazquez, op. cit., p. 94.
* Ibid., p. 91.

Athenea Digital - num. 6 otofio 2004- 2



Algunas cuestiones tedricas relativas a la "'memoria” como practica social
Juan Ormefio Karzulovic

hacemos cuando recordamos no seria representar, mas 0 menos fiablemente, un estado
temporalmente anterior del mundo, digamos, sino construir el pasado.

El debilitamiento de la funcion representacional del lenguaje suele ser apoyada en argumentos
pragmatistas expuestos por el ultimo Wittgenstein, en tanto las consecuencias epistemolégicas de tal
debilitamiento y un escepticismo basico respecto de lo mental suelen apoyarse en argumentos de
Rorty. Este rechazo de lo mental en el tratamiento de la memoria haria posible otro tratamiento de la
misma, segun el lugar que el discurso sobre la memoria ocupa en la serie de dialogos y
negociaciones que constituyen nuestras practicas sociales. Que la memoria pueda ocupar un lugar de
preeminencia en tales practicas tiene que ver con que ella seria un fendbmeno eminentemente
discursivo (esto es, ocurre en el discurso con el que distintos grupos sociales afirman su identidad o
rechazan que se los encasille en alguna otra; la evocacion del pasado, entonces, tendria un efecto
retérico significativo a la hora de construir identidades y determinar el curso mismo de la préactica
social en la que tiene lugar).

Mi impresién es que lo que he llamado aqui la pretension fuerte de este tipo de enfoque
socioconstruccionista (esto es, que la memoria es “ante todo” o “exclusivamente” una practica social
discursiva de construccion retérica del pasado) no es ni politica ni tedricamente indispensable, pero
en este articulo me limitaré sélo a esta ultima cuestion:

En primer lugar, intentaré mostrar que la “memoria” —en tanto capacidad linglisticamente
estructurada- debe ser comprendida en el marco de lo que significa entender a otro. Por entender a
otro entiendo una practica social normativamente estructurada y que, por tanto, incluye siempre la
posibilidad de malentenderlo. Para hacer esto propondré una nocién de memoria extraida de la
concepcidn psicoldgica usual como capacidad de registro, almacenamiento y recuperacion de
informacién —que es intuitivamente plausible para el sentido comin- y sostendré, provisionalmente,
que ella no es incompatible con cierto modo de entender las practicas sociales. En seguida, objetaré
gue el campo semantico de lo que queremos decir con esa nocion de memoria es mas extenso que el
campo de lo social, asi entendido. A esta idea opondré dos objeciones que podrian provenir del
campo socioconstruccionista: 1) que esta nocién psicoldgica habitual de la memoria no le hace
justicia a su caracter linglistico ni a lo que sabemos del lenguaje en general, y 2) que la nocién
propuesta de practica social es demasiado estrecha. Contra (1) defenderé la idea de que algun
sentido referencial de la memoria es necesario para hacerse cargo de su caracter linguistico, porque
la referencia es una propiedad esencial del lenguaje sin mas. Defenderé, también, la idea de que
hacerse cargo del vocabulario “intencional” (el de las actitudes mentales) es necesario para entender
al otro y compararé la “prescindencia de lo mental” con los intentos de reduccién o eliminacion de lo
mental en la filosofia anglosajona del siglo XX. Sostendré, pues, que la memoria puede ser concebida
desde el punto de vista de la practica social, sin necesidad de prescindir de lo mental, si se la pone
en el juego de lenguaje socialmente relevante de entender a otro.

En segundo lugar, concederé la objecion (2) —esto es, que es necesaria una concepcion mas amplia
de “préctica social” que la que admite la versién habitual de la memoria- y trataré de hacer plausible la
idea de que, para comprender una practica social, es necesario hacerse cargo de las normas que la
estructuran y que la “actitud” de los individuos hacia esas normas es relevante para su participacion
en dicha préctica.

Athenea Digital - num. 6 otofio 2004- 3



Algunas cuestiones tedricas relativas a la "'memoria” como practica social
Juan Ormefio Karzulovic

Se puede entender por “memoaria”, como lo ha hecho la psicologia, la capacidad de algo (de una
persona, de un organismo vivo, de una maquina) de registrar, almacenar y recuperar informacién de
modo mas o menos sistematico®. Un libro, por ejemplo, almacena informacién, pero es incapaz de
“recuperarla”; se necesita que alguien lea el libro para que la informaciéon contenida en él sea
recuperada. Tampoco puede registrarla; se necesita que alguien lo escriba. A su vez, la escritura de
un libro supone la existencia de un lenguaje compartido por una comunidad y una serie de
instituciones sociales (un cuerpo especializado de productores de textos, un grupo de lectores, etc.).
Quizas este argumento podria extenderse a todo tipo de “artefacto”, para darle contenido social a esa
descripcidn cognitivista de la memoria: un computador, un disco, una cinta magnetofénica, una
biblioteca son, a este respecto, equivalentes a un libro®. Son artefactos en los que se puede registrar
y almacenar informacién, teniéndola asi disponible para su eventual recuperacion por parte de
personas. Es mas, la idea de artefactos o dispositivos que puedan cumplir semejante funcién, sélo es
inteligible en relacién con los propositos de quienes los han disefiado y producido. Ahora bien, esos
propdsitos pueden ser de indole social o individual, pero dado el esfuerzo colectivo de varias
generaciones, que ha hecho posible tales artefactos, y dada la naturaleza social de las practicas, al
interior de las cuales semejantes artefactos cumplen tal funcién, no se puede negar que la dimensién
social de esos propositos parece ser prioritaria. Es decir, creamos artefactos “capaces” de registrar,
almacenar y tener disponible la informacion, porque para nuestra vida social tal practica es importante
y necesaria.

Podria pensarse, sin embargo, que un argumento semejante, que intenta especificar la idea de que la
memoria es una practica social sin modificar sustancialmente el modo habitual de concebirla, es
insuficiente, pues (a) no es cierto que toda cosa capaz de registrar, almacenar y “recuperar”
informacion esté orientada por algun propésito al hacerlo (el ejemplo mas a mano son los genes) es
decir, no toda cosa capaz de hacer eso puede ser reinterpretada como un artefacto. (b) Ademas, si
bien es cierto que un disco o un computador —qua artefactos- no tienen sentido sino al interior de
algun tipo de préactica humana y no habrian llegado a existir como tales de no ser por ella, no es cierto
que esa capacidad sea, por asi decirlo, intrinsecamente explicada por referencia a tales practicas, si
no mas bien por referencia o bien a la estructura fisica del artefacto, o bien por su disefio funcional (el
programa)’. Por otro lado, (c) parte importante de nuestra propia capacidad de registrar, almacenar y

®«_la concepcion de memoria mas habitual y extendida en Psicologia y Psicologia social es la que
considera a ésta como sistema de procesamiento de informacion que incluye diferentes procesos o
fases tales como la codificacion, el almacenamiento y la recuperacién” Vazquez, op. cit, p. 88.

® Sin embargo los “computadores”, para usar una expresion general, se diferencian de otros
artefactos en que pueden ser descritos como maquinas que manipulan simbolos segun
procedimientos estandarizados. Un libro, en cambio, no manipula simbolos.

’ Cierto es que una silla se explica “intrinsecamente” por referencia al fin que sirve, donde este fin es
equivalente a su disefio funcional (da lo mismo de qué esté hecha la silla y, hasta cierto punto, qué
forma tenga, siempre y cuando sirva para sentarse). Pero el fin contiene cierta restriccion de lo que
pueda ser una silla: debe poseer ciertas propiedades fisicas que le permitan cumplir con el fin, y estas
no pueden ser ellas mismas explicadas en funciéon del mismo. Para hacer esta analogia relevante
para mi argumentacién, debo decir que la memoria no es al ser humano como el fin a la silla, sino
mas bien como condicién para algun cierto fin, ain cuando no sea, a la vez, analoga a las
propiedades fisicas de la silla. El punto es éste: es el pensamiento el que es al ser humano como el
fin a la silla, para el cual la memoria es necesaria, pero no suficiente. Lo que quiero decir es que

Athenea Digital - num. 6 otofio 2004- 4



Algunas cuestiones tedricas relativas a la "'memoria” como practica social
Juan Ormefio Karzulovic

recuperar informacién (por ejemplo, disposiciones conductuales como los habitos) la compartimos con
varias especies animales (podemos ser, al igual que ellos, condicionados y entrenados en varios tipos
de conducta). Desde este punto de vista, la propia capacidad puede y debe ser explicada, en parte,
fisica y funcionalmente (en lugar de, digamos, solo “intencionalmente” —es decir, en relacién a
propdsitos).

A estas consideraciones, que impugnan la relacion propuesta entre memoria y practica social,
podrian oponer quienes conciben la memoria, “ante todo” o “exclusivamente”, como practica social
dos objeciones: una, que objeta el modo habitual de concebir la memoria; la otra, que objeta la
concepcidn dada de préctica social:

Concebir la memoria como capacidad de registrar, almacenar y reproducir informacion no le hace
justicia a una serie de fendbmenos sociales en los cuales algo, que llamamos memoria, juega un rol
eminentemente discursivo. Ese algo tiene menos que ver con “informacion” (o “representacion” del
mundo) que con significados linguisticos o simbdlicos y con las interpretaciones de los mismos, que
no estan determinadas por “el mundo” (o, mas cautamente, que permanecen siempre
subdeterminadas por él). Dado el caracter predominantemente linglistico de la memoria humana y
dado que el lenguaje es, esencialmente, una practica social, el que digamos que artefactos, animales
Yy genes tengan “memoria” no es sino un “juego de lenguaje” de tipo analbégico y que cumple
funciones puramente heuristicas. Pero mas importante: alin cuando uno pudiera conceder que la
memoria asi concebida tiene una dimensién social innegable, todavia no estariamos en condiciones
de concebirla a ella misma como una practica social —es decir, como un modo de relacionarnos. Pues
en semejante nocién tradicional de memoria, el acento es puesto en su caracter representacional,
esto es, en su fiabilidad (o falta de ella) a la hora de evocar el pasado. Y con ello no podria captarse
que recordar algo es, ante todo o exclusivamente, una forma de argumentacién —algo que hacemos-,
en que el acento esta menos en la fiabilidad que en el modo en que usamos la memoria socialmente.
Hacer posible concebir el uso social de la memoria como mas fundamental que su capacidad
“representacional” requiere debilitar o desplazar el caracter representacional del lenguaje. Y esto ya
habria sido mostrado por Wittgenstein y otros.

Ademas, no es cierto que las practicas sociales se especifiquen, ante todo, en relacién a los
propositos que sirven —es decir, no pueden ser tratadas del mismo modo en que lo son los fines de un
individuo, que supuestamente especifican el tipo de acciéon que realiza. Pues quienes participan en
una préctica social pueden hacerlo sin saberlo —o0, mas precisamente, sin tener un saber consciente y
explicito al respecto: poseen un know how en lugar de un know that. Sin embargo, es obvio que al
reflexionar sobre lo que hacemos —sea desde una perspectiva de “tercera persona” (digamos, la que
puede adoptar el cientifico social), sea desde la perspectiva del propio participante-, podemos
describir y, de este modo, caracterizar esa practica. Ahora bien, si no disponemos de alguna idea
respecto de acerca de qué es la practica, dificilmente podriamos individualizarla, distinguirla de otras.
Plausiblemente, esa “idea” describe o bien una regla, o bien un cluster de reglas, segin las cuales
distintas conductas lingiisticas y no linguisticas pueden calificar como participar en esa practica. Con
todo, semejantes reglas ni necesitan ser concebidas como propdsitos, ni necesitan ser aprendidas o
sostenidas proposicionalmente para ser seguidas por quienes participan en una practica determinada.

quizas la memoria carezca de status independiente como para fijar, sin referencia al pensamiento, el
modo adecuado de explicarla.

Athenea Digital - num. 6 otofio 2004- 5



Algunas cuestiones tedricas relativas a la "'memoria” como practica social
Juan Ormefio Karzulovic

La primera objecidon puede apoyarse en la articulacion linguistica de lo que recordamos (como
minimo, cuando esto es comunicado a otros), y es obvio que podemos utilizar el lenguaje de muchos
modos, no sélo en términos “informativos” (por ejemplo, cuando pedimos algo a otro, escribimos un
verso o impartimos una orden). Ademas, el significado de palabras, oraciones y modos de narrar
parece, en muchos casos, ofrecer una textura interpretativa abierta —es decir, parece comportarse
muchas veces de modos en los que es imposible fijar la interpretacion correcta: es el caso, por
ejemplo, de textos escritos hace mucho tiempo o de los textos literarios. Y aun en el caso de
oraciones o relatos contemporaneos al oyente, modos distintos y divergentes de interpretacion son
posibles. Ademas el lenguaje, por si mismo, es una practica social o, al menos, un componente
necesario de toda practica social. Sin embargo, creo que pese a lo plausible que suena esta
descripcion de los fenbmenos se queda corta en comprender lo central que es la relacién entre
“significado” y “verdad” para poder siquiera entenderlos. Por lo pronto, que una metéfora, por ejemplo,
funcione como tal, supone que entendemos el significado de las palabras con las que se la enuncia
(de lo contrario “tiro mis tristes redes a tus o0jos ocednicos” o “la memoria es un dedo tembloroso” nos
parecerian un sinsentido y muchos chistes, en los que el efecto cdmico depende del uso
extraordinario de una palabra, no tendrian gracia). Ademas, parte importante de saber qué significa
una palabra consiste en saber cédmo usarla en distintas oraciones y contextos, esto es, cuando
podemos reemplazar una palabra en una oracién por otras palabras o por ciertas descripciones sin
alterar el valor de verdad de la oracion o, alternativamente, cuando reconocemos los contextos en los
que ello no es posible o no juega un rol’. Nétese gue esto no nos dice nada respecto de cuando una
oracién es verdadera o falsa, pero pone a verdad y significado, en tanto conceptos semanticos, en
una estrecha relacion que implica, sin ser equivalente a él, un sentido “informacional” (o, para ser
menos heterodoxo en la terminologia, un sentido “referencial”) del lenguaje, que tiene una prioridad
epistémica por encima de todo otro uso posible del lenguaje, porque sin él no podriamos entender
qué es lo que hacemos cuando nos comunicamos con otro.

Naturalmente, es posible negar esta interdependencia entre significado y verdad acudiendo a la
nocion de juego de lenguaje propuesta por Wittgenstein. Precisamente esto es lo que hace Vazquez
al defender la legitimidad de la concepcién de la memoria como accién social:

“Como sefialdé Ludwig Wittgenstein, es la posicidn que las palabras ocupan en los juegos de lenguaje
lo que las provee de significado y no que el significado se derive de la propiedad de las palabras para
representar los objetos...En este sentido, se puede afirmar que nuestras palabras y nuestros
discursos no tienen como finalidad representar los objetos o representar el mundo, sino la de
construir las diversas acciones sociales. Las palabras en si mismas son algo vacio, s6lo adquieren
sentido en la medida que las empleamos al relacionarnos; en la medida que garantizan el intercambio
humano. Son las reglas del juego en que participamos las que determinan lo que consideramos la
representacion del mundo, y no el mundo quien impone aquello que estimamos es su representacion.
Lo que consideramos nuestras representaciones del mundo es, mas exactamente, un asunto de
dialogo y practica social que un intento de reflejar la naturaleza o interacciéon con la realidad no
humana.” (Vazquez, 2001: 90).

Si lo entiendo bien, en este péarrafo Vazquez desea argumentar que, dado que el significado de las
palabras no es algo dado por la estructura del mundo, se seguiria de ahi que el significado es el

® Por cierto, esta historia es mucho mas complicada. Véase Frege, 1892: 47-75. Sobre Frege, véase
Kenny, 1995; Dummett, 1992.

Athenea Digital - num. 6 otofio 2004- 6



Algunas cuestiones tedricas relativas a la "'memoria” como practica social
Juan Ormefio Karzulovic

resultado de practicas sociales potencialmente cambiantes: son nuestras interacciones las que
proveen de significado al lenguaje, que, en consecuencia, debe ser considerado como una
herramienta para “arreglarnoslas” entre nosotros, y que sélo como efecto de este “arreglo” —es decir,
s6lo en un sentido secundario-, es que el lenguaje “representa” (o puede representar) el mundo “no
humano”.

Dejando de lado el hecho de que no son las palabras sino las oraciones las que pueden “representar
el mundo” -pues solo las oraciones asertéricas pueden ser verdaderas o falsas-, creo que la historia
contada por Vazquez no funciona. Pues para dialogar o negociar con otro —esto es, para poder
“arreglarnoslas” lingiisticamente- todavia tenemos que presuponer como dado y compartido el
significado del lenguaje que utilizamos en ese didlogo (o bien presuponer que, alin cuando no
compartiésemos el mismo lenguaje, podriamos inferir el significado de lo que dice y hace el otro en
funciéon de una “racionalidad comun”). Incluso en el caso de que aceptaramos la tesis de que la
funcién primaria del lenguaje no es “representar el mundo no-humano”, tendriamos que presuponer
que las oraciones y gestos del otro “representan” (o mejor dicho, expresan) hechos de nuestra propia
existencia (que necesitamos comer y dormir, que no somos indiferentes al placer y el dolor, que no
somos creadores de nuestro propio ser, que somos capaces de lenguaje, etc.), algunos de los cuales
son tan verdaderos de nosotros como de otros muchos tipos de vivientes no humanos. Estos
“hechos” constituyen un limite infranqueable para la interpretacién de los dichos y conductas del otro,
mas alla del cual no podemos ir, al menos justificadamente. Ningun “arreglo” humano puede cambiar
esto, y en la medida en que el lenguaje expresa estos hechos, su significado no es disponible.

Si tuviéramos que negociar —sea cada vez, sea en una primera (y ficticia) Unica vez- el significado de
los términos que empleamos en nuestros tratos con otros (o bien, si no pudiésemos inferir de sus
conductas visibles un sentido) no habria entendimiento (didlogo) alguno nunca; ni siquiera podriamos
desarrollar una confrontacion de modo significativo. Poder hacer tal cosa requiere referencia al
mundo en general (tanto humano como no humano).

Ciertamente podemos fijar, para propésitos restringidos como la investigacion cientifica, el modo en
cémo emplearemos tales o cuales expresiones (como en el caso del “lenguaje perfecto” que Frege,
Russell y el primer Wittgenstein pretendian crear). Pero como muy bien vio el segundo Wittgenstein,
no podriamos siquiera hacer eso si no contaramos con un lenguaje compartido previamente (0 que,
en principio, pudiésemos compartir): en Ultima instancia, hablar un lenguaje es participar en una
institucion en la que somos desde siempre introducidos por otros hablantes competentes.

Esto, creo, tiene consecuencias para la idea, segun la cual la memoria no es (o “ante todo” no es) una
capacidad mental: cuando yo digo que recuerdo algo (un evento en el mundo, un pensamiento o una
emocion), doy a entender a mis oyentes dos cosas: que lo que recuerdo es cierto y que es cierto,
ademas, que lo recuerdo. Naturalmente, ninguna de esas cosas es necesaria: puede que lo que
recuerde no haya ocurrido. Pero para que tenga sentido el acto comunicativo, la buena fe es esencial
(tanto, que hasta el engafio descarado la supone). Ahora bien, esta “buena fe” consiste -en parte
importante y en contextos que van mas alla de la memoria y tienen que ver con la creencia y con la
atribucién de intenciones y actitudes a otros-, en atribuirle “racionalidad” a quien te comunica sus
recuerdos (esto es, atribuirle como minimo una cierta consistencia al sistema de sus diversas
creencias, deseos, expectativas, etc.), de modo de entender sus acciones y, por tanto, en suponer

Athenea Digital - num. 6 otofio 2004- 7



Algunas cuestiones tedricas relativas a la "'memoria” como practica social
Juan Ormefio Karzulovic

que no todas sus creencias (y, en este caso, sus recuerdos) son falsas’. Si esto es correcto, la
interdependencia entre “significado” y “verdad” se sostiene como socialmente indispensable (Notese,
empero, que no tomo estos argumentos como una critica del antirrealismo en general, sino de la
version de él que parece ofrecer Vazquez. Su postura antirrealista ganaria en plausibilidad y potencia
si sus formulaciones fuesen mas débiles. Pues del hecho —si es que es un hecho- que ninguna
propiedad del mundo en general pueda determinar qué debemos considerar verdadero y qué falso,
no se sigue que podamos prescindir de ambas nociones).

Todo esto sugiere que a) el lenguaje tiene que tener como minimo un contenido informativo que
debemos presuponer verdadero, si ha de tener sentido; y b) que la practica comunicativa supone la
reciproca atribucién de estados “mentales” (creencias, deseos, etc.). Si esto es asi, ¢por qué no
concebir a la memoria como una “capacidad mental”, cuya funcién principal es registrar, almacenar y
recuperar informacion? Quizas el punto esté en que no todas las funciones que supuestamente
cumple la memoria estan ligadas a esos estados mentales.

Pues la memoria podria ser concebida menos como “capacidad” (o, si Uds. quieren, “disposiciéon”)
que como “mecanismo”. Cuando se dice de alguien que tiene “memoria fotogréafica” o que se sabe las
tablas de multiplicar “de memoria”, se trata a la memoria como una suerte de dispositivo mecanico, en
el cual la actitud mental del individuo respecto del valor de verdad del contenido no juega ningun rol:
de alguien que sabe algo so6lo “de memoria” pensamos que no sabe. Naturalmente, desde un punto
de vista “existencial” o “vivencial’, nadie se sabe su vida “de memoria”. Y cuando le atribuimos a la
memoria una funcién mas ligada al lenguaje, la pensamos siempre ligada a la capacidad de abstraer
y seleccionar recuerdos segun patrones simbdélicos o linglisticos. Me atrevo a sugerir, de acuerdo a
lo dicho, que para poder hablar de “memoria” en los sentidos que son relevantes para la psicologia
social, es necesario vincularla con esos patrones.

Entonces, ¢ qué gran problema representa para la “psicologia socioconstruccionista” el concebir a la
memoria como una capacidad mental o ligada estructuralmente a estados mentales? Hasta donde
alcanzo a comprender, esta aprension tiene que ver con que lo “mental” les dice a ellos algo asi como
“interno”, “inobservable” y/o “privado”. Es claro que la memoria (0 cualquiera otra cosa semejante)
seria de escaso interés para la psicologia social si ella fuese, “ante todo” o “exclusivamente” mental
en alguno de los antedichos sentidos. Curiosamente, los psicologos sociales comparten esta
inquietud respecto del caracter supuestamente privado de lo mental con el conductismo, el
materialismo y otras teorias en filosofia de la mente, para las que lo mental (en el sentido de
“inobservable”, “interno”, etc.) también representa un problema. Este problema tiene varias aristas,
pero en gracia a la brevedad nos concentraremos so6lo en una: lo que caracteriza a “lo mental” es su
“intencionalidad” (su estar dirigido a contenidos no-mentales: su “referirse”, “significar” o “representar”
otras cosas). Pero estas “relaciones intencionales” parecen no poder ser explicadas sino en el mismo
vocabulario mental con el que son formuladas y se resisten por tanto a ser explicadas en vocabulario
no-mental (sea el de la conducta observable, sea el de la neurofisiologia). En consecuencia, la
intencionalidad sugiere que “lo mental” escaparia a nuestras formas habituales de explicacién,
constituyendo asi un ambito sui generis, lo que daria pie a una doctrina tan venerable como imposible

° Si no le atribuyes racionalidad al otro, no tienes ninguna razén para explicar su conducta en funcién
de intenciones; te bastaria con saber de qué esta hecho y como funciona (como los genes y los
artefactos —con los animales no estoy tan seguro). Si lo haces, en cambio, supones que entre sus
acciones y sus creencias hay cierta conexion sistematica y, por tanto, no todas ellas pueden ser
falsas, pues de lo contrario no podrias entenderlo). Véase, Davidson, 1980: 263-287.

Athenea Digital - num. 6 otofio 2004- 8



Algunas cuestiones tedricas relativas a la "'memoria” como practica social
Juan Ormefio Karzulovic

de aceptar: el dualismo alma — cuerpo. Por lo tanto, se hace necesaria una teoria que o bien a)
elimine el vocabulario mental completo, por falso e irrelevante, y lo reemplace por otro, o bien b) nos
ofrezca una formula satisfactoria de traduccion (segun la cual el estado mental ¢ sea igual al estado
fisico x, 0 que ¢ sea traducible en términos observables). La alternativa (b) la constituyen teorias
reduccionistas, segun las cudles, digamos, “amar a Soledad” es o bien un cierto estado neuronal, o
bien equivalente a “cuando la veo, se me corta la respiracion” o alguna otra variante relacionada.
Para estas teorias “amar a Soledad” se explica con la especificacién del estado neuronal o con su
traduccion en términos conductuales. El problema con estas teorias es que no hacen lo que
prometen: “amar a Soledad” puede ser satisfecha por muchas y diversas conductas y si no
disponemos de una caracterizacion independiente de lo que significa “amar”, no podriamos saber qué
conductas corresponden efectivamente a ese estado mental ni bajo qué condiciones. Ademas no
disponemos, ni siquiera fragmentariamente, de ningdn manual de traduccion “neuronal/mentales-
mentales/neuronal”.

Del fracaso sistematico de las teorias del tipo (b) ha surgido la conviccién de que el idioma intencional
es “nomolégicamente irreductible”: por razones de principio, se niega que pueda haber alguna vez
leyes psicofisicas estrictas, dado que los eventos mentales y los fisicos pertenecen a dominios
conceptuales distintos; es decir, no podemos atribuir de modo inteligible actitudes a un agente si no
podemos colocarlas en un todo consistente en el que estén también todos sus otros deseos,
creencias, etc. Pero, ciertamente, esto no es necesario para entender el funcionamiento del cerebro
ni de ningun otro explanandum fisico. Nada avanzamos, pues, sabiendo que “creer que p” es igual al
evento neuronal x*°.

Aqui es donde entran en escena las teorias eliminativistas del tipo (a), mencionado anteriormente,
que no pueden consistir, simplemente, en deshacerse alegremente del idioma intencional, sino en
mostrarnos como tal cosa seria posible. A Wilfrid Sellars se le ocurrid, en un articulo justamente
célebre, que el vocabulario mental tiene el estatus de un vocabulario teérico: los estados, entidades y

19 | a idea de que la memoria es un mecanismo o capacidad “mental” (esto es, psicolégica), parece
tener sentido sélo en contraposicion con la idea de mecanismo “fisico”. Esta venerable distincion
entre lo mental y lo fisico puede interpretarse, y de hecho ha sido interpretada, en términos
ontolégicos, como si hubiese, basicamente, sélo dos tipos de entidades en el universo (las fisicas y
las mentales), con distintos tipos de propiedades (material e inmaterial, etc.). A partir de semejante
perspectiva, es facil comprender la idea de que lo fisico se relacione con lo “observable” y “exterior”,
gue es publica, intersubjetivamente accesible, y lo mental con lo “inobservable” e “interior”, solo
accesible al sujeto de esos estados mentales. Sin embargo tal clasificacién es demasiado rigida: una
forma de organizacién (una “universidad”, por ejemplo) no es observable —a diferencia de los edificios
que la componen y las conductas de sus miembros-, pero nadie catalogaria a una universidad como
algo “interior”, sélo accesible, digamos, al secretario general de la institucion. A partir de este
diagnéstico, podria plantearse una manera de explicar los términos mentales como disposiciones a
comportarse de un cierto modo en ciertas circunstancias (esto es, a analizar el vocabulario mental en
términos del vocabulario con el que describimos conductas observables. Explicamos qué tipo de
episodio es “recordar”, analizando la conducta lingliistica: ¢como usamos la expresion “recuerdo
gue...”?). Pero no todo nuestro vocabulario mental puede ser descrito disposicionalmente: una accion
(un homicidio, por ejemplo) no se distingue de otra (un parricidio) en términos observables: se trata de
la misma conducta, de los mismos movimientos corporales, de las mismas personas. Pero la
inobservable intencion de Edipo, digamos, que es matar a un extrafio y no matar a su padre, es
necesaria para comprender qué accién determinada se llevé a cabo (y no, simplemente, lo que
“ocurrié”). Visto asi, el atribuir a personas o a cosas algo asi como “actitudes mentales” (creencias,
deseos, intenciones, etc.) no es dispensable. Sospecho que tratar a la memoria, exclusiva o
prioritariamente, como una “practica social” sugiere un tipo de reduccionismo emparentado con el
conductismo légico. Véase Ryle, 1949; Fodor, 1980; Dennett, 1987; Moya, 1990.

Athenea Digital - num. 6 otofio 2004- 9



Algunas cuestiones tedricas relativas a la "'memoria” como practica social
Juan Ormefio Karzulovic

propiedades mentales serian, segun él, equivalentes a postulados tedricos, que servirian para
explicar la conducta inteligente de las personas alli donde su conducta no ha sido precedida por
episodios linguisticos publicos. Lo “mental”, en tal caso, estaria construido sobre el modelo del
lenguaje publico como un caso de “discurso interior”, del cual la conducta observable seria el
resultado. Desde esta perspectiva, lo que muchos toman por ser lo mas caracteristico de lo mental,
su ‘“intencionalidad”, seria algo derivado del lenguaje publico (en particular, de su caracter
“proposicional”). Lo ingenioso de la postura de Sellars es que al atribuirle a lo mental semejante
estatus, el vocabulario mental seria un postulado que depende de la teoria, lo que sugiere que si
cambiara la teoria, tendrian que desaparecer las entidades mentales, del mismo modo que el flogisto
desapareci6 al descubrirse el oxigeno, en los inicios de la quimica moderna™".

Creo que las teorias del tipo (b) son aquellas que sostienen que lo mental es “ante todo” algo fisico,
mientras que las del tipo (&) son aquellas que sostienen que lo mental es “exclusivamente” algo fisico.
No sé si los psicélogos sociales, en su afan por deshacerse de lo mental, son conscientes de la
coincidencia que su programa de investigacion (segun el cual la memoria seria “ante todo” o
“exclusivamente” una practica social) tiene con los de estos otros programas de reduccién o
eliminacién de lo mental. Naturalmente, reparar en esta coincidencia no significa argumentar
positivamente a favor de lo mental. Pero quisiera sugerir algunas precauciones de indole general:

1.- Si la consideracién de la memoria ante todo o exclusivamente como “practica social discursiva”
se funda en el caracter linglistico de su transmision, porque el lenguaje es una practica social, y se
orienta a despachar la idea de que la memoria es algo “mental”’, entonces, sostengo, no se ha
pensado a fondo la relacién entre significado y verdad, ni se ha reparado en que para interpretar el
lenguaje del otro es necesario hacerse cargo de sus actitudes mentales (que son “intencionales”) y de
su posible racionalidad. En este sentido, la “memoria” no puede gozar de un status independiente de
esas actitudes.

2.- Al considerar la memoria ante todo o exclusivamente como una “practica social discursiva”,
debiera tratar de aclararse el campo semantico de la expresion (que va de “capacidad” o “disposicion”
a “mecanismo”; de “registro, almacenamiento y recuperacion de informacién” a “interpretacion” y
“construccién de sentidos”, etc.) y dilucidar qué es lo social de tal cosa (en contraposiciéon a lo
bioldgico, lo funcional, etc.). Sugiero que se puede hablar de la memoria, en el sentido en que quieren
entenderla los psicélogos sociales, como un “juego de lenguaje” particular, cuyas caracteristicas
deberian ser especificadas en el sentido antes dicho, para distinguirlo de los “juegos de lenguaje”
biolégico, funcional, etc.

3.- Por dltimo, si al psicélogo social le incomoda su asociacién programatica con el conductismo, el
materialismo eliminativista y otros programas afines, no debiera fundar con tanta confianza sus
argumentos en los de amigos pragmatistas como Rorty —el eliminativista por excelencia-, 0 en amigos
como Wittgenstein —que, contrariamente a lo que se piensa, no pretende reducir lo mental a lenguaje
conductual-, pues puede tratarse de “falsos amigos”.

1 véase Sellars, 1963: 127-196 (de este articulo hay varias reediciones recientes); Rorty, 1970: 243-
260; Churchland, 1992.

Athenea Digital - num. 6 otofio 2004- 10



Algunas cuestiones tedricas relativas a la "'memoria” como practica social
Juan Ormefio Karzulovic

Me he alargado en la primera objecién a concebir la memoria como capacidad para registrar,
almacenar y recuperar informacion, aprovechandome de ella para hacer visibles varios problemas en
la caracterizacion de la “memoria”, ante todo o exclusivamente, como “practica social discursiva”.
Pero todavia no he tocado el tema de la segunda, en la que la entera cuestion es vista desde otra
perspectiva. Mi defensa provisional de la memoria como capacidad para registrar, almacenar y
recuperar informacién consistia en mostrar que, en principio, tal capacidad, asi descrita, no requeria
de lo “social” para ser explicada intrinsecamente (no requeria de los propositos que caracterizan a
una practica social). Contra eso se objetdé que la memoria humana tiene un caracter lingiiistico y que
hablar un lenguaje es una practica social y, ademas, que las practicas sociales no se especificaban
segun propésitos explicitos. A lo primero creo haber contestado ya. Interpreto los resultados a los que
hemos llegado hasta el momento como implicando (o, si Uds. prefieren, como no siendo
incompatibles con) que si por memoria se entiende una capacidad mental linglisticamente
estructurada, puede vérsela en el marco mas amplio de lo que significa entender a otro, siendo este
entendimiento el propdésito que gobierna el “juego de lenguaje” de la memoria socialmente relevante.
Creo que en este punto puedo concordar con el psicologo social y, consecuentemente, conceder la
segunda objecién. Me interesa ahora, pues, no contestar la objecién sino precisar un concepto de
practica social, para el que las normas son relevantes.

¢, Qué significa participar en una practica social? Una practica social es un tipo de actividad que los
individuos no pueden llevar a cabo solos, sea porque el propésito de la actividad no es realizable de
otra manera, sea porque la actividad misma no tendria sentido de otra manera. Cuando se es un ser
con necesidades y fines, para cuya satisfaccién y realizacién se necesitan medios que o bien son
escasos o0 bien dificiles de obtener, cooperar con otros o coordinarse con ellos, a fin de no estorbarse
mutuamente, es quizas la Unica manera de obtener aquello que con la accién se busca. En este
sentido, la persecucion del bienestar individual y de la realizacién personal no son, directamente,
préacticas sociales, pero s6lo son posibles de modo duradero, si se llevan a cabo de modos que sean
compatibles con la persecucidon de estos mismos fines por parte de todos los demas (Tengo la
impresién de que la “lealtad” hacia el imperio de la ley y la producciéon material de la vida, podrian ser
descritas de este modo™®). Creo, en cambio, que el lenguaje, el ofrecer y exigir explicaciones o la
politica pertenecen al tipo de actividades que sélo tiene sentido llevar a cabo social, colectivamente.
Comunicarse, concebirse como el sujeto de creencias y acciones determinados, desarrollar una
determinada cultura civica son actividades que se especifican en funcion de propésitos sociales.

Entre ambas interpretaciones de lo que significa “practica social”, creo que las segundas son, en
algin sentido, prioritarias, porque pueden ser consideradas como condiciones de posibilidad de las
primeras (es el caso del lenguaje, por ejemplo) o bien porque les otorgan sentido (el autorrespeto,
gue es conceptualmente prioritario —en el sentido en que justifica- la persecucién del propio bienestar,
es impensable como actividad solitaria: en contextos de humillacion sistematica, una persona puede
no valorar su propio bienestar como un fin digno de ser perseguido). Quizas la diferencia entre estas
interpretaciones consista en que los “motivos” para involucrarse en estas practicas son “subjetivos” o
“individuales” en el primer caso y “objetivos” o “sociales” en el segundo.

12 \yéase Oakeshott, 1975.

Athenea Digital - num. 6 otofio 2004- 11



Algunas cuestiones tedricas relativas a la "'memoria” como practica social
Juan Ormefio Karzulovic

En ambos casos, sin embargo, entiendo por “practicas sociales” actividades dirigidas por normas de
contenido directa o indirectamente social, con las cuales los propositos y metas de los agentes
individuales se relacionan. Si esto es cierto, entonces participar en una practica social requiere, de
algin modo, que los sujetos actlen de acuerdo a esas normas —esto es, que actlien de acuerdo a
razones y, por tanto, intencionalmente. En este sentido, “participar” en una oleada de panico o euforia
colectivos no podria contar como participar en una practica social. Pero qué cuenta como “actuar de
acuerdo a una norma” es algo discutible. Forzando el lenguaje, uno podria concebir la participacion
en una practica social (por ejemplo, en la institucion especificamente moderna de la “moralidad”) & la
Kant: la norma (en este caso, el imperativo categérico) es el principio o la regla, que cada agente
aplica a las maximas de sus acciones con el fin de evaluarlas. Una maxima es compatible con la ley
moral, cuando, concebida de modo universal, puede ser pensada (0 al menos querida) sin
contradiccion. Se participa en una “practica”, entonces, cuando todos los que pueden contar como
participantes en ella reconocen la misma norma como valida y la aplican de modo que puedan
reconocer algunas conductas propias o ajenas como conformes a la ley moral y otras como no
conformes a ella.

Sin embargo, ésta parece ser una posicion demasiado intelectualista: de acuerdo con Heidegger, por
ejemplo, uno no participa, en sentido estricto, en una practica, sino que se encuentra mas bien
“inserto” en ella, por el hecho de estar siempre ya en un mundo de usos y significados compartidos
con otros. El Dasein (el ser humano, en heideggereano) existe fundamentalmente “en el mundo”, en
el que las cosas no humanas no son originariamente objetos de contemplacién teérica sino objetos de
uso, ubicados siempre ya en contextos significativos. Pero “estar en el mundo” significa, ante todo, un
Mitsein (un “ser con” otros), un estar arrojado a una comprension pretedrica compartida del sentido
del ser. Por ello, la imagen de un sujeto individual, que aplica reglas sobre las que ha reflexionado
previamente, sélo es posible sobre la base de este mundo compartido, que constituye de modo
originario nuestra existencia. Sin embargo Heidegger sabe que este modo fundamental de ser debe
dar cabida, también, a la posibilidad de que tal mundo compartido se fracture o que, de la
comprension pretedrica, cotidiana, del sentido del ser, podamos pasar a asumir propiamente la
responsabilidad por nuestro propio ser (el de cada uno, en cada caso: Jemeinigkeit) —de lo contrario,
no habria “historicidad” ninguna. Este “paso”, por cierto, no es inmotivado: la angustia, la conciencia
de estar siempre frente a la muerte, el aburrimiento profundo pueden generar modos diversos en los
gue el sujeto “se sitle” —ciertamente, en el modo pasivo en que a Heidegger le gusta contar esta
historia, como algo que a los agentes les “acaece’- en este mundo compartido™®.

Otra imagen no-intelectualista de lo que constituye participar en una préactica, nos la proporciona el
dltimo Wittgenstein. Segun él, hablar un lenguaje implica dominar una técnica®, en el sentido de que
el lenguaje es un instrumento con el que hacemos cosas y que esta entretejido con actividades no-
linguiisticas. Esto es lo que trata de capturar la expresién juego de lenguaje’®. Que Wittgenstein haya
escogido la nocién de “juego” para capturar este sentido practico-instrumental del “hablar un
lenguaje”, tiene que ver con que participar en algun juego determinado comporta “seguir una regla”,
seguir un uso o costumbre o participar en una institucion®®. Nadie nace sabiendo cémo dominar esta

® Heidegger, 1993: §§ 12, 14-18, 25-27 y 74.
4 Wittgenstein, 1953: § 199.

" Ibid., § 7.

' |bid., §§ 82-85, § 125, § 199.

Athenea Digital - num. 6 otofio 2004- 12



Algunas cuestiones tedricas relativas a la "'memoria” como practica social
Juan Ormefio Karzulovic

técnica: cada hablante competente de un lenguaje es introducido en las préacticas relevantes por otros
hablantes competentes, siendo entrenado por ellos para reaccionar del modo adecuado (esto es, de
acuerdo a la regla) en mltiples circunstancias'’. Que sélo asi, a través del entrenamiento, podamos
llegar a dominar esta técnica tiene que ver con que no hay un Gnico juego de lenguaje, sino infinitos y,
por tanto, infinitas reglas y, mas importante, con que no disponemos de ningun criterio independiente
para decidir cuando un uso determinado del lenguaje no es un caso de “seguir la regla”. El hablar de
“reglas” comporta, de suyo, el caracter normativo de la investigacion semantica de Wittgenstein, pues
las reglas pueden ser seguidas correcta o incorrectamente. Pero es imposible establecer un criterio
fijo y general que nos permita decidir qué cuenta como seguir una regla adecuadamente (tal criterio
seria otra regla —una metaregla-, cuya aplicacion requiere, a su vez, de otro criterio y asi ad
infinitum)'®. ¢C6émo sabemos entonces que estamos siguiendo adecuadamente la regla? La
respuesta de Wittgenstein es que no se trata de un caso de “saber”, sino de reaccionar, tanto
linglistica como no linglisticamente, del modo en que hemos sido entrenados por otros hablantes ya
insertos en una préactica en pleno funcionamiento. ¢Pero no podrian haber estado errados nuestros
predecesores en la practica? No, pues no hay mas criterio que la propia practica de considerar tales y
cuales reacciones como correctas, para establecer la correccion de las mismas. Esto, por cierto, es
bastante flexible, pero esta limitado por nuestra forma de vida. Podemos entendernos mutuamente
porque pertenecemos a una misma forma de vida™®.

De modo que, en lugar de “aplicar una regla”, que seria el caso si Kant fuese un tedrico de la practica
social, “actuar de acuerdo a la regla” consiste en pertenecer a ese mundo o forma de vida y hacer las
cosas “como se hacen” (el Man heideggereano, que en el aleman corriente es una forma impersonal
de hablar de si mismo). Pero es dudoso que participar en una practica social sea, meramente
equivalente al ciego acatamiento de lo que se hace. Aparentemente, sin embargo, esto es
exactamente lo que sostiene Wittgenstein (y es también, como he dicho, lo que quisiera sostener
Heidegger). Segun él, las practicas no deben ser revisadas, pues no hay ningin lugar exterior a ellas,
ninguna plataforma de observacién desde la cual pudiésemos tener una “mirada” privilegiada, desde
la cual enjuiciar la racionalidad de nuestras practicas de modo significativo. Al hacer esto (o al
pretender hacerlo), generamos el falso problema de que, tras las practicas, todavia hay algo que
explicar: no hemos comprendido que lo Unico que debemos hacer es “describir"®®.

Estas aproximaciones teoricas, de gran influencia en el siglo XX, sostienen, por un lado, la
preeminencia de las practicas sociales en el conocimiento y la acciéon. Pero por otro lado, ambas
tienden a debilitar la idea de que el cambio social es algo que nosotros mismos hacemos: en
Heidegger, el “cambio histérico” acaece; en Wittgenstein, en cambio, hasta pareceria dificil

Y |bid., § 198, § 206, § 441.
'8 Ibid., §§ 185-192.

% |bid., 88§ 198-199, 206-208. Sobre el concepto de “forma de vida” (Lebensform), Ibid. §§ 19, 23,
241, 325y las paginas 277 y 363 de la segunda parte de las Investigaciones.

20 «Aqui tropezamos con un fenémeno notable y caracteristico en las investigaciones filoséficas: la
dificultad — podria decir — no esta en encontrar la solucién, sino mas bien en reconocer como la
solucion algo que parece como si fuera sélo un preambulo de la misma. “Ya lo hemos dicho todo”. —
No se trata de algo que se desprenda de ahi, sino que precisamente jesto es la solucién!

Esto tiene que ver, segun creo, con el hecho de que errbneamente aguardamos una explicacion;
mientras que la solucién de la dificultad es una descripcion, si la ubicamos correctamente en nuestras
consideraciones. Si nos detenemos en ella y no tratamos de ir mas alla.

La dificultad aqui esta en: hacer alto.” Wittgenstein, 1967: § 314.

Athenea Digital - num. 6 otofio 2004- 13



Algunas cuestiones tedricas relativas a la "'memoria” como practica social
Juan Ormefio Karzulovic

imaginarse tal cambio, salvo por el hecho de que nuestras practicas estdn sometidas a una
contingencia ineliminable®.

Independientemente de que los suscribamos, estos enfoques proveen argumentos que podemos
considerar al tratar de sostener una “teoria de la practica social”, que sea sensible a las actitudes de
los individuos como en el caso de la “accion intencional”. No pretendo, por cierto, disponer de tal
teoria. Sin embargo enumeraré las cosas que, creo, debiera contemplar:

Uno llega a participar en una préactica siendo primero entrenado en ella: se ingresa a la “accién de
acuerdo a normas”, que constituye la practica, siendo entrenado para actuar en mera conformidad a
ellas. Esto permite concebir tal accién de modos no-proposicionales (por ejemplo, como habito). Pero
para poder contar como participante, el propio sujeto debe poder situarse frente a la norma: sea
asumiéndola como propia o resistiéndola como mandato ajeno. No quiero decir con esto que todo
sujeto se sitlie facticamente frente a las practicas en las que esta inserto, sino enfatizar la necesidad
de que le sea posible, sobre todo cuando las practicas hacen crisis. Ademas, la norma (esto es,
aquella regla que define a la practica como ésta en vez de aquella otra) debe poder ser interpretada
por los participantes de distintas maneras, sin que sea posible acudir a algo (un metaprincipio, un
factum de nuestra naturaleza, o a lo que es razonable) o a alguien (la comunidad de expertos), para
decidir cual sea la interpretacién correcta, porque muchas veces son estas mismas cosas las que
estan en cuestion en dichas discusiones. Que el sujeto pueda siempre tomar postura frente a aquello
que define a la practica es esencial, pues la horma es seguida no porque sea nuestra norma, sino
porque los participantes piensan que ella tiene autoridad para ellos, y en diversos casos de conflicto,
deben poder dar cuenta, reflexivamente, de esa autoridad.

Una posicién interesante a este respecto es una posicion “hegeliana”, que concibe la participacion en
una practica como la mutua asignacion de “status normativo”’ de los participantes (como agentes
libres, con derechos, moralmente responsables, por ejemplo), donde el criterio para situarse frente a
la norma, interpretarla, etc., no es independiente de ese mutuo reconocimiento. Para este punto de
vista - abierto a conflictos potencialmente tragicos y comprometido con una comprensién de la
transformacion histérica de los “principios” que definen diversas practicas, sin tener que asumir
puntos de vista exteriores a las mismas que las garanticen-, la cuestiébn mas importante es poder dar
cuenta de bajo qué condiciones internas son las practicas sustentables®. Creo que “hacer memoria”,
en tanto practica social, puede jugar un rol en la sustentabilidad de las practicas y ser usada como
argumento cuando los individuos reflexionan sobre ellas y toman postura frente a ellas. Pero no
alcanzo a ver qué tan importante sea ese rol para “resolver” la crisis de alguna practica o para
construir una nueva.

Después de esta breve discusion, todavia nos quedan muchas preguntas pendientes: ¢,Qué tipo de
“practica social” es la “memoria”? ¢ Tiene un status independiente, que nos permita individualizar qué
tipo de norma tiene autoridad para quienes participan de ella? ¢Cual es su relacién con la historia?

1 Sobre este tema, véase para Heidegger, Pippin, 1996: 17-37; para Wittgenstein, Lear, 1984: 135-
170 (especialmente, su discusion del “Wittgensteinian Challenge”, pp. 146-149).

2 yéase Pinkard, T. “Social Practice, Historicity and Sustainability: Themes in Hegel's Ethical
Theory”, en Neue Hefte fir Philosophie, N. 35, 1995, pp. 56-94.

Athenea Digital - num. 6 otofio 2004- 14



Algunas cuestiones tedricas relativas a la "'memoria” como practica social
Juan Ormefio Karzulovic

Mucho mas importante: ¢nos sirve para cambiar el futuro? Creo que no podemos encontrar
respuestas a estas preguntas sin precisar nuestros conceptos.

Referencias

Churchland, P. (1992). Materia y consciencia. Una introduccion a la filosofia de la mente. Barcelona:
Gedisa.

Davidson, D. (1980). Sucesos mentales. En D. Davidson. Ensayos sobre acciones y sucesos.
Barcelona: Instituto de Investigaciones Filoséficas de la UNAM/Critica, 1995.

Dennett, D. (1987). The Intentional Stance. MIT: Cambridge mass.
Dummett, M. (1992). Urspriinge der analytischen Philosophie, Suhrkamp: Frankfurt am Main.
Fodor, J. (1980). La explicacion psicologica. Madrid: Catedra.

Frege, G. (1892). Sobre sentido y denotacion. En G. Frege. Ldgica y semantica. Valparaiso:
Ediciones Universitarias de Valparaiso, Universidad Catdlica de Valparaiso, 1972.

Heidegger, M. (1927). Sein und Zeit. Niemayer: Tubingen, 1993.
Kenny, A. (1995). Introduccion a Frege. Madrid: Catedra, 1997.

Lear, J. (1984). Moral Objectivity. En S.C. Brown (Ed.). Objectivity and Cultural Divergence.
Cambridge: Cambridge University Press.

Moya, C. (1990). The Philosophy of Action. Oxford: Polity Press.
Oakeshott, M. (1975). On Human Conduct. Oxford: Clarendon Press.

Pippin, R. (1996). Heideggerian Postmodernism and Metaphysical Politics. European Journal of
Philosophy, 4, pp. 17-37.

Rorty, R. (1970). “Unkorrigierbarkeit als das Merkmal des Mentalen” (Incorregibility as the Mark of the
Mental. En P. Bieri (Ed.). Analytische Philosophie des Geistes. Konigstein/Ts.: Hain, 1981,
pp. 243-260.

Ryle, G. (1949). The Concept of Mind. London, New York: Hutchinson’s University Library.

Sellars, W. (1963). Empiricism and the Philosophy of Mind. En W. Sellars. Science, Perception and
Reality. New Cork: Humanities Press, pp. 127-196.

Vazquez, F. (2001). La memoria como accién social. Relaciones, significados e imaginario. Paidos:
Barcelona.

Wittgenstein, L. (1953). Philosophische Untersuchungen. Suhrkamp: Frankfurt am Main, 1977.

Wittgenstein, L. (1967). Zettel. México: Instituto de Investigaciones Filoséficas de la UNAM, 1997.

Athenea Digital - num. 6 otofio 2004- 15



Algunas cuestiones tedricas relativas a la "'memoria” como practica social
Juan Ormefio Karzulovic

Historia editorial

Recibido: 04-06-04
Primera revisiéon: 14-09-04
Aceptacion definitiva: 07-10-04

Formato de citacion

Ormefio, J. (2004). Algunas cuestiones tedricas relativas a la “memoria” como practica social.
Athenea Digital, 6. Disponible en http://antalya.uab.es/athenea/numé/ormeno.pdf

SOMIE RIEHTE RESERVED

Este texto esta protegido por una licencia Creative Commons.

Usted es libre de copiar, distribuir, exhibir y comunicar la obra bajo las siguientes
condiciones:

Reconocimiento: Vd. debe reconocer y dar crédito al autor original.
NoComercial. Vd. no puede utilizar esta obra para fines comerciales.
NoDerivados. Vd. no puede alterar, transformar, o afiadir nada a esta obra.

Resumen de licencia

Texto completo de la licencia

Athenea Digital - num. 6 otofio 2004- 16


http://antalya.uab.es/athenea/num6/ormeno.pdf
http://creativecommons.org/
http://antalya.uab.es/athenea/ccd.htm
http://antalya.uab.es/athenea/cclc.htm

	Resumen
	Abstract
	I
	II
	Referencias
	Historia editorial
	Formato de citación

