BRUMAL

Revista de Investigacion sobre lo Fantastico
Research Journal on the Fantastic Vol. [, n.° 1 (primavera / spring 2013), pp. 115-134, ISSN: 2014-7910

LITERATURAS DE LA CERTEZA
Y DE LA DUDA ONTOLOGICA.
PROPUESTA CLASIFICADORA

PARA LA FICCION DISTANCIADA

ALEJO GABRIEL STEIMBERG
Universidad de Extremadura
alejosteimberg@gmail.com

Recibido: 23-01-2013
Aceptado: 30-04-2013

@0l
EY MG HMHD

RESUMEN

El establecimiento de macrocategorias resulta de suma utilidad para el estudio de las
literaturas de género. El grado de alejamiento del mundo «real» o empirico y la forma
en que este alejamiento se lleva a cabo ya han sido sefialados como pardmetros de cla-
sificacién. En este articulo proponemos que la presencia o ausencia de duda ontolégica
en términos intradiegéticos permite también echar luz sobre las relaciones entre los
diferentes tipos «ficcién distanciada», un taxén que incluye tanto la literatura fantdsti-
ca como la ciencia ficcién y lo maravilloso, es decir aquellas formas literarias alejadas
de la mimesis.

PALABRAS CLAVE: ficcién distanciada, fantdstico, fantasy, ciencia ficcién, estrés ontolégico

ABSTRACT

In genre theory, macrocategories have been established in order to clarify the rela-
tions between different literary forms, the degree and nature of the estrangement from
the actual world being some of the parameters used for the classification. Here we
propose the conceptual couple ontological certainty /ontological doubt as a way to
further analyse and compare science-fiction, fantasy and fantastic literature as forms
of «estranged fiction».

KEyworps: estranged fiction, fantastic literature, fantasy, science-fiction, ontological
stress

115



116

Alejo Gabriel Steimberg

1. EL CONCEPTO DE GENERO

Fantdstico, fantasy, ciencia ficcion... Las formas literarias mencionadas
requieren comenzar por una nocién indispensable: se trata, por supuesto, de
la nocién de género. Karl Viétor (1986: 10), en «L'histoire des genres littérai-
res», su articulo de comienzos de la década de 1930, sefialaba algo que ha
sido una constante en la historia del término: su uso para definir categorias
de especificidad variable. En efecto, se habia hablado de género tanto para
la epopeya, la poesia lirica y el drama, como para la comedia y la oda. La
propuesta de Viétor para evitar esta confusiéon —que es el punto de vista que
se impondrd mds tarde— se aleja de la opcion privilegiada por las ciencias
naturales, en las que «género» se aplica a la unidad mds amplia, y «especie» al
subgrupo. Viétor prefiere, por el contrario, llamar «géneros» a los elementos
de la segunda categoria. Los macrogéneros como la epopeya, la poesia lirica y
el drama constituyen por su lado las «actitudes fundamentales» para el abor-
daje de la creacién poética.! Por dltimo, Viétor (1986: 34) no deja de sefialar el
cardcter siempre transitorio de toda historia de los géneros, debido al cardc-
ter de objetos culturales cambiantes («vivos») de los géneros. Por ello, podria
agregarse, siempre conviene sumar al criterio formal taxonémico una mirada
a la historia concreta de la denominacién en cuestién y de sus referentes; esto
es, a qué obras se ha considerado como formando parte o no de un género
dado. Esta idea también la sefialard Robert Scholes (1986), que propondrd una
teorfa superadora.

Para Scholes (1986: 77-78) la idea de una poética de la ficcion es en si un
concepto genérico: al aceptarla aceptamos también que la ficcién no funciona
de la misma manera que, por ejemplo, la poesia lirica, y que la literatura de
imaginacién en su conjunto no funciona igual que otras construcciones verba-
les. Buscar establecer una poética distintiva para la ficciéon implica percibirla,
de hecho, como un género distinto (un macrogénero, podriamos afiadir; Scho-
les propondré luego otra denominacién).

Scholes (1986: 80-81) busca proponer una teoria integradora, una teoria
de tipos ideales a la que llamard «teorfa de los modos», reservando el término
de «género» al estudio de obras individuales consideradas desde el punto de
vista de su relacién con tradiciones especificas e histéricamente identificables.
El presupuesto bdsico de esta teoria es que todas las obras de ficcién son re-

1 Este concepto se relaciona con la idea de Naturformen de Goethe (1957: 1016). En la misma linea,
Northrop Frye (1957: 13) hablard de radicals of presentation y Claudio Guillén (2005: 156) de cauces de
presentacion. Estas «actitudes fundamentales» serdn llamadas modos por muchos otros autores, entre
ellos Fredric Jameson (1981: 141) y, como veremos también, Robert Scholes (1986).

Brumal, vol. I, n.° 1 (primavera/ spring 2013)



Literaturas de la certeza y de la duda ontolégica

ductibles a tres «tonos» fundamentales; modos ficcionales basicos que se ba-
san a su vez en los tres tipos de relaciones posibles entre el mundo ficcional y
el mundo de la experiencia. Un mundo ficcional —contintia Scholes— puede
ser igual, mejor o peor que el mundo de la experiencia; esos diferentes tipos
de mundos ficcionales implican actitudes que se suelen llamar romaénticas,?
satiricas o realistas, segun se trate del mundo heroico del romance, del deca-
dente de la satira o del mimético de la historia. Scholes (1986: 82) declina y si-
tda a partir de estos tres puntos bdsicos de referencia toda una serie de formas
de la novela, hasta formar el diagrama siguiente:

SATIRA | Picaresca | COMEDIA | HISTORIAl SENTIMENTAL | TRAGEDIA | RoMANCE

Salvo la seccién del esquema ocupada por la Historia, el resto corres-
ponde a formas de la novela, asi que puede considerarse que la novela trdgica
y la sentimental son dos formas del modo del romance, mientras que la pica-
resca y la novela comica pertenecerian al modo satirico. La superioridad o
inferioridad del mundo construido proviene de los seres que lo pueblan (1986:
83): superhombres en un mundo ideal para el caso del romance, e infrahom-
bres grotescos sumergidos en el caos para la sdtira. Los seres heroicos de la
tragedia, que viven en un mundo que da un sentido a sus actos, asf como los
protagonistas de la ficcién picaresca, que se enfrentan a un nivel de caos que
supera lo que un humano normal soportaria, son personajes mds cercanos a
nuestro mundo que los del romance y la satira. Los personajes de la ficcién
sentimental y de la comedia presentan virtudes y debilidades humanas que el
lector puede reconocer como propias.

Para evitar una impresién de estratificacién absoluta, y para poder dar
cuenta de las combinaciones de los diferentes tipos de universos ficcionales,
Scholes (1986: 84) sugiere una modificacién a la representacién gréfica del es-
quema, incorporando la dimensién vertical:

HisTtor1A

2 Romanticas en el sentido de propias del romance, la forma literaria que luego se constituirfa en la
contracara de la novela realista. Como sefialan Antonio Garcia Berrio y Javier Huerta Calvo (1985: 181-
182), el anglicismo romance puede ser confundido en espafiol con la forma lirico-épica homénima, pero
su uso se hace ineludible para referirse a esas formas narrativas especificas. El uso de itdlicas permite
evitar la confusion.

Brumal, vol. I, n.° 1 (primavera/ spring 2013)

117



118

Alejo Gabriel Steimberg

La propuesta permite ver en el Realismo, en tanto que técnica ficcional,
un debilitamiento de las actitudes propias del romance y la sétira, relacionado
con el fortalecimiento del cientificismo y el empirismo (Schole, 1986: 85). Esta
evolucién —continta Scholes (1986: 86)— no es sin embargo lineal, ya que el
desarrollo de la novela posterior al surgimiento y apogeo del Realismo sigui6
una direccién diferente, en la linea de una combinacién de impulsos mas com-
plicada y poderosa: el Naturalismo, en cuyas historias dominaba la alienacién
y la destruccién. De esta forma, en el siglo XX la ficcién siguié alejdndose del
realismo, a lo largo de una evolucién que veria por momentos el estallido de
la unidad interna de la novela, inclinada tanto hacia la sdtira como hacia el
romance (Scholes, 1986: 87).

Tanto Scholes como Viétor, entre muchos otros, aceptan la divisién bd-
sica y tripartita entre tres modos o formas esenciales, que suele atribuirse a
Aristételes, a Platon, a «los griegos» o, de manera mds general atin, a «los
antiguos» (Genette, 1986: 91-92). Gérard Genette estd entre los autores que
criticanla atribucion de esta division (que él define como propia del Romanti-
cismo) a autores griegos o cldsicos,® ya que dicho error histérico estaria en el
origen de una confusion tedrica. Para aclararla y fundamentar su propuesta
al respecto, Genette comienza por explicar el «sistema de géneros» propuesto
por Platén y explotado por Aristételes,* aunque sin dejar de sefialar que consi-
dera impropio el uso del término (Scholes, 1986: 95). Genette ilustra el sistema
aristotélico de géneros por medio del esquema siguiente (Scholes, 1986: 100):

MODO DRAMATICO MODO NARRATIVO

OBJETO SUPERIOR TRAGEDIA EPOPEYA
OBJETO INFERIOR COMEDIA Paropia

Dicho esquema —sefiala Genette— deja de lado tanto el poema lirico
como la distincién platénica entre el modo narrativo puro, ejemplificado por el
ditirambo, y el modo mixto, representado por la epopeya (Scholes, 1986: 106).
Asi, la triada platénica narrativo/mixto/dramadtico se ve reemplazada por la
pareja aristotélica narrativo /dramético, enla que el modo mixto es entronizado
como tinico modo narrativo posible (Scholes, 1986: 107). Esta reduccién deja un
espacio vacio, que se pretenderd ocupar luego mediante la postulacién de una
expresioén no representativa; un agrupamiento de todas las formas de poema

3 Genette ya habia enunciado esa critica en su articulo «Genres, 'types', modes» (1977).
4 Platén menciona en La Repiiblica (1991: 166) la triada bdsica lirica, épica, drama.

Brumal, vol. I, n.° 1 (primavera/ spring 2013)



Literaturas de la certeza y de la duda ontolégica

no mimético bajo la denominacién «poesia lirica» (Scholes, 1986: 111-112). Una
vez instalada, la triada lirico/ épico/ dramdtico dominaré la teoria literaria
del romanticismo y extenderd su influencia més alld de ésta, pero no sin mo-
dificaciones (Scholes, 1986: 120). Efectivamente, es la visién de Schelling, que
enuncia la trfada mencionada como una sucesion de géneros dominantes (la
reinterpretaciéon romdntica del sistema de modos, convertido ahora en siste-
ma de géneros), que se impondré en los siglos XIX y XX (Scholes, 1986: 124).
La divisién romdntica y post-romantica aborda entonces lo lirico, lo épico y lo
dramético no como modos de enunciacién sino como géneros, cuya definicién
implica un elemento temdtico, por pequefio que sea (Scholes, 1986: 140). Una
cuestion que se impone, entonces, una vez establecida la idea de género, es
si los tres elementos de la triada pueden seguir siendo considerados formas
naturales como proponia Goethe (Scholes, 1986: 141). Genette sostiene que no,
y defiende por esta razén la categoria de archigéneros, cada uno de los cuales
contiene a su vez un determinado ntimero de géneros empiricos. Todos los
subgéneros, géneros o supergéneros —sostiene Genette— son clases empiri-
cas establecidas por la observacién o extrapolacién de datos histéricos, por lo
que carece de sentido afirmar que el «tipo épico» es mds ideal o natural que
el género «novela» o «epopeya» (Scholes, 1986: 142-144). Genette conserva
entonces el concepto de modo para la enunciacién, hablando por ejemplo del
«modo del relato» (Scholes, 1986: 148).

Por su parte, Jean-Marie Schaeffer (1986: 186-187), en la senda ge-
nettiana, suscribe la idea del género como concepto empirico y sostiene su
cardcter de entidad puramente textual, oponiéndose a las definiciones de
lo que denomina teorias ontoldgicas, que trascienden la textualidad. Las teo-
rias ontolégicas, por otra parte, equiparan el texto a un objeto fisico, vién-
dolo como un sistema auténomo cerrado y defendiendo la idea de una lec-
tura inmanente y no referencial (Schaeffer, 1986: 191-192). La superioridad
de la lectura «transtextual» frente a la lectura inmanente —afirma Schae-
ffer— radica en que reinserta el texto en la red textual de la que la lectura
inmanente lo aislaba artificialmente; la «genericidad» serfa asi un aspec-
to de la transtextualidad (1986: 193-194). La problemadtica genérica —sigue
el autor— puede ser abordada desde dos dngulos diferentes: la idea del
género como categoria de clasificacion retrospectiva y el concepto de gene-
ricidad como funcién textual. Para preservar la claridad analitica y tedrica,
propone distinguir genericidad y género, y considerar este tiltimo como una
pura categoria clasificadora y no arbitraria, en tanto que se centraria en si-
militudes textuales (Schaeffer, 1986: 199). Dichas similitudes deben bus-

Brumal, vol. I, n.° 1 (primavera/ spring 2013)

119



Alejo Gabriel Steimberg

120

carse y estudiarse en los diferentes niveles textuales: modal, formal y tematic
(Scholes, 1986: 203).

Estos acercamientos, mds alld de sus diferencias, ponen en evidencia
una serie de factores dignos de consideracién a la hora de utilizar la categoria
de género y estudiar los fenémenos y los textos relacionados. El primero es
la necesidad de la estratificacién de las categorias utilizadas, en nombre de la
claridad analitica y clasificadora. De esta manera, los géneros quedan inclui-
dos en macrocategorias, que suelen establecerse en funcién de la relacion del
mundo de la ficcién con el mundo empirico. Esta vision general del panorama
es necesaria para el andlisis de formas, si se quiere, «bastardas», que bucean
en distintos marcos de género.

Un segundo elemento que se desprende de la comparacién de los dife-
rentes puntos de vista sobre el género (y por ende, sobre el texto), brevemente
resumidos, es la divisién del texto en diferentes niveles para su andlisis. Aun-
que la inmensa mayoria de los autores pueda coincidir en esto, no sucederd
lo mismo con la importancia atribuida a cada nivel en la definicién de tal o
cual género. Y es que todo género puede definirse por una serie de rasgos
retdricos, temdticos y enunciativos (Steimberg, 1993: 41-42), pero las distintas
definiciones no hacen hincapié en el mismo conjunto de rasgos. Asi, hay gé-
neros que, desde su nombre mismo, enfatizan el nivel temadtico («western»),
mientras otros privilegian lo pragmatico, el efecto que se busca producir en el
lector («horror»). Las propuestas de cambio de definicion conllevan también,
evidentemente, un recorte distinto del corpus incluido, y la focalizaciéon de
uno solo de los niveles puede impedir la percepcién de la presencia de los
rasgos de un género X en una obra Y (nadie buscard, por ejemplo, rasgos
fantdsticos en una novela de ciencia ficcién, si se acepta que no hay fantdstico
sin temadtica sobrenatural). Disponer de un mapa claro, por muy esquemdtico
que sea, de las relaciones entre los miembros de una misma «familia» de gé-
neros, y concentrarse en los rasgos textuales, se imponen como requisitos para
una mirada analitica productiva de las obras pertenecientes a dichas formas
literarias.

2. LAS «LITERATURAS DE LO IMAGINARIO»: éUNA CATEGORIA TEORICA OBVIA?

El concepto de literaturas de lo imaginario (littératures de 1'imaginaire)
se utiliza, en la teorfa y la critica francéfonas, para englobar los géneros mads
alejados del principio de la mimesis. Pero resulta notable que las definiciones
suelen brillar por su ausencia. Roger Bozetto, en Fantastique et Science- Fiction:
deux littératures de 'imaginaire (1992), realiza un andlisis comparativo de la li-

Brumal, vol. I, n.° 1 (primavera/ spring 2013)



Literaturas de la certeza y de la duda ontolégica

teratura fantdstica y la ciencia ficcién en tanto que «literaturas de lo imagina-
rio», y sin embargo no proporciona una definicién del concepto. El panorama
se complica todavia mds en la teorfa en castellano, ya que no existe un con-
senso, ni siquiera de facto, sobre la denominacién de una categoria que agrupe
a formas literarias como lo fantastico, la fantasy o la ciencia ficcién. Esto no
impide percibir, por supuesto, que esas formas comparten una cierta comu-
nidad lectora y, de manera complementaria y relacionada, una identificacién
comercial (estos libros suelen ocupar el mismo espacio en las librerfas). Y de
hecho el rasgo comtn entre ellas no es dificil de identificar: todas postulan
mundos en los que, de manera mds o menos aislada, aparecen elementos que
no tienen lugar en el mundo empirico («real»). De todas maneras, y mds alld
de que estas formas literarias parezcan pertenecer a una macrocategoria cuya
existencia se acepta de manera «natural», la diferencia terminoldgica entre los
diferentes campos lingtiisticos de andlisis del drea tiene sin dudas consecuen-
cias de peso. En efecto, la terminologfa interlingtifstica de las «literaturas de
lo imaginario» estd llena de falsos amigos y de solapamientos (o de ausencias
lisas y llanas),’ que dificultan enormemente la traduccién de conceptos.

Unos de los pocos autores que explicita una definicién del concepto es
Francis Berthelot (2006: 1), quien divide las literaturas de lo imaginario en tres
géneros mayores por orden de aparicién histérica: lo maravilloso, lo fantdstico
y la ciencia ficcién. Los tres tendrian en particular una restricciéon temadtica: el
universo ficcional descrito en cada caso no pretenderfa constituirse en mi-
mesis del mundo real, sino separarse de él por medio de la introduccién de
uno o mds elementos divergentes que exceden los limites de lo posible en ese
mundo. La manera de presentar a estos géneros de Berthelot remite, aunque
no lo mencione, a la definicién de ficcion distanciada acufiada por Darko Suvin
(1977: 25). En sus propias palabras:

La fiction peut donc se diviser selon la maniéere de mettre en lumiere
les rapports des hommes entre eux, et avec leur environnement. Si cet-
te maniere cherche a reproduire fidélement les textures et les surfaces
empiriques reconnues par les sens et par le sens commun, je propose
de l'appeler fiction «réaliste». Si, au contraire, on cherche a mettre ces
rapports en lumiere par la création d'un cadre formel radicalement ou
nettement différent —un locus spatio-temporel ou des protagonistes
différents, échappant a toute vérification empirique— je propose le ter-
me de fiction distanciée.

5 Para dar un ejemplo, «fantdstico» o «fantastique» pueden utilizarse como sustantivo o adjetivo,
algo que no sucede en inglés. Esto permite una confusién entre los términos fantasy y fantastic, como
en la obra de Rosemary Jackson (1988) Fantasy: The Literature of Subversion.

Brumal, vol. I, n.° 1 (primavera/ spring 2013)

121



122

Alejo Gabriel Steimberg

Es decir, Suvin propone dividir la ficciéon segtin la manera en que las
diferentes obras ponen en escena las relaciones de los hombres entre ellos y
con el mundo que los rodea. En esto estd siguiendo a Northrop Frye, cuya cla-
sificacion de las obras literarias sirve de punto de partida a la obra de muchos
de los tedricos de lo que Suvin llama «ficcién distanciadax.

En efecto, en The Anatomy of Criticsm, Northrop Frye (1957: 33-34) pro-
pone una clasificacién de modos literarios centrada en el «realismo» del héroe,
entendiendo por esto su relacién con el hombre comtn. De acuerdo con dicho
enfoque, los modos literarios posibles serfan cinco: mitico, romance, mimético
alto, mimético bajo e irénico. En el modo mitico el héroe es divino o semidi-
vino, su naturaleza es superior tanto a otros hombres como al mundo que los
rodea. En el modo del romance es superior en grado a otros hombres y a su me-
dio ambiente; se trata de un héroe identificado como humano, que evoluciona
en un mundo en el que las leyes de la naturaleza parecen, en mayor menor
medida, suspendidas. El héroe del modo mimético superior es superior en
grado a otros hombres pero no al contexto, mientras el del mimético bajo no
es superior ni al hombre comun ni al contexto. El héroe del modo irénico, por
altimo, es inferior al hombre comun y, por ende, al lector. Los modos de Frye
se articulan, entre otras categorfas, con lo que él llama mythoi y que podria-
mos, por su combinatoria de rasgos de diferentes niveles, considerar como
géneros narrativos: comico, romance, tragico e irénico. Frye (1957: 186) sefiala
que el romance es la forma literaria mds cercana a la fantasfa compensatoria
(wish-fullfilment dream). Esta observacién es interesante, ya que otros autores
como Kathryn Hume establecen una relacién particular entre el romance y la
ficcién distanciada. En Fantasy and Mimesis (1984), Kathryn Hume pretende
evitar discusiones sobre géneros y otros tipos de categorias, y habla entonces
de mimesis y de fantasy como dos impulsos, mimético y antimimético respec-
tivamente, presentes en mayor o medida en toda obra literaria. La definicién
que proporciona dicha autora es enormemente abarcadora: al definir la fan-
tasy como «any departure from consensus reality» (Hume, 1984: 21), ensancha
la categoria hasta hacerla abarcar la totalidad de lo que Suvin llamaba «ficcién
distanciada». Asi es como puede incluir la ciencia ficcién dentro de la fantasy,
al afirmar que

I would include as a departure from consensus reality some technical
or social innovations which have not yet taken place, even though they
may well happen in the future: cloning of humans and utopian societies
are both examples of this sort of fantasy [..]. I would embrace utopias

Brumal, vol. I, n.° 1 (primavera/ spring 2013)



Literaturas de la certeza y de la duda ontolégica

along with allegories and science fiction as having fantastic elements,®
and therefore of concern in a study of fantasy (Hume, 984: 21-22) .

Suvin, como ya se dijo, introduce el concepto de novum como rasgo
central de la ficcion distanciada, caracterizdndose cada una de las formas de
este tipo de ficcién por un tipo particular de novum, o mds bien por la rela-
ciéon del mundo de ficcién con las reglas del mundo empirico del autor que la
introduccién de ese novum implica o establece. Asi, afirma Suvin, «Le fantas-
tique [...] est un genre qui introduit dans un monde censé étre empirique des
lois anticognitives. Alors que le conte de fées ignore tout simplement les lois
naturelles, le fantastique leur est contraire» (Suvin, 1977: 15-16). A Hume, en
cambio, que considera que tanto fantasy como «mimesis» son impulsos més o
menos presentes en toda obra literaria, no le interesa establecer categorias de
lo que ella llama fantasy sino relacionar este «impulso» con las categorias mds
generales que ella establece. Es asi como identificard cuatro «acercamientos
bdsicos a la realidad» (ilusién, visién, revision y desilusién), a cada uno de los
cuales corresponderia un tipo de literatura (Hume, 1984: 55). Como estos tipos
literarios pueden presentar elementos tanto miméticos como antimiméticos
(que Hume llama, produciendo confusién, fantésticos), es posible encontrar
en todos ellos ejemplos de ficciéon distanciada.

La primer categoria propuesta por Hume es la de «literatura de ilu-
sién», que corresponderia a la literatura «escapista» y que presentaria la reali-
dad como algo aburrido, antirromantico (en el sentido vulgar de chato y poco
grandioso) o deprimente, ofreciendo en cambio «ilusiones reconfortantes». La
«literatura de visién», por su lado, ofrece «un nuevo sentido de realidad, una
nueva interpretacién que puede parecer mds variada o intensa que la nues-
tra [...]. Las visiones de Vonnegut, Beckett y Kafka toman este acercamiento».
También incluye en esta categoria a The Hobbit y obras de ciencia ficcién de Ar-
thur Clarke y Ursula K. Le Guin diciendo que esos textos funcionarfan como
«literatura de visién» aun sin los elementos antimiméticos. La «literatura de
revisién», por su parte, propondria planes para revisar la realidad y darle for-
ma a diferentes futuros. Se trataria de una literatura did4ctica, divisible a su
vez por el tipo de didactismo ofrecido; Perelandra, de C.S. Lewis, serfa un caso
de didactismo cosmoldgico, y 1984 (George Orwell) y Brave New World (Al-
dous Huxley) de didactismo moral. Por tltimo, la «literatura de desilusién»,
contrariamente a las otras formas, plantearia que la realidad es incognoscible

6 Elproblema central del acercamiento de Hume es que, al igual que Rosemary Jackson, no establece
diferencia alguna entre fantasy y fantastique, lo cual anula la especificidad de las teorfas concebidas para
una u otra categoria (ya sea la de Todorov, la de Tolkien, etc.).

Brumal, vol. I, n.° 1 (primavera/ spring 2013)

123



Alejo Gabriel Steimberg

124

y se propondria desmantelar mitos reconfortantes sin ofrecer ningtin reem-
plazo, asumiendo que todas las interpretaciones de la realidad, por incompro-
bables, carecen de valor.

El concepto de «literatura de ilusion» reviste especial interés para nues-
tro enfoque, ya que abarcarfa géneros enteros de la ficcién distanciada. Esta
«literatura escapista» incluye para Hume (1984: 58) un abanico de géneros y
subgéneros: la pastoral, el relato de aventura y conquista, la novela cémica
y formas «afectivas» como la detective story, el thriller y la pornografia. La li-
teratura afectiva, dice Hume (1984: 74), estd escrita para producir un efecto
especifico en la audiencia; esto incluiria el relato fantdstico, las historias de
fantasmas y la horror story. La existencia de formas literarias en las cuales el
efecto pragmatico deseado ocupa un lugar central estd fuera de toda duda; lo
que es menos convincente es que todas esas formas puedan ser consideradas
como literatura escapista. La misma Hume sefiala, por ejemplo, que uno de
los efectos buscados por el género fantdstico es el de hacernos revisar nuestras
nociones de la realidad (1984: 78). Al barrer de un plumazo géneros enteros
de la ficcion distanciada como el relato fantdstico, Hume no hace sino caer
en la tradicional separacién (axiol6gica) entre literatura «baja» y «alta». Sélo
asf puede explicarse que rescate una obra como Through the Looking-glass de
Lewis Carroll al decidir considerarla como «literatura de desilusién». Y es que
la clasificaciéon de Hume se ve amenazada por dos grandes problemas. Por
un lado, la falta de justificacién en la atribucién de algunas categorfas; por el
otro, una definicién de fantasy que podriamos llamar «superficial»: a Hume le
alcanza con la presencia de elementos antimiméticos, independientemente de
su funcién en el texto, que podria ser perfectamente poética o parddica.

Christian Vandendorpe (1993: 254-255), por su parte, busca encuadrar,
siguiendo a Suvin, los relatos definibles como «ficcién distanciada». Para ello,
retoma la clasificacién de Frye (1957: 33-34) del tipo de relato de acuerdo al
nivel de poder (o falta de él) del protagonista, a la que cruza con el eje raciona-
lidad /irracionalidad. Queda construido asi el siguiente cuadro:

PopER DEL HEROE
CreEncia Frccion MARAVILLOSO

O» O~ > Z0~N>=
P>RCH>ZmIWOw

L
Distoria FanTAsTICO
IMPOTENCIA DEL HEROE

Brumal, vol. I, n.° 1 (primavera/ spring 2013)



Literaturas de la certeza y de la duda ontolégica

La explicacién que Vandendorpe (1993: 255-256) da a continuacién re-
sulta un poco maés clara, ya que «ciencia ficcién» y «distopia» aparecen como
dos variantes de la ciencia ficcién: la mds tradicional y optimista por un lado,
que ilustra todas las posibilidades que la ciencia abre al hombre, y la pesimis-
ta, que construye toda una serie de futuros distépicos para la humanidad. De
todas formas, la utilidad de este esquema cuadrangular es que permite ilumi-
nar relaciones entre tipos literarios poco exploradas. Asi, si lo maravilloso y la
ciencia ficcién suelen ser puestos por diversos autores dentro de los mundos
«otros», en el sentido de mundos diferentes al mundo que alberga al lector y
al autor de la obra,” es menos comuin establecer lazos, mediante el andlisis de
la construccién del relato, entre el género fantastico y un tipo particular de
ciencia ficciéon. Para Vandendorpe, la literatura fantdstica y la ciencia ficcién
distopica tienen en comun el hecho de presentar a un protagonista que es
victima del mundo, extrafio para el lector, en el que vive. Siguiendo esta linea
de andlisis, serd posible entonces relacionar de manera atin mds estrecha el
relato fantdstico y aquellas obras de ciencia ficcién en las que los sufrimientos
del protagonista se deben a que el mundo en el que vive se vuelve extrafio de
repente, en virtud de un acontecimiento que no puede ser explicado por las
leyes que se supone que rigen el mundo en que sucede la historia (que es lo
que también ocurre en la literatura fantdstica). Ademds de tener en comun
la impotencia del protagonista, estos dos tipos de relato comparten su duda
frente a la naturaleza de los eventos presenciados.

Tratemos ahora una de las mds famosas derivaciones de la teoria de los
géneros planteada por Frye, la que propuso Tzvetan Todorov. En su célebre
Introduction a la littérature fantastique (1970: 49), Todorov presenta una cate-
gorizacion de diversas formas literarias de acuerdo con la manera en que los
eventos extrafios planteados en el relato se articulan con el mundo de ficcién.
El diagrama de Todorov es el siguiente:

- . . FanTAstico FaNTASTICO
EXTRANO FANTASTICO-EXTRANO MARAVILLOSO
Puro MARAVILLOSO

La piedra de toque de la clasificacién todoroviana es la duda sobre
la naturaleza de los eventos sorprendentes: el género fantdstico puro existe
mientras ésta no se disipe.® Si la explicacion finalmente es racional se tratard

7 Eslo que hace, por ejemplo, Neil Cornwell (1990: 39).

8 Numerosos autores concuerdan en que la clave de lo fantdstico es que la aparicion del elemento
en apariencia sobrenatural debe ser presentada forzosamente en el texto como problematica, a falta de
lo cual el relato perteneceria mds bien al dominio de lo maravilloso. Asi Michel Lord (1993: 102), por

Brumal, vol. I, n.° 1 (primavera/ spring 2013)

125



126

Alejo Gabriel Steimberg

de un relato fantdstico-extrafio, si es sobrenatural de uno fantdstico-maravi-
lloso; si nunca se sale de la l6gica «natural» se tratard de un relato extrafio, y si
por el contrario la 16gica dominante es la de lo sobrenatural estaremos frente
a un relato maravilloso. La clasificacién propuesta por Todorov serd retomada
por otros autores, que hardn algunas correcciones para poder aplicarla a las
literaturas de lo imaginario o «ficcién distanciada» en general.

Una de las clasificaciones mds abarcadoras al respecto es la que pro-
pondrd Neil Cornwell (1990: 39), que retoma la clasificacién de Todorov (1970:
49) explicando su relacién con todas las formas de la ficcién distanciada. El
esquema global propuesto por Cornwell es el siguiente:’

FacTioN' ‘ NON-FICTION ‘ REALISM ‘ UNCANNY REALISM | FANTASTIC UNCANNY ‘ Pr

Pr ‘ FANTASTIC- MARVELLOUS MARVELLOUS MYTHOLOGY, ETC.

El pardmetro central de la categorizacién que Cornwell realiza es el de
la distancia con «nuestro» mundo, lo cual justifica atin més el uso del nombre
propuesto por Suvin. Las grandes categorias de la ficcion distanciada serfan
entonces lo fantdstico-maravilloso, lo maravilloso y lo mitolégico. La tdltima
categoria no necesita aclaraciéon. La primera, lo «fantastico-maravilloso», in-
cluirfa los relatos en que la duda sobre la naturaleza de un evento extrafio
se termina resolviendo por el lado de lo sobrenatural. Lo maravilloso, por
altimo, es para Cornwell la categorfa mds amplia, para la que propone a su
vez una serie de subdivisiones: 1) What if?, 2) Fairy Story y 3) Romance/Fantasy,
que implican un alejamiento progresivo en relacién con «nuestro» mundo. La
primera division abarca aquellos relatos que incluyen sélo un elemento (o, en
todo caso, un ntmero limitado) de lo manifiestamente imposible, e incluirfa
tanto La metamorfosis de Kafka o El capote de Gogol como aquellas obras de
ciencia-ficcién que construyen el mundo de la diégesis a partir de una sola
infraccién a las reglas de nuestro mundo. La segunda, Fairy Story, comprende
las narraciones que se desarrollan en nuestro mundo, pero con transformacio-
nes multiples. Las historias incluidas en la dltima subdivision se desarrollan
en un mundo manifiestamente «otro». Queda claro, entonces, que la clasifi-

ejemplo, sostiene que un texto no puede ser considerado «fantdstico» si no manifiesta, en uno de sus
estratos discursivos, alguna forma de resistencia al elemento extrafo.

9 La primera parte del diagrama, que interesa menos a los efectos del presente trabajo, da cuenta de
las obras literarias en las que el impulso mimético serfa el dominante. El punto medio del diagrama, PF
(pure fantastic) corresponde a lo «fantdstico puro» de Todorov, en el que la duda sobre la naturaleza de
los eventos del relato no se resuelve; fantastic uncanny, a los relatos que se inclinan por una explicacion
racional.

10 «Fictionalised contemporary history and politics» (Cornwell 1990: 39).

Brumal, vol. I, n.° 1 (primavera/ spring 2013)



Literaturas de la certeza y de la duda ontolégica

cacién de Cornwell, que se propone como una correccién y una ampliacion
de la de Todorov, categoriza las obras literarias segtin el grado de distancia
existente entre el mundo de la ficcién y el mundo de su autor. Lo que se echa
en falta en su propuesta, y si estd presente, por ejemplo en la de Suvin, es una
consideracién cualitativa, y no sélo cuantitativa y progresiva, de la forma en
el que el mundo de ficcién se aleja de la realidad empirica de su contexto de
produccion.

A modo de conclusién parcial, podemos sefialar que todas las propues-
tas de los autores nombrados hasta aqui (muchos de los cuales se basan en la
concepcién de los géneros literarios defendida por Northrop Frye) tienen algo
que aportar tanto al andlisis de las literaturas de lo imaginario en su conjunto
como al de sus diferentes manifestaciones. Asi, la teoria de Todorov es la pri-
mera en plantear un abordaje estructural a uno de los géneros de lo imagina-
rio, lo fantdstico, sentando las bases para un ensanchamiento de este tipo de
acercamiento a toda la ficcién distanciada. Neil Cornwell, por su parte, lleva a
cabo justamente dicha extensién (con modificaciones, por supuesto) de la teo-
ria todoroviana a los otros géneros de lo imaginario. De Hume es interesante
la definicién de fantasy como un «impulso» homologable a la mimesis que es,
por ende, una categoria transgenérica. Por su parte, los conceptos de Suvin de
novum y de «ficcién distanciada» resultan capitales para introducir importan-
tisimas distinciones que permitan poner en evidencia singularidades de cada
género que pasarian desapercibidas en una simple clasificacién cuantitativa
de la distancia de cada uno con el mundo «real».

Por el momento, nos es posible ya proponer un esquema de la ficcién
distanciada basado en el de Vandendorpe (1993: 254-255), pero reemplazando
el eje poder/impotencia del héroe por otro que vaya de la certeza a la duda
ontoldgica, en el que la equivalencia de una diada similar a la de fantastico/
fantasy del lado filo-cientifico de la ficciéon distanciada quede mds en eviden-
cia. El esquema resultante seria el siguiente:

CERTEZA ONTOLOGICA
CiencIA FICCION (VARIOS TIPOS)  FANTASY/ ROMANCE

>R
»

TP T~ 20—
> RCH>ZmAT0O

Ciencia FICCION ONTOLOGICA FaNTASTICO
Duba ONTOLOGICA

Brumal, vol. I, n.° 1 (primavera/ spring 2013)

127



128

Alejo Gabriel Steimberg

El nuevo diagrama no tendria mayor valor si las categorfas propues-
tas tuvieran so6lo existencia teérica y no pudieran ser apoyadas con ejemplos
de obras concretas, pero esto no es asi. Nos permitimos sostener que para el
andlisis de una parte importante de la obra de Philip K. Dick, de influencia
ineludible en todas las ficciones posteriores centradas en la duda ontolégica,
la categoria que proponemos de «ciencia ficcion ontolégica» resulta de suma
utilidad.

3. VIE]AS INQUIETUDES, NUEVOS PARADIGMAS: LA CIENCIA FICCION ONTOLOGICA

En su articulo sobre la historia de los géneros literarios, Karl Viétor
(1986: 11) recuerda que ya Robert Hartl afirmaba en 1924 en Versuch einer psy-
chologischen que los géneros expresan una forma de la experiencia del mun-
do. Todorov (1987: 35), de manera similar, sefiala que los géneros ponen en
evidencia los rasgos constitutivos de la sociedad a la que pertenecen. Pue-
de decirse entonces que lo fantdstico fue el producto de un mundo en mu-
tacién que no habia cambiado durante siglos, al menos en lo que respecta al
modelo literario dominante: la concepcién mimética de la creacién artistica,
que desterraba lo sobrenatural del dmbito de la literatura. Este modelo, que
representaba un mundo inamovible, no resultaba adecuado a una época de
transformaciones constantes, cada vez mds violentas, que cambiarfan para
siempre las estructuras sociales, econémicas y politicas del mundo occidental.
La literatura fantdstica, con sus personajes enfrentados a hechos incompren-
sibles, reflejaba este cataclismo conceptual, manifestacion de la incertidumbre
del sujeto frente al mundo que lo rodea. Esta primera aparicién de relatos de
duda ontolégica (bajo la forma del relato fantdstico) correspondi6 a un perio-
do de grandes cambios paradigmaticos, y su reaparicion en el siglo XX parece
corresponder a un modelo semejante. Y es que tanto el género fantadstico como
la «ciencia ficcién ontolégica» son sintomdticos de lo que Thomas Pavel (1986:
142) llama «estrés ontolégico»,'! causado por dificultades de orientacién en
situaciones de rdpido cambio ontolégico, de adaptacion a las complejidades
de las modificaciones ontoldgicas modernas.'>? Cuando nuestra capacidad de

11 Pavel ya utiliza el término en su articulo «Fiction and the ontological landscape» (1982) pero lo
desarrolla en Fictional Worlds (1986).

12 En su famosa conferencia «How to Build a Universe That Doesn't Fall Apart Two Days Later»,
Dick (1995:184) aclara que ve a la duda sobre lo real como problema verdadero y no como una cuestién
meramente intelectual. La amenaza estarfa entonces constituida por las «realidades espurias» manu-
facturadas por gobiernos, corporaciones y grupos religiosos, entre ellas los «pseudomundos» enviados
«directo a la cabeza» del lector, el oyente o el televidente. El ciudadano comtin, contintia, estd bom-
bardeado asi por «pseudorrealidades» a través de mecanismos muy sofisticados (su novela The Three
Stigmata of Palmer Eldritch, de hecho, presenta este argumento de manera bastante literal).

Brumal, vol. I, n.° 1 (primavera/ spring 2013)



Literaturas de la certeza y de la duda ontolégica

adaptacién ontolégica se ve superada por la cantidad de cambios es cuando se
producen reacciones, que se manifiestan también en la literatura.

Las reacciones generadas por el estrés ontolégico, continta Pavel (1986:
142), pueden variar entre el nihilismo y la nostalgia. Los nihilistas interpre-
tan el cambio de un paisaje ontolégico a otro como la prueba de la completa
ausencia de orden; los nostélgicos, por el contrario, afioran épocas pasadas
en las que la estabilidad ontoldgica era la regla. Al rechazar la multiplicidad
ontolégica, los nostélgicos consideran el resto de las ontologfas que los rodean
como una simple ficcién, al menos en comparacién con el dogma derribado."
Con respecto a la vertiente literaria de estas reacciones, resulta claro que la
fascinacién por la Edad Media propia del gético es claramente una forma de
nostalgia. Con su btisqueda desesperada del mundo «real», la ciencia ficcién
ontolégica se muestra igualmente lejos del nihilismo. Pero dado que ambas
formas estdn separadas por mds de un siglo y medio, corresponde prestar un
poco de atencién a otras expresiones literarias vinculadas a lo fantdstico.

El aporte principal de Todorov (1970: 24-26) consistié en sistematizar la
nocién de fantdstico, tomando lo que le servia de las definiciones existentes
(lo fantdstico concebido como una «literatura de la irrupcién», en la que un
elemento extrafio viene a perturbar nuestro sentido de lo real) y reordendndo-
lo en el marco de una teoria precisa de los géneros literarios. La productividad
tedrica de su texto se hace evidente en las reformulaciones y criticas que gene-
r6. Nos interesa aqui en especial la propuesta de Ana Gonzdlez Salvador, que
ya en su articulo «Avatars d’un genre: mort ou survie du fantastique?» (1978:
62) postulaba la categoria de «insélito» para definir lo fantdstico en el siglo
XX, un fantdstico en el que quizd el lector puede sorprenderse con la irrupcion
de lo imposible pero el personaje jamds. Y es que de acuerdo con Gonzdlez
Salvador, ha habido una evolucién en la produccién literaria relacionada con
la literatura fantdstica que no se ha traducido en un cambio en la terminologia
que enmarca esos textos. Si el objeto ha cambiado, resulta interesante también
cambiar de nombre, y de ahi su propuesta de la categoria de «insélito».

En su libro Continuidad de lo fantdstico. Por una teoria de la literatura in-
solita (1980: 55), Gonzélez Salvador se ocupa extensivamente del concepto de
«insolito», para lo cual establece primero los rasgos distintivos de lo fantastico
en literatura, que necesitaria un fuerte contenido emocional (casi siempre, la
puesta en escena del terror frente a lo sobrenatural) y presentaria bajo diver-

13 La situacion de los personajes de las obras catalogables como ciencia ficcion ontoldgica puede
verse como una literalizacion de esta reaccién: perdidos en mundos virtuales a los que les niegan exi-
stencia, sélo consideran real el mundo que abandonaron y al que desean regresar.

Brumal, vol. I, n.° 1 (primavera/ spring 2013)

129



130

Alejo Gabriel Steimberg

sas formas la antinomia real/irreal. Gonzalez Salvador (1980: 58) compara
también el relato fantdstico con la novela psicolégica y la novela de aventuras:
un poco a caballo entre ambas, el relato fantdstico contarfa con un toque de
similitud mds la presencia de una «parte injustificada». Lo insélito, en cambio,
tendria la ventaja de «sugerir lo misterioso sin entrar en la ausencia total de
realidad» (Gonzélez Salvador, 1980: 59). La definicién de lo insdélito se estable-
cerd entonces sobre una comparacién con lo fantdstico. Y lo que conservaria
de éste es «la duda frente a la realidad como dato coherente, inamovible y
tranquilizador» (Gonzdlez Salvador, 1980: 61), s6lo que esta duda seria expe-
rimentada exclusivamente por el lector, y no tendria correlato intradiegético
(la tranquilidad con que se acepta lo insélito en los relatos de Kafka seria
un ejemplo de esto). Y es asi como serian entonces el narrador y el lector (y
no el personaje) los «hacedores de lo insélito» (Gonzélez Salvador, 1980: 83).
Ademads, el relato insélito tampoco se opondria, como el relato fantdstico, a
lo familiar (Gonzélez Salvador, 1980: 88): la visi6én de la realidad propuesta
consistiria en descubrir el lado incoherente de un orden determinado, lejos de
laimagen de pérdida de valores tradicionales que constituia el telén de fondo
de la literatura fantéstica. Por dltimo, Gonzalez Salvador (1980: 95) sefiala una
diferencia en la mecdnica narrativa: en el relato de lo insdlito la «técnica de la
sorpresa», utilizada por la literatura fantdstica, por la novela policiaca o por
el surrealismo, serfa dejada de lado en beneficio de la «preparaciéon de una
expectativa».

La teoria de Gonzdlez Salvador permite resaltar, casi en filigrana y por
oposicidn, el tipo de literatura que queremos definir aqui. Efectivamente, los
rasgos que el relato de lo insélito compartirfa con la literatura fantdstica cons-
tituyen casi el exacto opuesto de los que esta literatura compartiria con la
ciencia ficcién ontolégica. Y las diferencias entre las definiciones de «fantdsti-
co» e «insdlito» residen en la puesta en escena o no de una duda frente a los
acontecimientos extrafios relatados; en ambos casos, esos acontecimientos de-
ben suceder en el marco de lo que como lectores podemos identificar como el
mundo «real», «nuestro» mundo. Esto puede reducirse al esquema siguiente:

MUNDO «REAL» / «NUESTRO MUNDO» + IRRUPCION DE LO IMPOSIBLE + DUDA = FANTASTICO

MUNDO «REAL» / «NUESTRO MUNDO» + IRRUPCION DE LO IMPOSIBLE — DUDA = INSOLITO

Lo que este cuadro no contempla es una tercera posibilidad, separada
de lo fantdstico, como lo insélito, por una sola variable: la de un tipo de relato

Brumal, vol. I, n.° 1 (primavera/ spring 2013)



Literaturas de la certeza y de la duda ontolégica

en el que un acontecimiento contravenga las reglas de lo posible y en el que
esta transgresion esté problematizada, pero en el que las reglas transgredi-
das no sean las de nuestro mundo sino las de un mundo otro, separado del
nuestro por el espacio y/ o el tiempo en el que transcurre el relato. El esquema
resultante serfa el siguiente:

MUNDO «OTRO» + IRRUPCION DE LO IMPOSIBLE + DUDA = - - -

El tipo de relatos asf definido estd en una relacién de continuidad con
lo fantastico en lo que respecta a la puesta en escena de una duda sobre la
esencia de la realidad; se trata en ambos casos de lo que proponemos llamar
«relatos de duda ontolégica». Por supuesto, hace tiempo ya que el concepto
de «ontologia» («Parte de la metafisica que trata del ser en general y de sus
propiedades trascendentales», segtin el DRAE) ha hecho su entrada en la teo-
ria literaria, de la mano de las teorfas sobre la ficcionalidad. Thomas Pavel
(1981: 234), por ejemplo, define «ontologia» como «una descripcién tedrica de
un universo». Y, tomado en ese sentido, es evidente que el concepto resulta
pertinente para el andlisis literario en su conjunto. Pero lo que a nosotros nos
interesa aqui es lo ontolégico como atributo de la ficcién o, mejor dicho, las
ficciones que hacen de lo ontolégico su nucleo, problematizando la cuestiéon
ontolégica, poniendo en escena una duda sobre la esencia de la realidad.

¢(Se puede hablar de ficciones con dominante ontolégica y ficciones
con dominante epistemoldgica?'* McHale (1999: 59-60) piensa que si, y afir-
ma entonces que la ciencia ficcién, al igual que la ficcién posmoderna, esta
gobernada por la dominante ontolégica y que es tal vez el género ontolégico
por excelencia.’® Asi, McHale recuerda cémo Darko Suvin defini6 la ciencia
ficciéon como «literatura del extrafiamiento cognitivo», en la que se confron-
tarfan datos empiricos de nuestro mundo con un elemento (o mds) ajeno a él,
un novum; este extrafiamiento serfa cognitivo porque eliminaria proyecciones
puramente mitopoéticas sin relacién alguna con una visiéon del mundo basada
en la l6gica, la razén o la ciencia positiva. En este enfrentamiento entre mun-
dos distintos radicaria el énfasis ontolégico.

Si bien la clasificacién de ficciones segtin tengan una dominante epis-
temoldgica u ontoldgica puede resultar interesante, la manera en que McHale
aplica esta divisién ha sido criticada por otros autores. Asi, Peter Stockwell

14  «The dominant may be defined as the focusing component of a work of art: it determines and
transforms the remaining components» (Jakobson 1971: 83)

15 Las ficciones con dominante epistemolégica serian para McHale (1999: 9) aquellas obras que
plantean preguntas ligadas a la interpretacién del mundo de la ficcién.

Brumal, vol. I, n.° 1 (primavera/ spring 2013)

131



132

Alejo Gabriel Steimberg

sefiala, en The Poetics of Science-Fiction (2000: 103-104), su desacuerdo en consi-
derar la ciencia ficcién como limitada a cuestiones ontolégicas. Para Stockwell
la ciencia ficcién puede tener claramente preocupaciones ontolégicas (la obra
de Philip K. Dick seria un buen ejemplo de ello),’® pero no hay duda de que
la epistemologia ocupa también un lugar central. El énfasis ontolégico que
McHale sefiala en Philip K. Dick corresponderia entonces a un cambio de pa-
radigma sucedido en la ciencia ficcién, que implicarfa un pasaje de la certeza
ontolégica (necesaria para la exploracién epistemolégica) a la incertidum-
bre ontolégica (Bukatman 1993: 16). Y también es polémica la afirmacién de
McHale (1999: 75) de considerar que el consenso en la poética contemporédnea
se inclina por un acercamiento epistemoldgico a lo fantdstico, acercamiento
cuya version mds influyente serfa el enfoque de Todorov."” La duda fantdstica
(esencial para Todorov) sobre la naturaleza de los eventos extrafios que tienen
lugar en el relato y que afecta en tltima instancia al universo en que éste su-
cede (que serd o bien natural o bien sobrenatural), no es en ultima instancia
menos ontolégica que la duda del personaje dickiano por saber si vive en un
mundo material o en uno virtual.

La centralidad de la problemadtica ontolégica en la obra de Dick ha sido
sefialada por diversos autores: ya Fredric Jameson (1975) habla de la «incer-
tidumbre pesadillesca» (nightmarish uncertainty) debida a la fluctuacién de la
realidad como rasgo caracteristico.”® Mucho mds recientemente, y retoman-
do la idea de incertidumbre de Jameson, Umberto Rossi (2011: 6) plantea la
incertidumbre ontolégica (ontological uncertainty) como elemento clave de la
produccién dickiana. Rossi comienza la presentacién de su concepto, de ma-
nera légica, ofreciendo una definicién de «ontologia» especifica del dambito
del andlisis literario: la meditacién filos6fica sobre la naturaleza del ser, lo
existente o la realidad en general (definicién béasica de ontologia), tal y como
aparece en una obra de ficcién. Y la obra de Dick, contintia Rossi (2011: 10-11),
estaria basada en una ontologia esencial particularmente inestable, caracteri-
zada por una incertidumbre intradiegética constante, con personajes que no
pueden distinguir entre realidad e irrealidad y deben buscar constantemente
la realidad oculta por la simulacién, a menudo conscientes de que detrds de
esa simulacién puede haber otra.

16  Vale la pena saber, sin que esto suplante o tenga mds valor que la opinién de los analistas (pero en
este caso la ratifica), que Dick estaba de acuerdo con este punto de vista. Asf, en la conferencia «How
to Build a Universe That Doesn't Fall Apart Two Days Later», el autor sostiene que la pregunta sobre
qué es la realidad es uno de los tépicos centrales de su obra (Dick 1995: 180).

17 Mas alld de su interpretacién de Todorov, McHale no deja de considerar que el género fantastico
estd gobernado por la dominante ontolégica (McHale 1999: 74).

18 La versién en linea no contiene nimeros de pagina.

Brumal, vol. I, n.° 1 (primavera/ spring 2013)



Literaturas de la certeza y de la duda ontolégica

La macrocategoria propuesta en este trabajo (relatos de duda ontolé-
gica) englobarfa tanto al género fantdstico segtin la concepcién de Todorov'
como a una parte de la produccién dickiana,® que corresponderia a una cien-
cia ficciéon que podemos llamar también ontolégica. El rasgo definitorio de
este tipo de relatos serfa la puesta en escena de una duda sobre la realidad,
mds alld de la naturaleza del evento disruptivo (sobrenatural, cientifico, et-
cétera) y aun de la l6gica misma de esta irrupcion. En la literatura fantdsti-
ca, los eventos incomprensibles parecen desafiar las leyes del mundo en que
suceden, mientras en la ciencia ficcién dickiana son consecuencia del orden
mismo que domina el universo ficcional, que es el de lo virtual.?! De cualquier
modo, es importante tener en cuenta que para que una obra forme parte de
la categoria sugerida la duda sobre lo real que se pone en escena debe ser de
nivel ontoldgico. Sin esta dltima condicién estarfamos tratando con otro tipo
de obras, en las que no se vulneran las leyes consideradas naturales.”

BIBLIOGRAFiA

BerTHELOT, Francis (2006): «Genres et sous-genres dans les littératures de I'imaginaires»,
disponible en http:/ /www.vox-poetica.org/t/Ina/FB%20Genres%?20imagi-
naire.pdf [22/01/13].

BozzerTo, Roger (1992): L'obscur objet d’un savoir. Fantastique et Science-Fiction: deux
littératures de 'imaginaire, Publications de I'Université de Provence, Aix-en-
Provence.

19 Rossi (2011: 13) también aclara que su concepto de incertidumbre ontolégica también estd tomado
de Todorov.

20 En distintas conferencias, ensayos o entrevistas, Dick se ha referido a en qué se diferencian (y en
qué no) las obras de ciencia ficcion y las de géneros con presencia (confirmada o supuesta) de lo sobre-
natural. Asi, en la entrevista que le realiz6 Frank C. Bertrand en 1980, Dick (1995: 44) sostiene que lo
que distingue a la ciencia ficcién de la fantasy (un término que en inglés puede abarcar lo fantdstico si
se usa en su acepcién mds comun, pudiendo usarse fantastic simplemente como el adjetivo correspon-
diente) es que los hechos deben respetar las leyes cientificas conocidas (algo que su obra no cumple;
el supuesto respeto de estas leyes, un efecto generado a través del discurso, serfa una definiciéon que
corresponderia mds al género), y por ello no son presentados como imposibles. Sin embargo, en su
ensayo «My definition of Science Fiction» (1995: 78), Dick precisa que separar una y otra forma lite-
raria no es realizable, debido a que la percepcién de lo que puede llegar a ser posible depende de las
creencias del lector.

21 Aunque se trata de un término que se remonta a la filosoffa escoldstica (Lévy, 1995: 13), el uso que
se le da aqui coincide con el propuesto por Denis Berthier (2005: 1) para el contexto de la realidad vir-
tual. Berthier identifica real y material; asi, lo virtual pasa a ser aquello que posee todas las cualidades
de lo real, sin serlo. La gran ventaja del acercamiento de Berthier es que nos permite entender un ele-
mento recurrente en las ficciones que ponen en escena mundos virtuales: la angustia de los personajes
ante la posibilidad de no estar en el mundo real.

22 Estarfamos hablando aqui, por ejemplo, de novelas que presentan en escena la duda sobre lo real
y al tiempo ponen en duda teorfas conspirativas.

Brumal, vol. I, n.° 1 (primavera/ spring 2013)

133



Alejo Gabriel Steimberg

134

BukatmaN, Scott (1993): Terminal Identity: The Virtual Subject in Postmodern Science-Fic-
tion, Duke UP, Durham.

CornweLL, Neil (1990): The literary fantastic: from Gothic to posmodernism, Harvester
Wheatsheaf, Londres.

Dick, Philip K. (2003 [1964]): The Three Stigmata of Palmer Eldritch, Gollancz, Nueva
York.

__(1995): The Shifting Realities of Philip K. Dick: Selected Literary and Philosophical
Writings (comp. Lawrence Sutin), Vintage /Random House, Nueva York.

FrYE, Northrop (1957): The Anatomy of Criticsm, Princeton University Press, Princeton.

GENETTE, Gérard (1977): «Genres, “types”, modes», Poétique 32 (1977), pp. 389-421.

__ (1986): «Introduction a l'architexte», en Gérard Genette y Tzvetan Todorov
(comps.), Théorie des genres, Editions du Seuil, Paris, pp- 89-159.

GONZALEZ SALVADOR, Ana (1978): «Avatars d'un genre: mort ou survie du fantastique?»,
en Anuario de Estudios Filoldgicos (Céceres) I (1978), pp. 51-64.

_ (1980): Continuidad de lo fantdstico. Por una teoria de la literatura insélita, ].R.S. Edi-
tor, Barcelona.

GurLen, Claudio (2005): Entre lo uno y lo diverso, Tusquets, Barcelona.

Hume, Kathryn (1984): Fantasy and Mimesis: responses to reality in Western literature,
Methuen, Londres.

JacksoN, Rosemary (1988): Fantasy: the literature of subversion, Methuen, Londres.

JamEesoN, Fredric (1975): «After Armageddon: Character Systems in Dr. Bloodmo-
ney», en Science Fiction Studies # 5 Volume 2, Part 1 (Marzo 1975), disponible
en http:/ /www.depauw.edu/sfs/backissues/5/jameson5art.htm [22/01/13].

Mc Hatg, Brian (1999): Postmodernist Fiction, Routledge, Londres.

Paver, Thomas (1981): «Tragedy and the sacred: notes towards a semantic characteri-
zation of a fictional genre», Poetics 10, 2-3, pp. 231-242.

__ (1986): Fictional Worlds, Harvard University Press, Cambridge.

Rosst, Umberto (2011): The Twisted Worlds of Philip K. Dick, Mc Farland, Londres.

SCHAEFFER, Jean-Marie (1986): «Du texte au genre», en Gérard Genette y Tzvetan Todo-
rov (comps.), Théorie des genres, Editions du Seuil, Parfs, pp. 179-205.

ScHoLEs, Robert (1986): «Les modes de la fiction», en Gérard Genette y Tzvetan Todo-
rov (1986), Théorie des genres, Editions du Seuil, Paris, pp. 77-88.

STEIMBERG, Oscar (1993): Semidtica de los medios masivos, Atuel, Buenos Aires.

StockweLL, Peter (2000): The Poetics of Science-Fiction, Longman, Harlow.

SuviN, Darko (1977): Pour une poétique de la science-fiction, Presses de 'Université du
Québec (P.U.Q.), Montreal.

Toporov, Tzvetan (1970): Introduction a la littérature fantastique, Editions du Seuil, Pa-
ris.

_ (1987): La notion de littérature et autres essais, Editions du Seuil, Parfs.

VANDENDORPE, Christian (1993): «Pouvoirs du héros et rationalité dans le fantastique
et la science-fiction», en Aurélien Boivin, Maurice Emond y Michel Lord (eds.),
Les Ailleurs imaginaires, Nuit Blanche, Quebec, pp. 243-263.

ViEToR, Karl (1986): «L'histoire des genres littéraires», en Gérard Genette y Tzvetan
Todorov (comps.), Théorie des genres, Editions du Seuil, Paris, pp- 9-35.

Brumal, vol. I, n.° 1 (primavera/ spring 2013)



