BRUMAL

Revista de Investigacion sobre lo Fantastico DOIL: http://dx.doi»org/1045565/re\f'/brumal.258
Research Journal on the Fantastic Vol. III, n.° 2 (otofio /autumn 2015), pp. 55-68, ISSN: 2014-7910

EL MONSTRUO RECONSTRUIDO PARA LA ESCENA,
FRANKENSTEIN DE DANNY BOYLE

Oscar MARTINEZ AGfss
Universidad Nacional Autonoma de México
omagiss@gmail.com

Recibido: 13-07-2015
Aceptado: 04-11-2015

RESUMEN

Desde su publicacién en 1818, Frankenstein; or, The Modern Prometheus de Shelley ha
tenido una estrecha relacién con el teatro, durante el siglo x1x, y, en el xx, con el cine;
gracias a este vinculo el monstruo de Frankenstein ha desbordado su origen literario y
se ha mantenido en la imagineria popular desde entonces y hasta la fecha. Este perso-
naje ha sido recreado en la escena, teatral y cinematografica, a lo largo de casi dos si-
glos concentrando y reflejando la visién particular de cada época alrededor de los
riesgos de jugar a ser dios y los monstruos que vienen con ello. En el caso del teatro la
criatura de Frankenstein hizo su primera aparicién en 1823, en la adaptacién de Peake,
y gracias a su éxito la novela tuvo una segunda impresién; asi es como también el tea-
tro ha ayudado a mantener en existencia a este monstruo. En 2011, el afamado director
de cine britanico, Danny Boyle puso en escena una nueva adaptacién del clasico de
Mary Shelley para el National Theatre de Londres; utilizando los recursos de la tecno-
logia, en un medio como el teatro que todo mundo anuncia en extincién pero que sin
embargo se mueve, para animar a este ya cldsico monstruo y presentarlo de forma re-
alista, aterradora y terriblemente humana.

PALABRAS CLAVE: Frakenstein, teatro, Nick Dear, Danny Boyle.

ABSTRACT

Since its first publishing, in 1818, Shelley’s Frankenstein; or The Modern Prometheus has
been in close relationship with the stage in the XIXth century, and in the XXth with the

cinema; due to this bond Frankenstein’s monster has exceeded its literary origin and
it’s been around in the popular imagery until this days. This character has been recrea-



56

Oscar Martinez Agiss

ted in the stage and cinema though almost two centuries embodying and reflecting the
particular point of view of each age around the risks of playing god and the monsters
that come of it. On the stage Frankenstein’s creature did its first appearance in 1823, in
Peake’s dramatization, and due to the success of the play the novel had a second edi-
tion; in this way the stage has helped to maintain in existence this monster. In 2011,
famed British film director, Danny Boyle staged a new dramatization of Mary She-
lley’s classic for the Naional Theatre of London; using all the contemporary stage tech-
nology, in a medium as the theatre, which everybody announces in extinction and yet
it moves, to animate this classic monster and present it in a realistic, frightening and
human way.

Keyworps: Frakenstein, stage, Nick Dear, Danny Boyle.

Desde su publicacion en 1818, Frankenstein; or, The Modern Prometheus
de Mary Shelley ha tenido una estrecha relacion con el teatro, durante el siglo
XIX, y, en el xx, también con el cine; gracias a este vinculo el monstruo de
Frankenstein ha desbordado su origen literario y se ha mantenido en la ima-
ginerfa popular desde entonces y hasta la fecha.

La novela tiene su origen en la famosa velada en Villa Diodati, a las
orillas del lago Ginebra en el verano de 1816, cuando Lord Byron propone que
los presentes se avoquen a escribir historias de fantasmas. El pequefio grupo
estaba formado por John Polidori, médico personal de Byron, el poeta Percy
Shelley, Mary Shelley, entonces atin Godwin, y Claire Clairmont, antigua
amante de Byron; todos ellos pasando las tardes en el interior de la villa debi-
do al mal tiempo, y lo que fue pensado como «a casual ploy to while away a
few hours in an atmosphere of delicious fear, [...] resulted in two iconic tales:
Mary Shelley’s Frankenstein, a story of scientific transgression and a cautio-
nary warning about the need to take responsibility for one’s actions; and John
Polidori’s The Vampyre» (Buzwell, 2014).

Cuando la historia fue publicada dos afios después, de forma anénima
y en tres volimenes, recibid variadas reacciones por parte de la critica; desde
la negativa opinién de William Beckford, quien en su copia de la primera edi-
cion de la novela escribié: «This is, perhaps, the foulest Toadstool that has yet
sprung up from the reeking dunghill of the present times» (en Forry, 1987:
63), hasta la mas prometedora de Walter Scott: «Upon the whole, the work
impresses us with a high idea of the author’s original genius and happy power

Brumal, vol. III, n.° 2 (otono/autumn 2015)



El monstruo reconstruido para la escena, Frankenstein de Danny Boyle

of expression [...] and [...] congratulate our readers upon a novel which excites
new reflections and untried sources of emotion» (Scott, 1818: 619).

Sin embargo, a pesar de respuestas como la anterior, la novela no logra
en su momento una segunda edicién, hecho que sefialaba el éxito comercial del
libro. Por supuesto, ése no fue el final editorial de EIl moderno Prometeo, pues
regresara a las prensas cinco afios después, y se lo deberé al éxito que obtiene
la primera adaptacién del texto de Shelley al teatro, en 1823, cuando se presen-
ta en la Opera House Presumption, or The fate of Frankenstein. En esta segunda
edicién, de dos volimenes, aparece por primera vez el crédito a Mary W. She-
lley como autora de la novela; durante el resto de la década seguirdn apare-
ciendo adaptaciones teatrales de Frankenstein, lo que influird en una tercera
edicion de la novela, en la que Shelley hace una revision del texto e introduce
una serie de modificaciones, aunque aclara «I have changed no portion of the
story, nor introduced any new ideas or circumstances» (Shelley, 2003:43).

La obra de teatro que inicia la relacién entre los escenarios y la historia
de Shelley es «a tawdry melodrama [...] from the pen of Richard Brinsley
Peake, a thirty-one-year old hack and employee of the English Opera House
[...] Peake’s melodrama immediately initiated a string of other dramatiza-
tions, capturing the public’s imagination and ire» (Forry, 1987: 63-64). Esta
version escénica de Frankenstein, al estar destinada a un teatro sin licencia
para presentar lo que se considera en ese momento drama elevado, incluye
elementos cémicos, asi como mtsica y danza que se combinan con los referen-
tes goéticos que atin dominaban los escenarios ingleses de la época. El mismo
inicio, por ejemplo, se da de la siguiente manera:

ACTI

SCENE I: A Gothic Chamber in the house of Frankenstein.

Fritz [servant of Frankenstein] discovered in a Gothic arm-chair, nodding asleep.
During the Symphony of the Song, he starts, rubs his eyes, and comes forward.

AIR - FrRITZ

Oh, dear me! What'’s the matter?

How I shake at each clatter (Peake, 2014).

En esta primera escena también esta una de las importantes aportacio-
nes de Peake a la imagineria popular de Frankenstein: el asistente del doctor,
que, con cambio de nombres en una u otra version, llegara hasta nuestros dias.

La adaptacion de Peake, a pesar de estar muy alejada de lo que es el
nucleo de la novela, logré una excelente respuesta en Londres y mantuvo una
temporada de treinta y siete representaciones, con una audiencia posible de

Brumal, vol. III, n.° 2 (otono/autumn 2015)

57



58

Oscar Martinez Agiss

mas de cincuenta mil espectadores, lo que también dio lugar a que rapida-
mente aparecieran versiones en burlesques que sacaban provecho del conoci-
miento del ptblico de la trama de Presumption asi como una segunda adap-
tacién por parte de Henry M. Milner llamada Frankenstein, or The Demon of
Switzerland, que se estrené en el Royal Cobourg Theatre.

Mary Shelley misma asisti6 a una representacion de Presumption, de la
cual escribi:

Frankenstein had prodigious success as a drama & was about to be repeated
for the 23rd night at the English opera house. The play bill amused me ex-
tremely, for in the list of dramatis personze came, — [i.e., the Creature] by Mr.
T. Cooke: this nameless mode of naming the un{njameable is rather good. [...]
The story is not well managed —but Cooke played —'s part extremely well-
his seeking as it were for support —his trying to grasp at the sounds he heard-
all indeed he does was well imagined & executed. I was much amused, & it
appeared to excite a breathless eagerness in the audience (en Behrendt, 2014).

La puesta en escena debe de haber sido espectacular para causar esa
reaccién en los espectadores. El teatro de la época y, en particular, el drama
gotico buscaba siempre causar el mayor impacto en la audiencia a través de
los efectos escénicos, los cuales estaban en pleno desarrollo, no sélo con la
utilizacion de telones sino también utilizando los avances técnicos para sacar
provecho a las trampas con sistemas de poleas, presentar explosiones o, inclu-
so, persecuciones de caballos en escena gracias al empleo de bandas moviles
sobre el tablado. En el caso de Presumption, la cabafia de De Lacey se colapsa
por completo, la Criatura salta a escena tirando la puerta del laboratorio, y el
final de la obra plantea un cierre fastuoso en todos sentidos:

Frankenstein draws his pistol — rushes off at back stage. — The gipsies return at various
entrances. [...] The Demon appears at the base of the mountain, Frankenstein pursuing
[...] Music. — Frankenstein discharges his musket. — The Demon and Frankenstein meet
at the very extremity of the stage. — Frankenstein fires — the avalanche falls and anni-
hilates the Demon and Frankenstein. A heavy fall of snow succeeds. — Loud thunder
heard, and all the characters form a picture as the curtain falls (Peake, 2014).

El interés del ptiblico se mantuvo durante el resto del siglo conservando
en el escenario teatral al monstruo de Frankenstein, con diecinueve adaptacio-
nes repartidas entre Londres y Paris segtin el exhaustivo listado de Steven Earl
Forry. Con la llegada del siglo xx y el auge del cine, el doctor Frankenstein y su
criatura también dieron el salto a la pantalla cinematografica.

Brumal, vol. III, n.° 2 (otono/autumn 2015)



El monstruo reconstruido para la escena, Frankenstein de Danny Boyle

La pelicula que se ha convertido en el referente visual de la Criatura
hasta nuestros dias es, sin duda, Frankenstein, de la Universal Pictures, de 1931
dirigida por James Whale; sin embargo, la cinta esta ligada mds intimamente
al teatro que a la novela de Shelley, ya que, en lugar de recurrir al texto origi-
nal, el guion cinematogréfico se basa en la obra de teatro Frankenstein: An
Adventure in the Macabre, de Peggy Webling. Esta version de 1927 fue escrita
por encargo del empresario teatral/director/actor Hamilton Deane después
del éxito que éste habfa obtenido con su adaptacién dramatica de la novela
Dracula, de Bram Stoker. El primer intento de Dean con la obra no tiene mu-
cho éxito, dando sélo cuatro funciones, pero en 1930, con un texto revisado
por la dramaturga, vuelve a llevarla a escena en el Little Theatre, esta vez
consiguiendo dar un total de setenta y dos presentaciones. Asi como Peake
revivio a Frankestein un siglo antes, nuevamente, la buena respuesta del ptbli-
co a la puesta en escena de Deane atrajo la atencién de la Universal para que
la creacion de Shelley llegara al cine.

Sobre las aportaciones de la versién teatral, Kaye sefiala que «James
Whale’s Frankenstein (1931) and Tod Browning’s Dracula (1931), draw on sta-
ge versions rather than the original novels, simplifying the narratives by ma-
king them linear and univocal. [...] Webling’s play was the first version to give
the monster the name Frankenstein and call its creator Henry, dressing them
identically to stress their interchangeable, doppelgénger nature» (2001: 200).
La cinta de Whale logrd, ademas, crear toda una serie de referentes que son
muy dificiles de separar de Frankenstein, por ejemplo, la imagen de la Criatura
creada por el maquillista Jack Pierce junto a la interpretacién de Boris Karloff
es predominante en el imaginario popular hasta nuestros dias, de la misma
forma que el actor Colin Clive es la figura més asociada con el doctor Frankens-
tein. Igualmente el laboratorio en el castillo y la persecucién con antorchas
para acabar con el monstruo se han convertido ya en iconos que perduran en
la actualidad.

A pesar de que la novela de Shelley se convirti6 en una excelente fuente,
y muy bien recibida, para el cine, que la Criatura siguiera apareciendo en in-
contables peliculas después de la del 31, y en la segunda mitad del siglo fuera
el doctor Frankestein quien pasara a ser el personaje protagénico en la serie de
cintas de la productora Hammer, esto no ha impedido que también haya segui-
do siendo objeto de adaptaciones teatrales, manteniendo asi, todo este tiempo,
su paso por los escenarios. Entre las mas destacadas interpretaciones escénicas
del siglo xx se encuentran: Frankenstein, en una versiéon de The Living Theatre
en 1968, que, por medio de andamios, escaleras e improvisaciones libres de los

Brumal, vol. III, n.° 2 (otono/autumn 2015)

59



60

Oscar Martinez Agiss

actores, representaba no sélo la historia sino también el funcionamiento inter-
no de la Criatura. Frankenstein, de Victor Gilanella, en Broadway en 1981 se
lleva el mérito de haber tenido el disefio luminico mds espectacular hasta ese
momento en la historia de Broadway, ademas del més caro, y que, por ese mis-
mo motivo, fue cancelada después del estreno, sin embargo también fue de las
primeras en regresar a la novela como base de la adaptacion; Frankenstein in
Love; or, The Love of Death (A Grand Guignol Romance), de Clive Barker en 1982,
que toma la historia original s6lo como referente y desarrolla una impactante
version que «driven by such diverse forces as the Grand Guignol, the theatre of
Artaud and of the Absurd, Jacobean masques, [...] is unrelenting in its pessi-
mistic view of the sordid acts to which humans somehow aspire. It is a brilliant
piece from the hand of a talented playwright» (Forry, 1987: 73).

Ya sea en el cine o en el teatro la historia de Shelley se sigue reinventan-
do una y otra vez, estableciendo contacto con las diversas necesidades de
cada sociedad y época, pero manteniendo la esencia que le dio origen. Como
sefala Hutchings, «the Frankenstein story has proved to be one of the most
enduring of all horror’s stories. Mary Shelley’s novel Frankenstein, or the Mo-
dern Prometheus (1818) is the only novel from the original gothic period in
literary history to have been adapted repeatedly for stage, screen, radio and
television and still to retain a significant hold on our imagination» (Hutchings,
2008: 123).

Siguiendo con este aparente patrén de que cada inicio de siglo tiene
lugar una reescritura de la novela de Shelley que le da nueva fuerza a sus
personajes revisando su temaética, para el siglo xx1, en 2011, el afamado direc-
tor de cine britdnico Danny Boyle puso en escena una nueva adaptacién de
este cldsico para el National Theatre de Gran Bretafia. Utilizando toda la tecno-
logia teatral contempordnea Boyle da vida nuevamente a la Criatura en un
medio efimero que sigue siendo impactante.

A pesar de que actualmente la reputacién del inglés Danny Boyle es
mas conocida como director cinematografico, éste inici6 su carrera en el tea-
tro, después de un breve paso por la Universidad de Gales, la que abandona
para seguir su vocacién escénica. Durante la segunda mitad de los afios
ochenta trabaj6 como director de compaiiias teatrales entre las que se encuen-
tran la Joint Stock Theatre Company, la Royal Shakespeare Company y el
Royal Court Theatre. Su regreso al teatro fue, precisamente, con Frankenstein.

La puesta en escena se desarrolla a partir del texto dramatico de Nick
Dear, dramaturgo inglés con una larga carrera y cuyas obras han sido presen-
tadas por compaiiias como la Royal Shakespeare Company, Bristol Old Vic y

Brumal, vol. III, n.° 2 (otono/autumn 2015)



El monstruo reconstruido para la escena, Frankenstein de Danny Boyle

el National Theatre, ademas de haber colaborado con Peter Brook en el desa-
rrollo de Qui est la? para el Bouffes du Nord.

Esta no es la primera vez que Boyle y Dear hacen mancuerna creativa;
de hecho, el origen de Frankenstein se remonta mas de veinte afios atrds cuan-
do ambos trabajaban en la Royal Shakespeare Company en una adaptacién de
Los 1iltimos dias de Don Juan, y por primera vez se plantearon el desarrollar una
version de la novela para el teatro.

Dear, desde la novela de Shelley, recuenta la historia original tomando
a la Criatura como centro de la narracién. El autor refiere que ése fue su pun-
to de partida para la historia que queria contar, dejando no sé6lo que la Criatu-
ra fuera el personaje con mayor peso, sino también que pudiera expresar su
propia visién del mundo al que ha llegado, ya que dice: «I've never seen a
stage version, I know there have been some [...]. I've certainly seen the films
[...] the creature’s story, which was never told in the films, in most of the films
the creature doesn’t have a voice [...] and I thought it was some sort of miss
opportunity in the films» (Boyle y Dear, 2011). El planteamiento de Dear en el
textoy, después, el trabajo de Boyle en escena permiten un nuevo acercamien-
to a la novela misma, abriendo interrogantes sobre los temas, los personajes,
las acciones; invitan al espectador a entrar al mundo escénico que al mismo
tiempo nos refiere a la obra original de Shelley, al tiempo que nos da la distan-
cia para reconsiderarla, ya que, como plantea Robert Wilson, «el teatro no
debe interpretar sino darnos la posibilidad de contemplar una obra: Cuando
se hace como si se hubiera comprendido todo, la obra esta acabada» (Karasek
& Jenny, 1994: 155).

Si bien el trabajo de creacion escénica estd planteado originalmente
como una colaboracién entre Dear y Boyle, es evidente, a través de la compa-
racion del texto dramatico con el montaje, dénde se encuentra la fuerza de
cada uno y su aportacion: escenas breves con didlogo inteligente, agil y poéti-
co de Dear son enriquecidas con una narrativa llena de recursos visuales y
plasticos bajo la direccién de Boyle para dar un balance perfecto.

Lo que en el texto de Dear es

Darkness. There’s the sound of a heartbeat. [...] Then another heartbeat, then another
[...]. Sudden flash of brilliant white light. There is a vertical frame on which something
like a human form is suspended. It moves. Rubber tubes, like drips, are inserted into it
at various points.

Back to darkness. [...]

Another blast of light. Struggling to free himself is the Creature, who is naked
and leaking blood as he rips the tubes out of his veins (Dear, 2011: 3).

Brumal, vol. III, n.° 2 (otono/autumn 2015)

61



62

Oscar Martinez Agiss

En el escenario se convierte en una gran nube de luces suspendida so-
bre una esfera de material organico que semeja un titero donde se dibuja una
figura humana que finalmente logra escapar. Este es el nacimiento de la Cria-
tura, lento, progresivo, con el minimo de elementos escénicos, mas que la luz,
el sonido de los latidos de ese corazén que se activa y el trabajo corporal del
actor, es una completa creacién de atmosfera e imagenes.

El principio de la puesta en escena plantea ya una propuesta singular,
en donde primero se alimentan los sentidos del ptiblico, creando un nexo em-
pético en ese proceso de parto cientifico con el nuevo ser que ve la luz. Asi
Boyle sigue lo que propone Robert Wilson como necesario para reconceptua-
lizar el teatro cuando dice que «escuchar y ver son nuestros principales me-
dios de percepcién, de comunicacién. En el teatro domina habitualmente el
lenguaje, lo que se ve ademas es solo cita, repeticion, ilustracion. Me gustaria
que los dos salieran ganando, el oido y la vista» (Karasek & Jenny, 1994: 158).

En Frankenstein, Boyle cuenta en su equipo con Mark Tildesley como
disenador y Bruno Poet en el disefio luminico, siendo estos tres los responsa-
bles de la creacién del espacio escénico. Asi como el teatro del siglo x1x co-
menzaba a sacar provecho de los avances tecnolégicos del momento para
crear efectos especiales, con escenografias espectaculares, luz de gas, trampas
y pantallas, todo lo cual fue de gran apoyo para el éxito de Presumption, aho-
ra, al inicio del siglo xxi, este ntcleo de creadores tuvo a su disposiciéon toda
la tecnologia teatral con la que cuenta el Laurence Olivier Theatre, siendo re-
conocido como uno de los teatros mejor equipados en el mundo. Sin embargo,
la puesta en escena no se inclina por escenografias espectaculares, sino por el
gran vacio que se va ocupando por la luz, los elementos escenograficos espe-
cificos, conceptualizados, y la misma plastica de los cuerpos de los actores, los
volimenes, el movimiento, hasta volverse un verdadero espacio escénico or-
ganico, en donde la accién y los didlogos cobran vida y sentido.

La relacion que tiene el lenguaje escénico con el texto dramatico va
mucho més alla de ilustrar, o seguir indicaciones, tiene mas un sentido de
escalar, de ir més alla a partir de lo que se propone en lo escrito; esto se puede
ver en la escena cuatro, en el texto se sefiala:

Night. The Creature makes his way through the streets of Ingoldstadt —an early-indus-
trial landscape, smoggy and strange. [...]

There are strange noises —sounds of forges, factories, coaches, animals. Electric-
ity is in the air; we see prototypes of new machines. The Creature is lost and confused.
There are passers-by, but they ignore him.

He passes a tavern (Dear, 2011: 5).

Brumal, vol. III, n.° 2 (otono/autumn 2015)



El monstruo reconstruido para la escena, Frankenstein de Danny Boyle

En la realizacién de esta escena, en lugar de los prototipos de nuevas
maquinas, se opt6 por una sola, la gran maquina del siglo x1x, el ferrocarril,
que funciona en dos niveles, primero como referencia de esa revolucién
industrial que identifica a la época cual lo plantea Dear en el texto, y, ade-
mas, como una forma de jugar con la estructura teatral, un desplante de
virtuosismo técnico para hacer entrar a la locomotora de vapor en todo su
esplendor, surgiendo de la oscuridad del fondo del escenario para llegar,
imponente, al centro del mismo. El profundo ttinel que se abre, los rieles
sobre el tablado y la mdquina que trae consigo toda una nueva légica de
mundo con su propia sociedad que baja del monstruo metalico para inva-
dir ese espacio vacio.

Este formato se volverda una constante en el desarrollo de la obra,
grandes espacios que ceden ante el ser humano y éste que por momentos se
empequefiece ante los elementos que lo rodean. Ya desde la novela se abren
las puertas para jugar con este tipo de conexiones con la ciencia y el avance
humano, aun cuando Mary Shelley no lo reconociera como deseable, hay
que recordar, como sefiala Stableford, que «modern historians of sf [science
fiction] often locate the origins of British scientific romance in the works of
Mary Shelley, although the Gothic trappings of Frankenstein (1818) place it
firmly within the tradition of anti-science fiction [...] it became formative
template heading powerful tradition of imaginative fiction» (Stableford,
2003: 19).

Lo anterior también estd considerado con respecto al planteamiento de
los personajes: después de que la Criatura ha nacido, y una vez que ha dado
sus primeros pasos, aparecera brevemente su creador, quien huye aterroriza-
do ante lo que descubre, dejando nuevamente solo e indefenso a este incipien-
te ser. Este primer encuentro entre Victor y la Criatura refleja a su vez no sélo
la imagen, sino el sentido de enfrentamiento que se da entre naturaleza y
ciencia que la misma Shelley planteaba en su introduccién de 1831 a Frankens-
tein: «I saw the hideous phantasm of a man stretched out, and then, on the
working of some powerful engine, show signs of life, and stir with an uneasy,
half vital motion. Frightful must it be; for supremely frightful would be the
effect of any human endeavour to mock the stupendous mechanism of the
Creator of the world. His success would terrify the artist; he would rush away
from his odious handywork, horror-stricken» (Shelley, 2003: 43). Apenas poco
mads de un minuto en escena comparten los dos personajes en este primer en-
cuentro, la presencia de Frankenstein es casi marginal para dejar la atencién
en la Criatura y su historia, pues sera ésta la que dé sentido a su creador, como

Brumal, vol. III, n.° 2 (otono/autumn 2015)

63



64

Oscar Martinez Agiss

si fuera un juego de espejos en donde primero es necesario ver de forma clara
al uno para poder reconocer al otro.

Para profundizar en el concepto del doble, Boyle opté por que los dos
actores protagonicos, Johnny Lee Miller y Benedict Cumberbacht, interpreta-
ran tanto a Frankenstein como a la Criatura, alternando el personaje para cada
funcién, dando como razén que «Frankenstein is creating life without wo-
men. The idea is to bring two actors as close to that notion as possible. And
how do you do that? In terms of the performance, Frankenstein and the Crea-
ture literally create each other: every other night they reinhabit each other.
[That way they] become the same in a way: two strands of the same part»
(Costa, 2011). Esto, sin embargo, no significa que hay dos actores tratando de
representar a los dos personajes dentro de los mismos parametros, sino que
hay dos interpretaciones distintas a partir del mismo texto: Cumberbacht més
racional, casi frio y calculador y Miller, intuitivo, apasionado, por momentos
desbordante, lo que provoca en el espectador no sélo la curiosidad de ver la
obra en las dos versiones, observar las posibilidades de un Frankenstein y
compararlas con el otro, asi como las de la Criatura, lo cual no es un pretexto
comercial, sino dar al ptblico la opcién de inclinarse por uno u otro de los
personajes segun el actor que lo interprete.

Durante casi la primera mitad de la obra seguimos a la Criatura en su
crecimiento, en su aprendizaje, vemos como espectadores el mundo, la natu-
raleza y lo humano a través de sus ojos. También la vemos enfrentando la
paradoja de lo humano siendo agredido por aquella mujer a quien ha salvado,
robando comida y después siendo asaltado mientras duerme, asi como todo
el proceso educativo que lleva conviviendo con De Lacey y su familia, éstos
relegados por la guerra, a quienes la Criatura, en pago por las ensefianzas de
De Lacey, ayudara en el trabajo del campo, sélo para ser despreciada y agre-
dida por su apariencia como un monstruo. Por tanto, en respuesta, acciona
como tal y prende fuego a la cabafia esa misma noche:

CREATURE: [...] What do they do when they feel like this?

Heroes, Romans —what do they do?

I know.

They plot.

They Revenge.

He sets fire to the cottage. A wall of flame springs up.

I sweep to my revenge!

De Lacey, Felix and Agatha are consumed by the flames. They scream for help. The
Creature backs away. The cottagers burn. (Dear, 2011: 28)

Brumal, vol. III, n.° 2 (otono/autumn 2015)



El monstruo reconstruido para la escena, Frankenstein de Danny Boyle

La Criatura busca sentido, quiere entenderse, saber quién es y a dénde
pertenece, busca las respuestas que s6lo quien le dio vida debe tener. Sin
embargo, para cuando reaparece Victor Frankenstein, su creador, la Criatura
ya se ha formado a si misma y ante nuestros ojos el que es ajeno es Frankens-
tein, es éste quien llega al ser invocado por la Criatura. Mientras que el pri-
mer encuentro se da en una atmésfera calida, en tonos rojos, este segundo se
lleva a cabo en un lugar frio, en una franja del escenario suspendida en el
vacio, con ambos personajes en cada lado de esa balanza desde donde se
observan, se conocen y reconocen mientras el circulo se completa. Como
plantea Boyle, «they are distorting mirrors of each other, photocopies» (Cos-
ta, 2011).

En este encuentro los roles se alternan, a veces es la Criatura el mas
humano, a veces es Victor, cada uno defiende sus argumentos, pero, mientras
Frankenstein busca la destruccion del otro, éste quiere formar parte de algo
mas alld de si mismo, desea una compaiiera que s6lo su creador le puede dar:

CREATURE: You are a king! The King of Science! Build me a woman! Please! A
bride! [...] Master, work your magic once more, I beg you!

VIcToRr: (thinking) A female... Thaven’t ever considered the question. There are
differences of anatomy, of course, but also differences of —-what?— tem-
perament? Humour? Skill? [...] What are females good at?

CreATURE: [ don’t know! (Dear, 2011: 43-44).

Los dos se reconocen completamente alejados de la mujer: Victor desde
la incomprensién y la Criatura desde el deseo, y es éste quien parece siempre
tener la voz de la razén: «Creature I will not torture you. I will reason with
you. Isn’t that what we do? Have a dialogue? [...] I am not a slave. I am free.
[...] I apologise. I did intend to reason. I am capable of logic. I do not think
what I ask is immoderate?» (Dear, 2011: 40-41). La confrontacién que inicia en
esta escena entre los dos personajes ya no cesard durante el resto de la obra y,
una vez que Frankenstein regresa a su mundo, éste lucird trastocado en el
escenario: la casa, inclinada ante los ojos del espectador, apunta a un abismo
que se abre en la bocaescena.

La otredad de Victor se refuerza ante el hecho de que es su prometida
la que tiene mas en comun con la familia Frankenstein, siendo todos ellos de
color. Elizabeth es la que convive con los demas, ella, como la Criatura, busca
compartir la vida con su pareja, con Victor, quien vive aislado en su estudio,
incapaz de relacionarse en cualquier nivel con los demaés seres humanos:

Brumal, vol. III, n.° 2 (otono/autumn 2015)

65



66

Oscar Martinez Agiss

EL1zABETH: Victor, you don’t look well. I haven’t seen you for weeks. You're
always up in your room.

Victor: Why do you need to see me?

EL1zABETH: We're supposed to be getting married!

VicTtor: Oh, so I'm expected to-

EL1zABETH: —talk to me occasionally, yes!

Vicror: But what if  haven’t got anything to say? What am I meant to do then?
(Dear, 2011: 35)

La destruccién por parte de Victor de la pareja que habia creado para la
Criatura, el haberle negado la posibilidad de estar con otro de su especie, dara
lugar a que la consumacion de la noche de bodas entre Victor y Elizabeth no
se realice, es la Criatura quien llega a la recdmara e incluso puede conversar
con Elizabeth... aunque al final termina reafirmandose como el monstruo en
que la han convertido:

CREATURE: I am good at the art of assimilation. I have watched, and listened,
and learnt. [...] I studied the ways of men, and slowly I learnt: how to ruin, how
to hate, how to debase, how to humiliate. [...] I finally learnt how to lie.

He drags her kicking back to the bed, where he rapes her. She kicks and struggles but to
no avail. He forces apart her legs and enters her (Dear, 2011: 71).

Cuando Victor finalmente llega a la habitacién, la Criatura, que lo ha
esperado, mata ante los ojos de su creador a Elizabeth.

La relacién entre los dos personajes no termina con el final de la obra,
el enfrentamiento en el hielo, en el circulo artico, en medio de una tormenta
de nieve y ante una inmensa luna que domina la escena, como lo sefialan las
acotaciones de Dear. Cuando Frankenstein parece colapsarse finalmente, la
Criatura le pide que no lo deje: «Don’t leave me alone. You and I, we are one»
(Dear, 2011: 76). Pues a fin de cuentas, en la versién de Boyle, uno no puede
existir sin el otro y, como sefiala Billington, «they constantly make us ask
which of the two main characters is the real monster. Is it the disfigured, re-
pulsive Creature or Frankenstein himself with his subordination of love and
friendship to the idea of creative perfection? The issue is not so much resolved
as left hanging as the two figures memorably depart into an eternal icy wil-
derness» (2011).

Asi como en el siglo x1x Frankenstein recibe una corriente de energia a
través del teatro y en el xx toma una nueva descarga desde el cine, ahora, a
principios de este naciente siglo, une ambos medios con una puesta en escena
creada por uno de los méas importantes directores de cine de las décadas re-

Brumal, vol. III, n.° 2 (otono/autumn 2015)



El monstruo reconstruido para la escena, Frankenstein de Danny Boyle

cientes, ésta tiene la magia del momento efimero que es el teatro, mezclada
con la fuerza de una visién cinematogréfica impuesta por Boyle, quien esta-
blece la anterior relacion de medios diciendo: «I did keep forgetting I wasn't
filming, [...] I'd walk up to actors during particularly intense moments in re-
hearsal as though I had a camera and was trying to get in close. I soon put a
stop to that» (Costa, 2011).

Pero lo mas importante del trabajo de Boyle es la posibilidad de reconsi-
derar el estatus de una obra cldsica a casi doscientos anos de su creacién, de
volver a hacernos preguntas. Como él mismo lo plantea: «People think this is a
horror story about a monster, but it’s not: it’s about abandonment, companions-
hip, prejudice, and original sin —are you a product of your environment, is evil
within you?» (Costa, 2011). Para encontrar la respuesta tenemos que dirigir la
mirada hacia nosotros mismos, a nuestro alrededor, a lo que somos como seres
humanos... y qué pasa si es ahi donde nos encontramos con un monstruo en la
criatura que hemos creado, en la criatura que somos nosotros mismos.

BIBLIOGRAFiA

BEHRENDT, S. C. (2014): «Novel into drama and onto the stage», en Richard Brinsley
Peake (ed.), Presumption, or The fate of Frankenstein, Romantic Circles, disponible
en <http://www.rc.umd.edu/editions/peake/apparatus/drama.html> [ulti-
ma consulta: 7.5.2014].

BrLLINGTON, M., (2011): «Frankenstein», The Guardian (24 de febrero), disponible en
<http:/ /www .theguardian.com/stage/2011/feb /24 /review-frankenstein-oli-
vier-theatre-boyle> [tdltima visita: 13.9.2014].

BoyLE, D. y N. DEAR (2011): Entrevista en Platform [video en pagina web], disponible
en <http://www.nationaltheatre.org.uk/video/danny-boyle-and-nick-dear-
on-frankenstein> [dltima consulta: 15.11.2014].

BuzweLL, G., (2014): «<Mary Shelley, Frankenstein and Villa Diodati», disponible en
<http://www.bl.uk/romantics-and-victorians/articles/mary-shelley-
frankenstein-and-the-villa-diodati> [Gltima consulta: 29.11.2014].

Costa, M. (2011): «A monster role: Frankenstein», The Guardian (17 de enero), disponi-
ble en <http://www.theguardian.com/culture/2011/jan/17/a-monster-role-
frankenstein-danny-boyle> [tltima consulta: 13.09.2014].

DEAR, N. (2011): Frankenstein. Faber and Faber, Londres.

Forry, S. E. (1987): «Dramatizations of Frankenstein, 1821-1986: A Comprehensive
List», English Language Notes, vol. 25, nium. 2 (diciembre), pp. 63-79.

HurcHings, P. (2008): Historical dictionary of Horror cinema, Scarecrow Press, Plymouth.

Karasek, H. y U. JENNY (1994): «Robert Wilson: Escuchar, ver, actuar», en Tendencias
interculturales y prdctica escénica, Grupo Editorial Gaceta, México.

Brumal, vol. III, n.° 2 (otono/autumn 2015)

67



68

Oscar Martinez Agiss

Kayg, H. (2001): «Gothic film», en David Punter (ed.), A Companion to the Gothic, Blac-
kwell Publishing, Oxford, pp. 197-210.

PEAKE, R. B. (s. f.): Presumption, or the fate of Frankenstein, disponible en <http://www.
rc.umd.edu/editions/peake/play /act3.html> [dltima consulta: 20.11.2014].

Scort, W. (1818): «Remarks on Frankenstein, or the Modern Prometheus; A novel», Blac-
kwood’s Edinburgh Magazine, vol. 2, nam. 12 (marzo), pp. 611-620.

SHELLEY, M. W. (2003): Frankenstein, Barnes & Noble Books, Nueva York.

STABLEFORD, B. (2003): «Science fiction before the genre», en Edward James y Farah
Mendlesohn (eds.), The Cambridge companion to Science fiction, Cambridge Uni-
versity Press, Cambridge, pp. 15-31.
<http://dx.doi.org/10.1017/ccol0521816262.002>http:/ /search.crossref.org/
?q=%C2%ABScience+fiction+before+the+genre%C2%BB

Brumal, vol. III, n.° 2 (otono/autumn 2015)



