BRUMAL

Revista de Investigacion sobre lo Fantastico DOL http://dx.doi-org/l0-5565/re\’/brumal.226
Research Journal on the Fantastic Vol. IV, n.°2 (otofio/autumn 2016), pp. 247-260, ISSN: 2014-7910

EL GENERO FEMENINO COMO ELEMENTO
AMENAZANTE: «LA MUJER ALTA», DE PEDRO ANTONIO
DE ALARCON, Y «LA MUJER SIN CARA»,

DE EMILIO CARRERE

MoOHAMED BEN SLAMA
hammesp2007@yahoo.es
Universidad de Monastir

Recibido: 22-06-2015
Aceptado: 26-10-2015

RESUMEN

La presencia de la mujer como elemento amenazante es el punto comun entre los dos
relatos objeto de estudio: «La mujer alta» (1881) y «La mujer sin cara» (1923). Son dos
relatos de dos autores diferentes que se enmarcan en dos épocas diferentes, cada una
tiene sus propias peculiaridades. El primero se encuentra en pleno realismo mientras
que el segundo coincide con el cambio de siglo y la entrada en escena del modernismo
como nueva propuesta literaria. Por encima de esta evolucion literaria, se trata de dos
relatos cuya figura principal es la mujer a través de la cual gira el elemento misterioso,
sobrenatural y, a la vez, terrorifico.

PALABRAS CLAVE : Género femenino, amenaza, miedo, siniestro, siglo x1x, siglo xx.
ABSTRACT

The presence of the female gender as a threatening element is a feature common to
both stories to be studied: «La mujer alta» (1881) and «La mujer sin cara» (1923). The
two stories were written by two different writers belonging to two different eras, each
of which has its own peculiarities. The first belongs to the realistic school whereas the
second is marked by the beginning of the twentieth century and the advent of moder-
nism. Beyond this literary evolution, we are in the presence of two stories in which the
main characters are women through whom the elements of mystery, the supernatural,
and terror are presented.

Keyworps: The female gender, threat, fear, sinister, nineteenth century, twentieth century.

247



248

Mohamed Ben Slama

El género fantastico, que florecié en Espafia desde principios del si-
glo x1x a través de la novela roméntica y del cuento legendario, sufrié un gran
cambio a partir del dltimo tercio del mismo siglo cuando se establecieron las
bases del realismo que desbancé al romanticismo. Esta nueva tendencia no
puso en peligro la existencia del género fantéstico sino que le dio un nuevo
aspecto al ser cultivado por los grandes novelistas espafoles del realismo que
se sintieron atraidos por el mismo. Es més, Molina Porras llega a afirmar que
«algunos de los mejores cuentos fantésticos y maravillosos del siglo x1x se
crearon cuando triunfaba la novela realista y naturalista» (2006: 13). Por lo
tanto, lejos de desaparecer, la literatura fantéstica pervivié en el periodo rea-
lista espafiol, si bien se habria de producir un gran cambio con respecto a la
literatura fantéstica vinculada al Romanticismo que seria, para Molina Porras,
«una mutacién provocada por el nuevo clima estético propicio a la descrip-
cion de la vida cotidiana» (2006: 14). La literatura fantéstica del realismo fue
representada por figuras como Alarcén, Valera, Galdés, Clarin, Pardo Bazan,
entre otros, en cuyos relatos asistimos a un incremento de la presencia del
mundo de lo cotidiano, y donde se ve claramente la influencia de dos figuras
claves como son Hoffmann y Poe.

Con el cambio de siglo, apreciamos una intensificacién de la cotidiani-
dad, la presencia de lo macabro y la justificacién de la irrupcién de lo sobre-
natural a través de la incorporacién de algunas practicas cientificas con el fin
de aumentar la verosimilitud y hacer més creible la historia (Casas, 2009). Es
igualmente el momento en que el género fantastico presenta con mayor inten-
sidad «la fusién de lo sobrenatural y lo inconsciente» (Roas y Casas, 2008: 13)
a través de nuevas formas ante la caducidad de los medios expresivos del
realismo y del naturalismo.

Pero independientemente de estas diferencias, los dos relatos objeto de
estudio se enmarcan en dos corrientes diversas en las que lo fantastico da una
prioridad absoluta al realismo. El buen funcionamiento del relato fantastico
exige que este sea siempre creible, por lo que la verosimilitud se convierte en
una necesidad «para alcanzar su efecto correcto sobre el lector» (Roas y Casas,
2008: 24), «una necesidad constructiva necesaria para el desarrollo satisfacto-
rio del relato» (Roas y Casas, 2008: 25). De esta forma, la realidad cotidiana
construida con técnicas realistas se convierte entonces en el ambiente idéneo
del relato fantéstico. Son técnicas que sirven para dar verosimilitud a la histo-
ria narrada, y que tienen que ver con el narrador, con la ambientacién de la
historia, con la descripcién minuciosa de los objetos, con los personajes, etc.

Hay otro aspecto importante cuya presencia es primordial en el relato

Brumal, vol. TV, n.° 2 (otofio/autumn 2016)



El género femenino como elemento amenazante: «La mujer alta», de Pedro Antonio de Alarcén, y «La mujer sin cara», de Emilio Carrere

fantastico: el cardcter amenazante del fendmeno sobrenatural. Nos remitimos
a la teoria de Roas (2001) de que cualquier sentimiento de terror, de miedo o
de angustia trasladado a los personajes o al lector es un sentimiento que nace
de una trasgresion de las leyes fisicas que ordenan nuestra concepcién de lo
real. El critico pretende con esta idea' demostrar que el miedo es un efecto
fundamental de lo fantastico, y es una condicién necesaria para su creacion, lo
que hace que el relato fantastico provoque, necesariamente, inquietud en el
lector. Esta inquietud es una reaccién por parte de los personajes y por parte
del lector «ante la idea de que lo irreal pueda irrumpir en lo real» (Roas, 2001:
30), una reaccion que les lleva a dudar de su propia realidad. Este sentimiento
de inquietud no es tinico sino que cambia segtin el efecto amenazante en el
texto. Nos referimos, en grandes lineas, a dos tipos de sentimientos: el miedo
y la angustia. Muchos psicélogos intentaron definir la diferencia entre ambos,
como es el caso de Diel (1992) que define el miedo como una reaccién directa
ante un peligro real mientras que la angustia se desconecta de la realidad in-
mediata y se nutre de la imaginacién del lector. Por su parte, Mannoni (1984)
considera que lo que realmente distingue ambos sentimientos es la presencia
o la ausencia de un objeto. De esta forma, la ausencia de un objeto concreto, o
sea de un peligro real contra el cual se puede luchar, nos lleva a hablar de la
angustia, porque la amenaza «se siente como interior, indefinible, no goberna-
ble» (Mannoni, 1984: 57), no se sabe de dénde viene. En cambio, la presencia
de este objeto nos traslada al terreno del miedo. Esta idea la comparte Delu-
meau (1989) al considerar que el miedo conduce a lo conocido, mientras que
la angustia lleva a lo desconocido. Con lo cual, la angustia es un sentimiento
mas intenso y mas dificil de soportar que el miedo ya que, como afirma Love-
craft, «el mas antiguo y mas intenso de los miedos es el miedo a lo desconoci-
do» (1984: 7). Este hecho lleva a afirmar que el miedo y la angustia son incom-
patibles: la apariciéon en escena del miedo supone la retirada de la angustia
que ya no tiene razén de existir. Por eso, ambos «se excluyen mutuamente»
(Mannoni, 1984: 60), no pueden existir al mismo tiempo, su aparicion es suce-
siva, y cada uno va cediendo el lugar al otro. La angustia, en cuanto identifica
la amenaza cede su lugar al miedo, lo que supone una situaciéon de gran alivio
porque lo desconocido ha sido sustituido por lo conocido.

Después de presentar estos conceptos, iniciamos nuestro estudio com-
parativo entre «La mujer alta» (Alarcon, 1881) y «La mujer sin cara» (1923). Se

1. Roas comparte esta idea con otros criticos como Lovecraft, Caillois, Bellemin Noél, Bessiére, Penzoldt
o Jackson.

Brumal, vol. TV, n.° 2 (otofio/autumn 2016) 249



250

Mohamed Ben Slama

trata de dos relatos puramente fantasticos cuya peculiaridad consiste en que
los hechos sobrenaturales o inexplicables se producen en un marco espa-
cio-temporal realista y a través de unos personajes que son de vocacioén realis-
ta; en que la irrupcién del fenémeno sobrenatural destruye la percepcion po-
sitivista de la realidad; y en el desconcierto y la duda del lector ante lo que
estd leyendo (Molina Porras, 2006). Son relatos que, mas alla de la definicién
de Todorov (1970), cumplen con dos requisitos fundamentales: «la irrupcién
de lo sobrenatural en el mundo real y, sobre todo, la imposibilidad de expli-
carlo de forma razonable» (Roas, 2001:18). Este hecho nos facilitaria establecer
un estudio comparativo coherente entre las dos obras, sobre todo teniendo en
cuenta que hay muy pocos relatos en la literatura espafiola que cumplen los
requisitos de lo puramente fantastico. Asi, Molina Porras considera que «La
mujer alta» es un «modelo y paradigma de relato fantastico decimonénico de
nuestras letras» (2006: 20). Por eso la describe de esta forma: «La mujer alta es,
sin duda, la narracion inverosimil mas radicalmente fantastica. No me queda
duda de que es la que mas se acerca al modelo propuesto por Todorov. Cual-
quier estudioso que se acerque a ella la puede proponer como modelo casi
perfecto de lo fantastico» (Molina Porras, 2001: 172).

Lo mismo podemos decir de «La mujer sin cara» donde, contrariamen-
te a otros relatos de Emilio Carrere, «los sucesos de horror y misterio queda-
ran sin ser explicados al final de la narraciéon que es donde, precisamente, este
horror alcanza su climax». (Gutiérrez Barajas 2009: 199). A pesar de los puntos
comunes entre los dos relatos, el planteamiento del fenémeno fantastico y te-
rrorifico enfocado basicamente sobre el personaje femenino y los elementos
que propician su irrupcién es diferente. Esta diferencia la notamos, sobre
todo, en las peculiaridades del personaje femenino y en su relacién con el
personaje principal.

Los dos relatos presentan unos indicios reveladores sobre la produc-
cién de un fendmeno sobrenatural y terrorifico. En el caso de «La mujer alta»,
el indicio es mas directo: el narrador-protagonista habla de unos temores que
le acompafiaron desde su infancia, y prepara al lector para compartirlos con
él: «Desde mis tiernos afios no hubo cosa que me causase tanto horror y susto,
ya me la figurara mentalmente, ya me la encontrase en realidad, como una
mujer sola, en la calle, a las altas horas de la noche» (Alarcén, 1982: 89).

El protagonista insintia que estos temores absurdos que remontan a su
infancia se van a hacer realidad, y de esta forma corresponden a lo siniestro,
Das Unheimliche, que Freud (1919) define como «aquella suerte de sensacién
de espanto que se adhiere a las cosas conocidas y familiares desde tiempo

Brumal, vol. TV, n.° 2 (otofio/autumn 2016)



El género femenino como elemento amenazante: «La mujer alta», de Pedro Antonio de Alarcén, y «La mujer sin cara», de Emilio Carrere

atrds» (Trias, 1982: 33). De esta forma, lo siniestro es algo inquietante que pro-
voca un gran sentimiento de terror, algo que «acaso fue familiar y ha llegado
a resultar extrafio e inhdspito» (Trias, 1982: 33). Es lo que pasa exactamente a
Telesforo, el protagonista del relato, que acaba de presenciar la apariciéon de
algo familiar e inquietante a la vez: un temor que llevaba afios amenazando
con aparecer y que acaba apareciendo.

En el caso de «La mujer sin cara», solo se habla de un marco espa-
cio-temporal en el que suelen producirse acontecimientos misteriosos. Asi,
«las calles que rodean la Universidad son solitarias y misteriosas durante la
noche» (Carrere, 1923: 1). En efecto, el mejor momento para la irrupcién de lo
siniestro es la noche, en una calle solitaria. La oscuridad es uno de los elemen-
tos basicos que suscitan el sentimiento de lo sublime en la teorfa de Burke.
Ademas, «proyecta sobre las cosas un caracter de vaguedad, incertidumbre y
confusiéon» (Estrada Herrero, 1988: 647), por lo que la noche en los dos relatos
suscita un sentimiento de terror hacia lo desconocido. En ambos relatos, la
transgresion se produce en Madrid: un d&mbito cotidiano y real que da mas
verosimilitud a los acontecimientos, un Madrid «convertido éste en un lugar
espectral y misterioso, idéneo para la efusiéon de lo sobrenatural» (Roas y Ca-
sas, 2008: 18). En «La mujer alta», Telesforo se encuentra por primera vez con
la mujer siniestra en la madrugada en una conocida calle madrilefia: «Volvia
yo a las tres de la madrugada, a aquella casita de la calle de Jardines, cerca de
la calle de la Montera, en que recordaras vivi por entonces... Acababa de salir,
a hora tan avanzada, y con el viento feroz de viento y frio» (Alarcén, 1982: 91).

Lo curioso es que la mujer alta desaparece cuando se hace de dia, su
presencia estd condicionada por la oscuridad y por la soledad de la noche, lo
que confirma la relacion estrecha entre la noche y lo siniestro: «Era completa-
mente de dia. La mujer alta siguié corriendo, o volando, hasta la calle de las
Huertas, alumbrada ya por el sol» (Alarcén, 1982: 99).

En «La mujer sin cara», ademés de la calle solitaria en la que el narra-
dor se encuentra con la mujer, asistimos a un espacio cerrado en el que la
historia va a culminar en la irrupcion de un fenémeno a la vez sobrenatural y
terrorifico. Se trata de la casa de la prostituta que es diferente del resto de las
casas de la época, y que, sobre todo, estd ubicada en un subterraneo, una
muestra de la gran influencia de Poe en este relato: «A los pocos pasos se de-
tuvo ante una puerta, muy baja, que parecia la entrada de un subterraneo»
(Carrere, 1923: 11).

Pasemos a analizar el elemento siniestro por antonomasia en los dos
relatos que es la mujer. La mujer es la que provoca miedo en los dos protago-

Brumal, vol. TV, n.° 2 (otofio/autumn 2016) 251



252

Mohamed Ben Slama

nistas, y es la que conduce a la produccién de lo sobrenatural y lo terrorifico.
A pesar de que todos los acontecimientos terrorificos giran alrededor de la
figura de la mujer, el tratamiento de sus caracteristicas es diferente en los dos
relatos en cuanto a su descripcion fisica, su comportamiento y la actitud del
protagonista hacia ella. En «La mujer alta», la entrada en escena de esta «mu-
jer muy alta y fuerte, como de sesenta anos de edad» (Alarcén, 1982: 91) pro-
duce, desde el primer momento, miedo y repugnancia en el alma de Telesfo-
ro, no solo por despertar en él temores remotos sino por su aspecto fisico poco
femenino y mas propio de una bruja:

Lo primero que me chocé en aquella que denominaré mujer fue su elevadisima
talla y la anchura de sus descarnados hombros; luego, la redondez y fijeza de
sus marchitos ojos de btiho, la enormidad de su saliente nariz y la gran mella
central de su dentadura, que convertia su boca en una especie de oscuro aguje-
ro, y, por tltimo, su traje de mozuela del Avapiés, el pafiolito nuevo de algo-
doén que llevaba a la cabeza, atado debajo de la barba, y un diminuto abanico
abierto que tenfa en la mano, y con el cual se cubria, afectando pudor, el centro
del talle (...) Pero su cinica mirada y asquerosa sonrisa eran de vieja, de bruja,
de hechicera, de Parca... (Alarcon, 1982: 92)

A pesar del rechazo y de la repugnancia que siente Telesforo hacia la
mujer alta, la aparicién de esta podria ser, para él, la realizacion de un deseo.
Aunque parezca contradictorio, lo siniestro se da «cuando algo sentido y pre-
sentido, temido y secretamente deseado por el sujeto se hace, de forma stbita,
realidad» (Trias, 1982: 35). De esta forma, la obsesién del protagonista por la
figura inexistente de una mujer alta en una calle nocturna y solitaria se podria
explicar como un deseo implicito de que esta figura aparezca, un deseo «es-
condido, intimo y prohibido» (Trias, 1982: 35) cuya realizacién responde a lo
siniestro, o como lo define Trias: «lo fantdstico encarnado» (1982: 36). Esta
aparicion, que podria ser la representacién de la conciencia cristiana del pro-
tagonista al haber pecado, la podemos vincular al temor que podria sentir al
placer y a la diversion, porque la mujer alta se le aparece justo al salir arruina-
do de una casa de juegos no declarada, después de que su objetivo fuera «tra-
bar conocimiento con ciertas damas elegantes» (Alarcén, 1982: 91). Asi, son
sus sentimientos de culpa los que pueden relacionar las muertes, sus pecados
y la aparicion. Entendiéndolo de esta manera, cabe la posibilidad de que la
mujer alta fuera una vieja puta que nos descubre el miedo al sexo de Telesforo.

En «La mujer sin cara», este deseo es explicito: el protagonista no siente
en ningtin momento rechazo o repugnancia hacia la mujer con la que acaba de

Brumal, vol. TV, n.° 2 (otofio/autumn 2016)



El género femenino como elemento amenazante: «La mujer alta», de Pedro Antonio de Alarcén, y «La mujer sin cara», de Emilio Carrere

encontrarse. Movido por sus deseos carnales y su afdn de tener una aventura
amorosa, no da mucha importancia al aspecto siniestro e inquietante de su
«amada» sino que se fija mas en su sensualidad y su belleza fisica: «En la pe-
numbra, fulgian sus ojos verdes como dos esmeraldas diabélicas. A lo lejos
tenian una rara belleza. De cerca eran como dos porcelanas alucinantes, vi-
treas, tremendas de expresién, como iluminadas por un indescriptible fulgor
de vesania» (Alarcon, 1982: 2).

La diferencia entre los dos relatos, en este aspecto, consiste también en
la actitud de las dos mujeres hacia sus respectivas victimas. En el relato de
Alarcén, la mujer persigue al protagonista alld donde va, y hasta supone una
amenaza contra su integridad fisica: «jLa mujer alta me habia seguido con
sordos pasos, estaba encima de mi, casi me tocaba con el abanico, casi asoma-
ba su cabeza sobre mi hombro!» (Alarcon, 1982: 94).

En cambio, en el relato de Carrere, el protagonista es el que persigue a
la mujer, es el que se dirige hacia ella, atraido por sus facultades fisicas y so-
fando con pasar una noche de amor con ella: «No llamaba a los hombres. Se
ofrecia muda con una sonrisa entre macabra y de buen tono. De su capa de
mustios encajes, surgian unas manos finas, donde brillaban algunas joyas»
(1923: 2).

Sin embargo, no se trata del primer encuentro entre la prostituta y el
protagonista, este lleva tiempo queriendo dar el primer paso, pero nunca se
habia decidido. Esta duda la podemos interpretar, igual que en el relato de
Alarcén, como un temor al sexo. Por fin se decide a buscar una aventura, sin
embargo, no elige una «de las otras rameras vulgares, alegres, risoteras» (Ca-
rrere, 1923: 2) sino una mujer irreal, «una sombra galvanizada por lujurias
inextinguibles» (Carrere, 1923: 2), como si estuviera convencido de antemano
de que no era mas que un cadaver. Aunque no lo parece, al protagonista del
relato de Carrere le pasa exactamente lo mismo que a Telesforo: aparentemen-
te, la mujer es la que se cruza en su camino, es ella la que le persigue. Es ver-
dad que él da el primer paso dirigiéndose hacia ella pero, igual que en «La
mujer alta», resulta que se trata de algo familiar que lleva mucho tiempo es-
condido y que se acaba de revelar. Las palabras de la ramera confirman esta
idea: «-jTe estaba esperando! ;Por qué has tardado tanto en venir?» (Carrere,
1923: 2). Eso nos lleva a suponer que, en los dos relatos, el protagonista y la
mujer se conocen desde hace tiempo pero nunca se habian enfrentado cara a
cara. Su primera toma de contacto supone el inicio del cumplimiento de este
deseo reprimido ya mencionado. En el fondo, los dos relatos son iguales aun-
que en la forma si que presentan ciertas diferencias que no son mas que unos

Brumal, vol. TV, n.° 2 (otofio/autumn 2016) 253



254

Mohamed Ben Slama

simples trdmites que conducen hacia una misma finalidad. Mientras que en el
primer relato, el protagonista se siente acosado por el terror e intenta luchar
contra él y evitar que se produzca, en el segundo relato pasa lo contrario: es el
protagonista quien parece que busca continuamente la produccion del terror.
En el primer relato, el miedo se apodera directamente del protagonista, pues
se trata de un sentimiento antiguo que acaba de despertarse. En cambio, en el
segundo relato, el terror no se produce de una manera brusca sino que va
evolucionando a medida que va avanzando la conversacién entre la mujer y
el protagonista. Este, al principio del relato, siente una inquietud pero no sabe
hacia qué exactamente: «Esta rara preferencia me inquietaba» (Carrere, 1923:
3). Por eso hablamos més bien de angustia, dado que el protagonista no siente
una amenaza real y concreta. Su afdn de tener una amenaza real le lleva a se-
guir su aventura: sentir miedo le provoca placer, un miedo morboso segin
Mannoni (1984: 57). De esta forma, el terror se convierte en un sentimiento
placentero: asi, «se sobrepone al miedo a la angustia mediante un sentimiento
de placer que, tefiido y tamizado por este miedo y esa angustia, se vuelve mas
punzante y mas picante» (Trias, 1982: 25). El narrador habla en dos ocasiones,
y de una manera explicita, del placer que le produce esta amenaza dominada
a veces por el horror, y otras veces por el terror: «Yo saciaré todas tus furias
de amor, pero cuando estemos en el lecho td me contaras todo el horror esca-
lofriante de tu crimen» (Carrere, 1923: 5).

En «La mujer alta», Telesforo, a pesar de que es consciente de que se
encuentra ante un peligro real —un peligro que lleva afios amenazando con
aparecer, y provocando en su alma un sentimiento constante de angustia—,
se siente confundido ante la figura extrafia de la mujer. Su certitud de que sus
peores presagios se estan cumpliendo, con la entrada en escena de una mujer
alta que aparece por la noche en una calle solitaria, se convierte, en un mo-
mento dado, en desconcierto. Este hecho le lleva a pensar que est4 en un esta-
do de locura: «o mi terror tiene fundamento o es una locura» (Alarcén, 1982:
93). De repente, se encuentra ante un fendmeno desconocido, que no puede
descifrar, lo que intensifica la amenaza de lo siniestro puesto que el protago-
nista pierde por un momento todas sus armas de defensa: su miedo cede su
sitio al estado de angustia que siempre le habia acompanado hasta el momen-
to en el que apareci6é por primera vez la mujer alta: «;Era efectivamente un
hombre disfrazado? ;Era una ladrona? ;Era una vieja irénica, que habia com-
prendido que le tenia miedo? ;Era el espectro de mi propia cobardia? ;Era el
fantasma burlén de las decepciones y definiciones humanas?» (Alarcén, 1982:
94). «;Es mujer? ;Es criatura humana? ;Por qué la he presentido desde que

Brumal, vol. TV, n.° 2 (otofio/autumn 2016)



El género femenino como elemento amenazante: «La mujer alta», de Pedro Antonio de Alarcén, y «La mujer sin cara», de Emilio Carrere

naci? ;Por qué me reconoci6 al verme? ;Por qué no se me presenta sino cuan-
do me ha sucedido alguna gran desdicha? ;Es Satanas? ;Es la muerte? ;Es la
vida? ;Es el Anticristo? ;Quién es? ;Qué es?» (Alarcon, 1982: 100).

Molina Porras (2006: 22) asocia estas vacilaciones con la irreligiosidad
del lector occidental en la segunda mitad del siglo x1x, lo que le llevé a cues-
tionar su propia existencia:

De cualquier manera, estas vacilaciones e interrogaciones no afectan solo al ni-
vel textual sino que son la muestra palpable de que en los afios ochenta el narra-
dor, correlato en muchos casos del autor, no puede presentarse como ingenuo
«creyente» ante las irrupciones del mas alla. Paradéjicamente el hecho sobrena-
tural presente, sugerido o presentido en la historia es una prueba de que aquello
en lo que no se cree puede finalmente tener existencia. Lo fantastico, por lo
tanto, cuestiona la propia estructura ideolégica del mundo que propone el posi-
tivismo. Los fantasmas, los diablos o los muertos vivientes roménticos han de-
jado de provocar escalofrios al lector, pero sus esencias siguen viviendo y sem-
brando dudas sobre las concepciones que éste se hacia del mundo.

En «La mujer sin cara», el protagonista y, sobre todo, el lector tienen
también esta duda sobre la naturaleza de la protagonista, y que Freud (1919)
asocia con lo siniestro. Esta duda es, para Trias, la «de que un ser aparente-
mente animado sea en efecto viviente; y a la inversa: de que un objeto sin vida
esté en alguna forma animado» (1982: 34). Lo que nos deja una sensacion final
que produce «cierto efecto siniestro muy profundo que esclarece, de forma
turbadora, la naturaleza de la apariencia artistica, a la vez que alguna de las
dimensiones més hondas del erotismo» (Trias, 1982: 34).

Por otra parte, en el relato de Carrere, la evolucion del sentimiento de
miedo del protagonista es mas clara. Durante todo el relato, y antes de la
irrupcién de lo fantastico-terrorifico, la angustia se apodera del alma del na-
rrador, frente a esta «mujer desconocida» (Carrere, 1923: 4) que le «conducia
hacia su incégnita yacija» (Carrere, 1923: 6): una angustia placentera ante algo
inexplicable y a la vez desconocido. A pesar de la atraccién que siente el na-
rrador hacia la prostituta, hay algo en ella que suscita en él un sentimiento de
inquietud que a veces se convierte en terror: «Comenzaba a sentirme inquieto.
Giraba en una 6rbita de cosas absurdas y me traspasaba un frio extrafio —
miedo tal vez o estas corrientes misteriosas y terribles que nos traspasan cuan-
do el alma de un muerto ronda junto a nosotros» (Carrere, 1923: 6).

A pesar de la diferencia en la actitud de las dos mujeres, hay algo enig-
matico en sus palabras que intensifica su aspecto misterioso y provoca el des-

Brumal, vol. TV, n.° 2 (otofio/autumn 2016) 255



256

Mohamed Ben Slama

concierto de los personajes y del lector. En el relato de Alarcén, la mujer con-
fiesa a Telesforo que le conoce incluso antes de su nacimiento, luego revela
que es el demonio. En el caso de «La mujer sin cara», las palabras de la pros-
tituta son atin mas enigmaticas: «-Yo no tengo edad. ;Qué puede importarnos
una vana del tiempo? Muchos hombres que me amaron han muerto ya; otros
que estuvieron entre mis brazos, bellos y vigorosos, ya estan decrépitos. Yo he
sido una devoradora» (Carrere, 1923: 5).

Estas extrafias palabras sirven para intensificar la duda y el desconcier-
to del protagonista ante una mujer cuya belleza «estribe entre lo inanimado y
lo animado» (Trias, 1982: 34), lo que produce en su alma «un vinculo profun-
do, intrinseco, misterioso, entre la familiaridad y belleza de un rostro y el ca-
racter extraordinario, magico, misterioso que esa comunidad de contradiccio-
nes produce, esa promiscuidad entre lo orgénico y lo inorganico, entre lo
humano y lo inhumano» (Trias, 1982: 34).

Poco a poco vamos entendiendo el significado de las palabras de las
dos mujeres siniestras que se asocian con la muerte. Hay que decir que en la
época realista, aparecieron algunos relatos fantasticos donde la mujer miste-
riosa es vinculada a la muerte, como «El cuento del baile» (1866), del Marqués
de la Constancia, «La mascara» (1897), de Emilia Pardo Bazan, y la «La enga-
fiadora» (1897), de Isidoro Fernédndez Flérez (Roas, 2000). En todo caso, los
cuentos de terror, como afirma Llopis, se basan en el sentimiento de terror
placentero hacia la muerte, «como si junto al espanto que producen los demo-
nios, se abrieran ante nosotros dimensiones presentidas que nos atraen irre-
sistiblemente» (2013: 18). Estarfamos actuando movidos por «nuestro instinto
de la muerte», que Freud llama Ténatos, y que se manifiesta a través de pul-
saciones destructivas contra uno mismo o los demas (Llopis, 2013: 18). Este
instinto nos lleva a ir en busca de lo que Névoa Santos denomina: «el anhelo
de lo sobrenatural» (Llopis, 2013: 19), y es, al fin y al cabo, la finalidad de los
dos protagonistas de los relatos que actiian movidos por su instinto de muer-
te. Hay que sefalar también que el miedo a la muerte es uno de los ejes cen-
trales de la literatura gotica, un miedo sobrenatural que se revela a través de
la presencia del fantasma como «arquetipo de los muertos vivientes habitan-
tes del castillo gotico» (Lépez Santos, 2008: 193).

En el relato de Alarcén, la mujer alta aparece dos veces en un intervalo
de tres afios en la vida de Telesforo, su primera aparicién coincide con la
muerte de su padre, mientras que su segunda aparicion coincide con la muer-
te de sunovia. David Roas (2011: 144) explica la asociacién de «La mujer alta»
con la muerte de esta manera:

Brumal, vol. TV, n.° 2 (otofio/autumn 2016)



El género femenino como elemento amenazante: «La mujer alta», de Pedro Antonio de Alarcén, y «La mujer sin cara», de Emilio Carrere

El personaje de la mujer alta podria ser interpretado como una personificaciéon
de la muerte, aunque ello atenuaria —a mi entender— el componente ominoso
del relato, puesto que la indeterminacién de la mujer es un elemento funda-
mental en la creacion del efecto fantastico que ésta provoca en el lector. Asimis-
mo, tal interpretacién otorgaria una cierta dimensién alegoérica al relato que
también restaria fuerza a dicho efecto.

Son dos elementos que Freud asocia con lo siniestro: la apariciéon de la
mujer como un individuo siniestro que, para Trias, es «portador de maleficios
y de presagios funestos» (1982: 33), en este caso la muerte, y la repeticiéon de
esta aparicion es lo que produce «un sentimiento de deja vu» (1982: 23). De
esta forma, lo oculto entra en escena para confirmar la idea de que «las cosas
ocultas pronto pasan a peligrosas» y que «lo inicialmente familiar termina por
volverse siniestro» (Llopis, 2013: 17), produciendo lo terrorifico, que Llopis
explica asi: «Lo terrorifico, segun esto, seria algo que hemos creido, sentido o
no puesto en duda en alguna época remota de nuestro pasado, algo que he-
mos vivido desde la modalidad de conciencia que entonces éramos, cuando to-
davia teniamos el ego sin cerrar» (2013:17).

En el caso de «La mujer sin cara», las descripciones del propio autor
son las que hacen pensar en la existencia de una relacién estrecha entre la
mujer y la muerte: «Si la muerte habla a sus amantes debe de tener la misma
voz y acaso les diga las mismas palabras» (Carrere, 1923: 2). No solo la voz es
parecida a la de un muerto sino la temperatura de su cuerpo es propia de un
muerto: «Un frio extrahumano, un helor de cosa sin vida me penetré en el
cerebro y en el corazon. Ahogué un grito ronco y ya en los limbos del horror
pasé la mano por su semblante divinamente blanco, de una tersura brillante
de marfil» (Carrere, 1923: 18).

Si en el primer relato la aparicion de la mujer coincide con la muerte
de un ser querido del protagonista, en el segundo nos vamos dando cuenta
de que el protagonista esta tratando con una mujer muerta que habla y actda
como un ser vivo. Se trata de una clara transgresion de la concepcion de la
realidad que comparten el protagonista y el lector, lo que genera un evidente
sentimiento de amenaza que pasa de ser un sentimiento de angustia a un
sentimiento de miedo puesto que el peligro ya es real. Este hecho confirma la
relacién estrecha entre lo fantastico y lo terrorifico. En este aspecto, en «La
mujer alta», las dos apariciones de la mujer, coincidiendo con dos sucesos
siniestros como son la muerte del padre y de la novia de Telesforo, no supo-
nen en s un fenémeno sobrenatural, por lo que no tienen nada de terrorifico,
al poder resultar de una pura casualidad que es un elemento béasico en lo si-

Brumal, vol. TV, n.° 2 (otofio/autumn 2016) 257



Mohamed Ben Slama

niestro freudiano. Asi, «la casualidad repetida deja de ser casualidad y pasa
a reflejar una légica, aunque, claro esta, una légica —una causalidad— ajena a
la racional» (Roas, 2002: 20). Lo que si es sobrenatural y terrorifico es la apa-
ricién de la mujer alta en el entierro de Telesforo ante los ojos de su amigo
Gabriel:

Alllegar al cementerio de San Luis, adonde fui en uno de los coches mas proéxi-
mos al carro flinebre, llamé mi atencién una mujer del pueblo, vieja y muy alta,
que se refa impiamente al ver bajar el féretro, y que luego se colocé en ademan
de triunfo delante de los enterradores, senaldndoles con un abanico muy pe-
queno la galeria que debian seguir para llegar a la abierta y ansiosa tumba... A
la primera reconoci, con asombro y pavura, que era la implacable enemiga de
Telesforo, tal y como él me la habia retratado, con su enorme nariz, con su pa-
fiolejo de percal y con aquel diminuto abanico, que parecia en sus manos el
cetro del impudor y de la mofa... (Alarcén, 1982: 102).

En «La mujer sin cara», el fenémeno sobrenatural y terrorifico no se
produce de golpe: vamos descubriendo poco a poco la realidad de la mujer
misteriosa a través de la descripcion que se hace de ella. La primera noticia
acerca de la mujer, aunque no es sobrenatural, es un poco extrafa: «La mujer
parecia vivir al margen del tiempo como una extrafia cristalizacién del pasado
siglo. Parecia no estar relacionada con las costumbres de su época y su pensa-
miento daba la sensacién estética de un reloj olvidado, detenido en una hora
remota» (Carrere, 1923: 14).

Con esta presentacion, el autor pretende preparar al lector para la pro-
duccién de un fenémeno inexplicable y atemorizador. El protagonista descu-
bre, a la vez que el lector, que la mujer con la que pasé una noche de amor no
tiene cara. La escena descrita por el autor es extremadamente terrorifica:

Entonces, la mujer desperto, irguiéndose ante mi. Di un alarido de terror como
los que algunas veces deben de oirse en los manicomios. Entre el rojo y el oro del
traje fastuoso, solo se veia una mancha negra donde lucian las esmeraldas luci-
ferinas de sus ojos. La boca era un enorme epitelioma sobre la dentadura rever-
berante. La mujer sin cara se refa con su risa terrible de carraca en la tarde de las
Tinieblas. Lepra acaso... una enorme llaga, negra y pestilente, era su faz viola-
cea, de la que emanaba el hedor complicado con la intensidad de sus perfumes.
El craneo, sin la peluca, tenia largos mechones cenicientos (Carrere, 1923: 18).

Al final del relato, el sentimiento de terror del protagonista se mezcla,
con un sentimiento de asco radical al cuerpo insepulto en trance de descom-
posicion (Trias, 1982). En este aspecto, resulta oportuna la afirmacién de

258 Brumal, vol. TV, n.° 2 (otofio/autumn 2016)



El género femenino como elemento amenazante: «La mujer alta», de Pedro Antonio de Alarcén, y «La mujer sin cara», de Emilio Carrere

Lopez Santos (2008) de que no hay mds que un pequefio paso del miedo a la
muerte al miedo a los muertos. La escena de la persecucién del protagonista
por parte del cadaver es sobrecogedora: «Me sentia perseguido en la obscuri-
dad por un cadéaver desenterrado, en plena descomposicion, a quien yo habia
poseido una hora antes con vesania sensual» (Carrere, 1923: 19).

Esta escena subraya el vinculo estrecho entre el acto sexual y la muerte
—el protagonista se acost6 con un cadaver— al que alude Georges Bataille
cuando sefala la existencia de dos importantes similitudes entre el acto sexual
y el de morir: la similitud entre el dolor final y un insufrible gozo, y la inde-
cencia de ambas actividades (Llopis, 2013: 20). Siguiendo esta postura, Rafael
Llopis expone la teoria de Reich, que encuentra muchos puntos en comun
entre el nacimiento, crecimiento y climax de un orgasmo, y entre un buen
cuento de terror que seria «como el chiste verde el erotismo de la muerte»
(2013: 21). De esta forma, la mision del relato de terror seria similar a la de un
relato erético: conducir a un orgasmo que es el de la muerte, «mds reprimido,
mas vergonzante que el del sexo» (Llopis, 2013: 21).

No cabe duda que el marco espacio-temporal en ambos relatos ayudo
a la intensificacion del sentimiento de miedo debido al choque que se produce
entre el elemento sobrenatural y el elemento real. Sin este corte realista que
caracteriza los dos relatos no se puede hablar del género femenino como fuen-
te de amenaza y de intimidacién. En cuanto a las dos mujeres, a pesar de las
diferencias que aparentan tener en cuanto a rasgos fisicos y en cuanto a acti-
tud, son iguales por no decir idénticas, y desempefian exactamente la misma
funcién: representan el temor de los protagonistas al placer sexual y el cum-
plimiento de un deseo oculto y reprimido; son la encarnacién de la muerte y,
sobre todo, la fuente principal de la irrupciéon del miedo. Es oportuno sefialar,
al final, que el tema de la mujer misteriosa sigue tratdndose en la literatura
actual, podemos mencionar el ejemplo del cuento de Cristina Ferndndez Cu-
bas, «La mujer de verde» en el que encontramos ciertas similitudes con los
dos relatos objeto de estudio.

BIBLIOGRAFiA

ALARCON, Pedro Antonio de [1881] (1982): «La mujer alta», en Narraciones inverosimi-
les, Bruguera, Madrid, pp. 85-103.

Casas, Ana (2009): «El cuento modernista espaiiol y lo fantastico», en Teresa Lopez
Pellisa y Fernando Angel Moreno Serrano (eds.), Ensayos sobre ciencia ficcion y

Brumal, vol. TV, n.° 2 (otofio/autumn 2016) 259



260

Mohamed Ben Slama

literatura fantdstica: Actas del Primer Congreso Internacional de literatura fantdstica
y ciencia ficcién, Asociacion Cultural Xatafi, Universidad Carlos III, Madrid,
pp- 358-378.

CARRERE, Emilio (1923): «La mujer sin cara», La novela corta, nam. 394, Madrid.

DEeLUMEAU, Jean (1989): El miedo en Occidente, Taurus, Madrid.

DieL, Paul (1992): La peur et l’angoisse. Phénomene central de la vie et de son évolution,
Editions Payot, Parfs.

EsTRADA HERRERO, David (1988): Estética, Editorial Herder, Barcelona.

FreuD, Sigmund [1919] (1988): «Lo ominoso» (Das Unheimliche), en James Strachey y
Anna Freud (eds.), Obras completas. Vol. XVII: De la historia de una neurosis infan-
til y otras obras (1917-1919), Amorrortu Editores, Buenos Aires, pp. 219-251.

GUTIERREZ BARATAS, Maria José (2009): Emilio Carrere, escritor de novelas, Tesis doctoral,
Universidad de Alcalé, Alcala de Henares.

Lroris, Rafael (2013): Historia natural de los cuentos de miedo, Fuentetaja, Madrid.

LOPEZ SANTOS, Miriam (2008): «Teoria de la novela gética», Estudios Humanisticos. Filo-
logia, nim. 30, pp.187-210. <http://dx.doi.org/10.18002/ehf.v0i30.2840>

Lovecrart, H. P. [1927] (1984): El horror en la literatura, Alianza, Madrid.

Mannonrt, Pierre (1984): El miedo, Fondo de Cultura Econémica, México.

MoLINA PORRAS, Juan (2001): El cuento fantdstico en la Espafia del realismo (1868-1900),

Tesis doctoral, Universidad de Sevilla, Sevilla.

(ed.) (2006): Cuentos fantdsticos en la Espafia del Realismo, Catedra, Madrid.

Roas, David (2000): La recepcién de la literatura fantdstica en la Espafia del siglo x1x, Tesis
doctoral, Universidad Auténoma de Barcelona.

— (2001): «La amenaza de lo Fantastico», en David Roas (ed.), Teorias de lo fantds-

tico, Arco/Libros, Madrid, pp. 7-44.

(ed.) (2002): EI castillo del espectro. Antologia de relatos fantdsticos espafioles del si-

glo x1x, Circulo de Lectores, Barcelona.

—— (2011): La sombra del cuervo. Edgar Allan Poe y la literatura fantdstica espafiola del
siglo x1x, Devenir Ensayo, Madrid.

—— vy Ana Casas (eds.) (2008): La realidad oculta. Cuentos fantdsticos espafioles del si-
glo xx, Menoscuarto, Palencia.

Toporov, Tzvetan (1970): Introduction a la littérature fantastique, Edition du Seuil, Paris.

Trias, Eugenio (1982): Lo bello y lo siniestro, Seix Barral, Barcelona.

Brumal, vol. TV, n.° 2 (otofio/autumn 2016)



