BRUMAL

Revista de Investigacion sobre lo Fantastico DOL http://dx.doi-org/10-5565/re\’/brumal.320
Research Journal on the Fantastic Vol. IV, n.°2 (otofio/autumn 2016), pp. 9-15, ISSN: 2014-7910
PRESENTACION!

PERE PARRAMON
Universitat de Girona
pparramo@xtec.cat

1. Lo FANTASTICO COMO CONSTRUCTO ESPECULATIVO HETEROGENEO

«Arte fantdstico» es un sintagma en el que la realidad vastisima y hete-
rogénea que designa el sustantivo «arte» es acotada mediante el atributo «fan-
tastico». Por tanto, en funcién de las caracteristicas y especificidades que im-
plique el atributo, se estara haciendo referencia a unas propuestas artisticas
determinadas, distintas de otras. En este punto es donde empiezan las dificul-
tades a la hora de establecer un corpus tedrico sobre el arte fantéstico, ya que,
como recuerda Anne Souriau, «hay una cierta oscilacion de la terminologia;
ciertos autores toman la palabra en un sentido amplio que engloba numerosas
variedades, y otros la toman en un sentido mas estrecho y reservan la palabra
“fantdstico” para una sola de las variedades» (1998: 571).

De las cuatro acepciones para el adjetivo «fantastico, -a» que recoge el
Diccionario de la Real Academia Espafiola,’ las dos primeras remiten a un
distanciamiento respecto a la realidad, aludiendo a algo que no existe y en-
troncando con la fantasia entendida como representacion y aparicién de la
imaginacién;® las dos acepciones siguientes ponen de relieve la excepcionali-

1. En el momento de publicacion del vol. 4, nim. 2 (2016) de Brumal, Pere Parramon, coordinador del
presente monografico sobre arte fantéastico, estd realizando una tesis doctoral al respecto en la Universi-
tat de Girona, bajo la direccién de la Dra. M. Lluisa Faxedas y el Dr. David Roas.

2. Ensu 23. edicion, de 2014: «Quimérico, fingido, que no tiene realidad y consiste solo en la imagina-
cién», «Perteneciente o relativo a la fantasia», «Presuntuoso y entonado» y «Magnifico, excelente».

3. El adjetivo «fantastico», del latin tardio phantasticus, y este, a su vez, del griego phantastikds
(pavraotnog), es un derivado del sustantivo «fantasia» y sus correspondientes antecesores. Tanto la



10

Pere Parramon

dad respecto a la realidad del sustantivo calificado, en un caso de forma peyo-
rativa y en el otro, positiva, pero heredando y sofisticando la antigua acepcién
moral de la fantasia como exceso.* Ambos campos de significado son los utili-
zados comtnmente en el habla cotidiana. Si cediéramos a la tentacion de usar
los sentidos ordinarios de la palabra «fantastico» como atributo para «arte»,
podriamos decir que todo arte es fantastico en tanto ofrece imdgenes previa-
mente inexistentes, e incluso en tanto sobrepasa a otras producciones huma-
nas, de modo que no existiria momento de la Historia del Arte que no mere-
ciera tal adjetivo, convirtiéndose en un simple epithetum constans —un epiteto
que no informa de nada que no esté implicito en el sustantivo—. Dicho de
otro modo, no serviria en absoluto para distinguir el arte fantdstico de cual-
quier otra forma arte.

Asi, en la estética, como en general en todo el estudio teérico del arte,
el término «fantastico» cuenta con un matiz especializado que le permite ac-
tuar como atributo junto a «arte». Ese sesgo particular de lo fantéstico consis-
te en la aparicién en la obra de una alteridad disonante con el concepto de
realidad que se maneje alrededor de la misma. Asi, el fundamento de lo fan-
tastico como constructo artistico pasa por poner en crisis otro constructo, que
es el propio mundo que nos rodea; David Roas, en Tras los limites de lo real:
Una definicion de lo fantdstico, entiende lo fantastico como «un discurso en rela-
cién intertextual constante con ese otro discurso que es la realidad, entendida
siempre como construccién cultural» (2011: 9). En tanto que esta nocién de lo
fantastico implica una cierta mirada sobre el mundo, dentro del estudio del
arte suele entenderse como categoria estética’® o, incluso, como esfera de cate-
gorias estéticas,® de modo que resulta aceptado que, como atributo para «arte»
constituye, efectivamente, unos limites concretos. En funcién del alcance y la
orientacién que cada autor concede a este sentido categorizador de lo fantas-
tico consisten, por tanto, las oscilaciones a las que aludia Anne Souriau y que
cristalizan en un corpus extraordinariamente heterogéneo.

palabra latina phantasia como la griega phantasia (pavtdoio) designan en un primer momento la repre-
sentacién en un sentido amplio y después, mas concretamente, la aparicién en tanto imagen mental
—de ahi la proximidad con el concepto «imaginacién»—.

4. Tras la caida del Imperio romano de Occidente, el bajo latin anade a la palabra phantasia un matiz
moral, el de la vanidad, de modo que «fantasia» pasa a designar también aquello que la cosmovision
cristiana imperante considera moralmente superfluo.

5. Esto es un ethos afectivo determinado, unas estructuras formales que susciten tal reaccion y un siste-
ma de valores que permitan enjuiciar las obras en funcién de si consiguen alcanzar el ethos o no.

6. Es decir, como conjunto de categorias estéticas con vinculos entre ellas. El concepto se debe a Frie-
drich Theodor Vischer y su Asthetik oder Wissenschaft des Schonen (1846-1857), de rafz hegeliana.

Brumal, vol. TV, n.° 2 (otofio/autumn 2016)



Presentacion

2. SUCINTA APROXIMACION AL ESTUDIO DEL ARTE FANTASTICO

Ademas de notables compilaciones de indole académica, como el mo-
nografico «Special Art Issue» de la revista Journal of the Fantastic in the Arts,” a
cargo de Dorothy Joiner, existen trabajos de caracter enciclopédico que inten-
tan agrupar los artistas y conceptos mds destacados en relacién al arte fantas-
tico: en los dos volimenes de Zweihundert Jahre phantastische Malerei (1973)
Wieland Schmied se concentra, como el propio titulo indica, en el arte del si-
glo xx,® mientras que Jorg Krichbaum y Rein A. Zondergeld con su Lexikon Der
Phantastischen Malerei (1977) se ocupan fundamentalmente de artistas y moti-
vos de todas las épocas, asi como John Clute y John Grant en The Encyclopedia
of Fantasy (1997) tratan el tema de la fantasia en general, pero incluyendo rele-
vantes entradas sobre el arte fantastico.

Por otro lado, y en un intento de simplificacién que permita hacer acce-
sible la complejidad de un estudio del arte fantdstico en ocasiones laberintico,
podemos distinguir entre dos érbitas culturales principales: la francéfona y la
germdnica. En tal reduccién, de la herencia francesa diremos que tiende a
centrarse en las fuentes iconograficas, en lo representado, mientras que la ger-
manica tiende a hacerlo en las consecuencias de su recepcién, en las preguntas
que suscita en el publico sobre quiénes somos, donde estamos y cémo nos
relacionamos con la realidad.

El &mbito francéfono, por tanto, ofrece la mirada mas préxima a la idea
de género.’ Probablemente, dos de los textos mas influyentes en esta linea son
L’art et la littérature fantastiques (1960), de Louis Vax, y L'art fantastique (1989),
de Marcel Brion. Breve el primero y monumental el segundo, ambos ensayos
examinan los limites del arte fantastico a partir de sus contenidos tematicos."
A su vez, René de Solier en L'art fantastique (1961) afronta lo fantdstico como
el espacio privilegiado de la imaginacioén y conectado mediante el esoterismo
con los aspectos menos visibles de la realidad. La btisqueda de lo fantastico en

7. Vol. 3, num. 1 (1990).

8. Marco temporal que no deberia resultar sorprendente si tenemos en cuenta que el arte fantastico, tal
y como se trabaja en Brumal, es aquel coincidente con los conceptos de «imposible» y «sobrenatural»
dentro del paradigma de pensamiento positivista inaugurado durante la Ilustracion y vigente hasta
nuestros dias (siglos xvirr-xxi).

9. Entendemos por «género» la clasificacion de las obras en funcion de aspectos como los temas o los
asuntos tratados, los modos de representacion, la naturaleza del mensaje y la intencién de accién sobre
el publico.

10. Brion llega a advertir explicitamente que no pretende realizar ni «une philosophie» ni «une morpholo-
gie» de lo fantastico (1992: 7), pero si examinar cémo a través de la representacion plastica de tépicos
frecuentes en la literatura, como la casa encantada o los fantasmas, el arte fantéstico se esfuerza en hacer
visible lo invisible: «rendre visible l'invisible, ressort majeur de I'art fantastique» (1992: 30).

Brumal, vol. TV, n.° 2 (otofio/autumn 2016)

11



12

Pere Parramon

el arte se materializa con cierta frecuencia en forma de exposiciones colecti-
vas: Art fantastiqgue (Kursaal, Ostende, 1953) define lo fantastico como forma
de hacer visible la realidad metafisica —al tiempo que se hace un intento por
distinguirlo del surrealismo—," mientras que en el texto de Jean Cocteau An-
goisse : Le fantastique dans I'art, publicado a partir de la exposiciéon Bosch, Goya
et le fantastique (Musée de Bordeaux, 1957), se vincula la nocién de inquietud
a lo fantastico.”? En cualquier caso, la leccién frecuente que ofrecen autores
como estos, escriban en francés o, por supuesto, en cualquier otra lengua, es
una visioén de lo fantdstico no como huida de la realidad sino como examen de
lo real, lo convencional y lo cotidiano a través de la desasosegante friccién con
lo imposible, imponiéndose con la manifestaciéon de lo Otro una poderosa
supra-realidad.”

Complementariamente, la mirada germanica habitual sobre el arte fan-
tastico implica una amplitud menos centrada en los temas y mds en una cierta
construccién —casi politica, en algunos casos— de la identidad cultural euro-
pea en general y de las nacionalidades alemana y austriaca en particular. Esta
es la linea de ensayos realizados para exposiciones como Surrealismus in Euro-
pa: Phantastische und visiondre Bereiche (Baukunst, Colonia, 1969) y Phantastis-
che Kunst aus Wien: 1900 bis 2010 (Panorama Museum, Bad Frankenhausen,
2010). Franz Roh, en Nach-expressionismus (Magischer Realismus): Probleme der
neuesten europiischen Malerei (1925), emplea la expresion «realismo magico»
para estudiar el arte europeo de entreguerras, mientras que Johann Muschik
publica en 1974 Die Wiener Schule des phantastischen Realismus, ensayo con el
que desarrolla el término «escuela vienesa del realismo fantastico», acuiado
por él mismo dos décadas antes, en los 50,' para referirse a la obra inquietan-

11. De hecho, uno de los nticleos de estudio de lo fantastico en las artes plasticas suele girar en torno a
su cercania o lejania respecto del Surrealismo; a modo de ejemplo, el extenso estudio EI Surrealismo y el
arte fantdstico de México, de Ida Rodriguez Prampolini (1983), o exposiciones relevantes al respecto, como
Fantastic Art, Dada, Surrealism (Museum of Modern Art, Nueva York, 1936-1937), Surrealismus in Europa:
Phantastische und visiondire Bereiche (Baukunst, Colonia, 1969), Surrealistas antes del surrealismo: La fantasia
y lo fantdstico en la estampa, el dibujo y la fotografia (Germanisches Nationalmuseum, Nuremberg, 2013, y
Fundacién Juan March, Madrid, 2014).

12. Como ya habia hecho anteriormente Louis Vax asociando lo fantéstico a la terrible sacudida del
terror.

13. La expresi6én que usa Emile Langui en el texto del catalogo de la citada exposicion belga Art fantas-
tique para nombrar la forma de proceder de lo fantastico es «supra-réalisme» (1953: s. p.), la misma que
aparece en tantas aproximaciones al tema, como, por poner otro ejemplo, la referencia a lo «supra-real»
del ensayo de 1972 de David Larkin Fantastic Art (1972:s. p.).

14. Aunque se considera el titulo de Muschik como el texto candnico sobre la Escuela vienesa del rea-
lismo fantastico, otros autores escriben al respecto antes de su ensayo de 1974; es el caso de Albert Paris
Gtersloh, Wieland Schmied y Hermann Hakel en Malerei des phantastischen Realismus: Die Wiener Schu-
le, de 1964.

Brumal, vol. TV, n.° 2 (otofio/autumn 2016)



Presentacion

te y desconcertante!® —al menos para un publico que el Tercer Reich habia
acostumbrado a una imagineria mucho mas previsible y convencionalmente
clasicista—. Como consecuencia légica de esta tendencia de caracter naciona-
lista, Walter Schurian protagoniza en su libro Phantastische Kunst (2005) un
desplazamiento previsible: con un afan mas divulgador que especulativo,
presenta el arte fantastico como un suceso transversal que acontece dentro de
movimientos, corrientes, estilos o grupos artisticos preexistentes debido a que
el impulso hacia lo fantastico es, a su juicio, universal.'® Sea como sea, particu-
lar o universal, quiza el denominador comtn de estos estudios sea la capaci-
dad de lo fantéstico para buscar explicaciones sobre quienes somos a través
del espejo inquietante de lo Otro.

En este panorama, las principales aportaciones espafiolas resultan espe-
cialmente notables precisamente porque se introducen en la categoria de lo
fantéstico desde angulos insospechados. Pilar Pedraza lo trata indirectamente
a través del estudio de la feminidad liminar entre las imagenes literarias, cine-
matograficas, pictoricas y escultéricas de las brujas, las revenantes, las vampi-
resas, etc. —en La bella, enigma y pesadilla (1991), Mdquinas de amar: Secretos del
cuerpo artificial (1998), Espectra: Descenso a las criptas de la literatura y el cine
(2004) y Brujas, sapos y aquelarres (2014), entre otras publicaciones—. Por otro
lado, de la arquitectura fantastica se han ocupado Pedro Azara en la exposi-
cion La ciutat que mai no existi: Arquitectures fantastiques en I'art occidental (CCCB,
Barcelona, 2004) y Juan Antonio Ramirez, que en 2006 dirige la compilaciéon
Escultecturas margivagantes: La arquitectura fantdstica en Espafia. Carlos Arenas
Orient, a su vez, se encarga de difundir la importancia de lo fantastico median-
te exposiciones como La imagen fantdstica (Centro del Carmen, Valencia, 2013,
entre otras sedes posteriores). Difundir y reivindicar estudios capaces de su-
perar la heterogeneidad a la que estamos aludiendo en las lineas de esta pre-
sentacion, porque los artistas relacionados con lo fantastico «plantean visiones
peculiares de la realidad, la manipulan y distorsionan, introducen elementos
impactantes que inquietan y desarrollan una estética alternativa creando con-
ceptos con sus imédgenes que desde luego nos hacen reflexionar sobre el hom-
bre y el mundo», pero, pese a su importancia, «no existen estudios rigurosos y
especializados sobre el arte fantastico» (Arenas, 2006: 152 y 150).

15. La de, entre otros, Rudolf Hausner, Ernst Fuchs, Arik Brauer, Wolfgang Hutter y Anton Lehmden.
16. De este modo, Schurian coincide con planteamientos como los de Giuliano Briganti, que entiende lo
fantastico como una pulsién transversal que aparece en diversos momentos y contextos artisticos y
culturales; concretamente, en Pittura fantastica e visionaria dell’Ottocento (1969) Briganti examina lo fan-
tastico en la pintura del Neoclasicismo, el Romanticismo y el Simbolismo.

Brumal, vol. TV, n.° 2 (otofio/autumn 2016)

13



14

Pere Parramon

3. EL ARTE FANTASTICO EN BRUMAL

Representar mediante imagenes lo imposible es el reto del arte fantas-
tico, y para adentrarnos en la complejidad de su estudio en las llamadas «artes
visuales», entre las que se cuentan formas de expresion tanto espaciales como
performativas basadas en la mirada, «<Empremtes del fantastic en I'art catala»,
de M. Lluisa Faxedas, examina los rastros de lo fantastico en una produccién
artistica, la catalana, que a priori no suele asociarse con la categoria protago-
nista de Brumal. Siguiendo la perspectiva de la historia del arte, contamos con
dos textos sobre artistas emparentados con lo fantéstico: «La evolucion del
arte fantastico en México: Daniel Lezama», por Cristina Lopez Casas, y «Un
clasico moderno del arte fantastico: José Hernandez», de la mano de Carlos
Arenas Orient.

Por otro lado, la fuerte relacion del arte fantastico con categorias estéti-
cas como lo siniestro freudiano y el valle inquietante de Masahiro Mori se
aborda en el articulo «Desde la contorsion de la realidad a lo siniestro: el inco-
modo hiperrealismo de maniquies, mufiecas, efigies y figuras de cera», de
Roberta Ballestriero. En la misma estela de relaciones conceptuales, «Lo fan-
tastico y lo simboélico como espacios para la pervivencia del Eterno femenino
en los origenes del arte contemporaneo», de Jorge Rodriguez Ariza, examina
los vinculos y las diferencias entre el simbolo y el arte fantastico.

Como no podia ser de otro modo, también se examina en el presente
monografico lo que ocurre cuando lo fantastico narrado se convierte en lo
fantastico mostrado: Juan Jests Payan Martin e Isabel Segura Moreno se en-
cargan de rastrear la traslacién visual de la literatura de E. T. A. Hoffmann,
respectivamente, al grabado de Jacques Callot y la puesta en escena del ballet
en «A la manera de Callot: la poética ecfrastica de E. T. A. Hoffmann» y «Lo
fantéstico en el ballet Coppélia, una adaptaciéon de “El hombre de arena”, de
E. T. A. Hoffmann».

El arte es una forma de construccién de la realidad, y el arte fantastico
pone en crisis los limites de dicha construccion. Lo que se examina en estas
péginas —con toda la cautela del rigor académico y la prudencia de la hones-
tidad investigadora—, no es un tema baladi, porque de lo que se trata es de
saber algo mds sobre el mundo que transitamos. Un mundo, en ocasiones,
mas extrafio de lo que la razén nos advertia.

Brumal, vol. TV, n.° 2 (otofio/autumn 2016)



Presentacion

BIBLIOGRAFiA

ARENAS, Carlos (2006): «Ilustracién, disefio y fantasia: del papel al celuloide», en An-
tonio José Navarro y Angel Sala (eds.), Europa imaginaria: Cinco miradas sobre lo
fantdstico en el viejo continente, Valdemar, Madrid, pp. 147-180.

BrioN, Marcel (1992): L’art fantastique, Albin Michel, Paris.

Lancur, Emile (1953): Art fantastique (catalogo de la exposicién), Editions de la con-
naissance, Bruselas.

LARkiN, David (1973): Arte fantdistico, Ediciones Jtcar, Madrid.

Roas, David (2011): Tras los limites de lo real. Una definicién de lo fantdstico, Paginas de
Espuma, Madrid.

Souriau, Etienne (ed.) (1998): Diccionario Akal de Estética, Akal, Madrid.

Brumal, vol. TV, n.° 2 (otofio/autumn 2016)

15



