
9

B R U M A L
Revista de Investigación sobre lo Fantástico
B R U M A L
Revista de Investigación sobre lo Fantástico
B R U M A L
Research Journal on the Fantastic
Revista de Investigación sobre lo Fantástico
Research Journal on the Fantastic
Revista de Investigación sobre lo Fantástico DOI: http://dx.doi.org/10.5565/rev/brumal.320

Vol. IV, n.° 2 (otoño/autumn 2016), pp. 9-15, ISSN: 2014–7910

PRESENTACIÓN1

Pere Parramon
Universitat de Girona

pparramo@xtec.cat

1. Lo fantástico como constructo especulativo heterogéneo

«Arte fantástico» es un sintagma en el que la realidad vastísima y hete-
rogénea que designa el sustantivo «arte» es acotada mediante el atributo «fan-
tástico». Por tanto, en función de las características y especificidades que im-
plique el atributo, se estará haciendo referencia a unas propuestas artísticas 
determinadas, distintas de otras. En este punto es donde empiezan las dificul-
tades a la hora de establecer un corpus teórico sobre el arte fantástico, ya que, 
como recuerda Anne Souriau, «hay una cierta oscilación de la terminología; 
ciertos autores toman la palabra en un sentido amplio que engloba numerosas 
variedades, y otros la toman en un sentido más estrecho y reservan la palabra 
“fantástico” para una sola de las variedades» (1998: 571). 

De las cuatro acepciones para el adjetivo «fantástico, -a» que recoge el 
Diccionario de la Real Academia Española,2 las dos primeras remiten a un 
distanciamiento respecto a la realidad, aludiendo a algo que no existe y en-
troncando con la fantasía entendida como representación y aparición de la 
imaginación;3 las dos acepciones siguientes ponen de relieve la excepcionali-

1. En el momento de publicación del vol. 4, núm. 2 (2016) de Brumal, Pere Parramon, coordinador del 
presente monográfico sobre arte fantástico, está realizando una tesis doctoral al respecto en la Universi-
tat de Girona, bajo la dirección de la Dra. M. Lluïsa Faxedas y el Dr. David Roas. 
2. En su 23.a edición, de 2014: «Quimérico, fingido, que no tiene realidad y consiste solo en la imagina-
ción», «Perteneciente o relativo a la fantasía», «Presuntuoso y entonado» y «Magnífico, excelente».
3. El adjetivo «fantástico», del latín tardío phantastĭcus, y este, a su vez, del griego phantastikós 
(φανταστικός), es un derivado del sustantivo «fantasía» y sus correspondientes antecesores. Tanto la 



Pere Parramon

Brumal, vol. IV, n.º 2 (otoño/autumn 2016)10

dad respecto a la realidad del sustantivo calificado, en un caso de forma peyo-
rativa y en el otro, positiva, pero heredando y sofisticando la antigua acepción 
moral de la fantasía como exceso.4 Ambos campos de significado son los utili-
zados comúnmente en el habla cotidiana. Si cediéramos a la tentación de usar 
los sentidos ordinarios de la palabra «fantástico» como atributo para «arte», 
podríamos decir que todo arte es fantástico en tanto ofrece imágenes previa-
mente inexistentes, e incluso en tanto sobrepasa a otras producciones huma-
nas, de modo que no existiría momento de la Historia del Arte que no mere-
ciera tal adjetivo, convirtiéndose en un simple epithetum constans —un epíteto 
que no informa de nada que no esté implícito en el sustantivo—. Dicho de 
otro modo, no serviría en absoluto para distinguir el arte fantástico de cual-
quier otra forma arte.

Así, en la estética, como en general en todo el estudio teórico del arte, 
el término «fantástico» cuenta con un matiz especializado que le permite ac-
tuar como atributo junto a «arte». Ese sesgo particular de lo fantástico consis-
te en la aparición en la obra de una alteridad disonante con el concepto de 
realidad que se maneje alrededor de la misma. Así, el fundamento de lo fan-
tástico como constructo artístico pasa por poner en crisis otro constructo, que 
es el propio mundo que nos rodea; David Roas, en Tras los límites de lo real: 
Una definición de lo fantástico, entiende lo fantástico como «un discurso en rela-
ción intertextual constante con ese otro discurso que es la realidad, entendida 
siempre como construcción cultural» (2011: 9). En tanto que esta noción de lo 
fantástico implica una cierta mirada sobre el mundo, dentro del estudio del 
arte suele entenderse como categoría estética5 o, incluso, como esfera de cate-
gorías estéticas,6 de modo que resulta aceptado que, como atributo para «arte» 
constituye, efectivamente, unos límites concretos. En función del alcance y la 
orientación que cada autor concede a este sentido categorizador de lo fantás-
tico consisten, por tanto, las oscilaciones a las que aludía Anne Souriau y que 
cristalizan en un corpus extraordinariamente heterogéneo.

palabra latina phantasĭa como la griega phantasía (φαντᾰσία) designan en un primer momento la repre-
sentación en un sentido amplio y después, más concretamente, la aparición en tanto imagen mental 
—de ahí la proximidad con el concepto «imaginación»—.
4.  Tras la caída del Imperio romano de Occidente, el bajo latín añade a la palabra phantasĭa un matiz 
moral, el de la vanidad, de modo que «fantasía» pasa a designar también aquello que la cosmovisión 
cristiana imperante considera moralmente superfluo.
5.  Esto es un ethos afectivo determinado, unas estructuras formales que susciten tal reacción y un siste-
ma de valores que permitan enjuiciar las obras en función de si consiguen alcanzar el ethos o no.
6.  Es decir, como conjunto de categorías estéticas con vínculos entre ellas. El concepto se debe a Frie-
drich Theodor Vischer y su Ästhetik oder Wissenschaft des Schönen (1846-1857), de raíz hegeliana.



Presentación

Brumal, vol. IV, n.º 2 (otoño/autumn 2016) 11

2.  Sucinta aproximación al estudio del arte fantástico

Además de notables compilaciones de índole académica, como el mo-
nográfico «Special Art Issue» de la revista Journal of the Fantastic in the Arts,7 a 
cargo de Dorothy Joiner, existen trabajos de carácter enciclopédico que inten-
tan agrupar los artistas y conceptos más destacados en relación al arte fantás-
tico: en los dos volúmenes de Zweihundert Jahre phantastische Malerei (1973) 
Wieland Schmied se concentra, como el propio título indica, en el arte del si-
glo xx,8 mientras que Jorg Krichbaum y Rein A. Zondergeld con su Lexikon Der 
Phantastischen Malerei (1977) se ocupan fundamentalmente de artistas y moti-
vos de todas las épocas, así como John Clute y John Grant en The Encyclopedia 
of Fantasy (1997) tratan el tema de la fantasía en general, pero incluyendo rele-
vantes entradas sobre el arte fantástico.

Por otro lado, y en un intento de simplificación que permita hacer acce-
sible la complejidad de un estudio del arte fantástico en ocasiones laberíntico, 
podemos distinguir entre dos órbitas culturales principales: la francófona y la 
germánica. En tal reducción, de la herencia francesa diremos que tiende a 
centrarse en las fuentes iconográficas, en lo representado, mientras que la ger-
mánica tiende a hacerlo en las consecuencias de su recepción, en las preguntas 
que suscita en el público sobre quiénes somos, dónde estamos y cómo nos 
relacionamos con la realidad.

El ámbito francófono, por tanto, ofrece la mirada más próxima a la idea 
de género.9 Probablemente, dos de los textos más influyentes en esta línea son 
L’art et la littérature fantastiques (1960), de Louis Vax, y L’art fantastique (1989), 
de Marcel Brion. Breve el primero y monumental el segundo, ambos ensayos 
examinan los límites del arte fantástico a partir de sus contenidos temáticos.10 
A su vez, René de Solier en L’art fantastique (1961) afronta lo fantástico como 
el espacio privilegiado de la imaginación y conectado mediante el esoterismo 
con los aspectos menos visibles de la realidad. La búsqueda de lo fantástico en 

7.  Vol. 3, núm. 1 (1990).
8.  Marco temporal que no debería resultar sorprendente si tenemos en cuenta que el arte fantástico, tal 
y como se trabaja en Brumal, es aquel coincidente con los conceptos de «imposible» y «sobrenatural» 
dentro del paradigma de pensamiento positivista inaugurado durante la Ilustración y vigente hasta 
nuestros días (siglos xviii-xxi).
9.  Entendemos por «género» la clasificación de las obras en función de aspectos como los temas o los 
asuntos tratados, los modos de representación, la naturaleza del mensaje y la intención de acción sobre 
el público.
10.  Brion llega a advertir explícitamente que no pretende realizar ni «une philosophie» ni «une morpholo-
gie» de lo fantástico (1992: 7), pero sí examinar cómo a través de la representación plástica de tópicos 
frecuentes en la literatura, como la casa encantada o los fantasmas, el arte fantástico se esfuerza en hacer 
visible lo invisible: «rendre visible l’invisible, ressort majeur de l’art fantastique» (1992: 30).



Pere Parramon

Brumal, vol. IV, n.º 2 (otoño/autumn 2016)12

el arte se materializa con cierta frecuencia en forma de exposiciones colecti-
vas: Art fantastique (Kursaal, Ostende, 1953) define lo fantástico como forma 
de hacer visible la realidad metafísica —al tiempo que se hace un intento por 
distinguirlo del surrealismo—,11 mientras que en el texto de Jean Cocteau An-
goisse : Le fantastique dans l’art, publicado a partir de la exposición Bosch, Goya 
et le fantastique (Musée de Bordeaux, 1957), se vincula la noción de inquietud 
a lo fantástico.12 En cualquier caso, la lección frecuente que ofrecen autores 
como estos, escriban en francés o, por supuesto, en cualquier otra lengua, es 
una visión de lo fantástico no como huida de la realidad sino como examen de 
lo real, lo convencional y lo cotidiano a través de la desasosegante fricción con 
lo imposible, imponiéndose con la manifestación de lo Otro una poderosa 
supra-realidad.13 

Complementariamente, la mirada germánica habitual sobre el arte fan-
tástico implica una amplitud menos centrada en los temas y más en una cierta 
construcción —casi política, en algunos casos— de la identidad cultural euro-
pea en general y de las nacionalidades alemana y austríaca en particular. Esta 
es la línea de ensayos realizados para exposiciones como Surrealismus in Euro-
pa: Phantastische und visionäre Bereiche (Baukunst, Colonia, 1969) y Phantastis-
che Kunst aus Wien: 1900 bis 2010 (Panorama Museum, Bad Frankenhausen, 
2010). Franz Roh, en Nach-expressionismus (Magischer Realismus): Probleme der 
neuesten europäischen Malerei (1925), emplea la expresión «realismo mágico» 
para estudiar el arte europeo de entreguerras, mientras que Johann Muschik 
publica en 1974 Die Wiener Schule des phantastischen Realismus, ensayo con el 
que desarrolla el término «escuela vienesa del realismo fantástico», acuñado 
por él mismo dos décadas antes, en los 50,14 para referirse a la obra inquietan-

11.  De hecho, uno de los núcleos de estudio de lo fantástico en las artes plásticas suele girar en torno a 
su cercanía o lejanía respecto del Surrealismo; a modo de ejemplo, el extenso estudio El Surrealismo y el 
arte fantástico de México, de Ida Rodríguez Prampolini (1983), o exposiciones relevantes al respecto, como 
Fantastic Art, Dada, Surrealism (Museum of Modern Art, Nueva York, 1936-1937), Surrealismus in Europa: 
Phantastische und visionäre Bereiche (Baukunst, Colonia, 1969), Surrealistas antes del surrealismo: La fantasía 
y lo fantástico en la estampa, el dibujo y la fotografía (Germanisches Nationalmuseum, Núremberg, 2013, y 
Fundación Juan March, Madrid, 2014).
12.  Como ya había hecho anteriormente Louis Vax asociando lo fantástico a la terrible sacudida del 
terror.
13.  La expresión que usa Émile Langui en el texto del catálogo de la citada exposición belga Art fantas-
tique para nombrar la forma de proceder de lo fantástico es «supra-réalisme» (1953: s. p.), la misma que 
aparece en tantas aproximaciones al tema, como, por poner otro ejemplo, la referencia a lo «supra-real» 
del ensayo de 1972 de David Larkin Fantastic Art (1972: s. p.).
14.  Aunque se considera el título de Muschik como el texto canónico sobre la Escuela vienesa del rea-
lismo fantástico, otros autores escriben al respecto antes de su ensayo de 1974; es el caso de Albert Paris 
Gütersloh, Wieland Schmied y Hermann Hakel en Malerei des phantastischen Realismus: Die Wiener Schu-
le, de 1964.



Presentación

Brumal, vol. IV, n.º 2 (otoño/autumn 2016) 13

te y desconcertante15 —al menos para un público que el Tercer Reich había 
acostumbrado a una imaginería mucho más previsible y convencionalmente 
clasicista—. Como consecuencia lógica de esta tendencia de carácter naciona-
lista, Walter Schurian protagoniza en su libro Phantastische Kunst (2005) un 
desplazamiento previsible: con un afán más divulgador que especulativo, 
presenta el arte fantástico como un suceso transversal que acontece dentro de 
movimientos, corrientes, estilos o grupos artísticos preexistentes debido a que 
el impulso hacia lo fantástico es, a su juicio, universal.16 Sea como sea, particu-
lar o universal, quizá el denominador común de estos estudios sea la capaci-
dad de lo fantástico para buscar explicaciones sobre quienes somos a través 
del espejo inquietante de lo Otro.

En este panorama, las principales aportaciones españolas resultan espe-
cialmente notables precisamente porque se introducen en la categoría de lo 
fantástico desde ángulos insospechados. Pilar Pedraza lo trata indirectamente 
a través del estudio de la feminidad liminar entre las imágenes literarias, cine-
matográficas, pictóricas y escultóricas de las brujas, las revenantes, las vampi-
resas, etc. —en La bella, enigma y pesadilla (1991), Máquinas de amar: Secretos del 
cuerpo artificial (1998), Espectra: Descenso a las criptas de la literatura y el cine 
(2004) y Brujas, sapos y aquelarres (2014), entre otras publicaciones—. Por otro 
lado, de la arquitectura fantástica se han ocupado Pedro Azara en la exposi-
ción La ciutat que mai no existí: Arquitectures fantàstiques en l’art occidental (CCCB, 
Barcelona, 2004) y Juan Antonio Ramírez, que en 2006 dirige la compilación 
Escultecturas margivagantes: La arquitectura fantástica en España. Carlos Arenas 
Orient, a su vez, se encarga de difundir la importancia de lo fantástico median-
te exposiciones como La imagen fantástica (Centro del Carmen, Valencia, 2013, 
entre otras sedes posteriores). Difundir y reivindicar estudios capaces de su-
perar la heterogeneidad a la que estamos aludiendo en las líneas de esta pre-
sentación, porque los artistas relacionados con lo fantástico «plantean visiones 
peculiares de la realidad, la manipulan y distorsionan, introducen elementos 
impactantes que inquietan y desarrollan una estética alternativa creando con-
ceptos con sus imágenes que desde luego nos hacen reflexionar sobre el hom-
bre y el mundo», pero, pese a su importancia, «no existen estudios rigurosos y 
especializados sobre el arte fantástico» (Arenas, 2006: 152 y 150).

15.  La de, entre otros, Rudolf Hausner, Ernst Fuchs, Arik Brauer, Wolfgang Hutter y Anton Lehmden.
16.  De este modo, Schurian coincide con planteamientos como los de Giuliano Briganti, que entiende lo 
fantástico como una pulsión transversal que aparece en diversos momentos y contextos artísticos y 
culturales; concretamente, en Pittura fantastica e visionaria dell’Ottocento (1969) Briganti examina lo fan-
tástico en la pintura del Neoclasicismo, el Romanticismo y el Simbolismo.



Pere Parramon

Brumal, vol. IV, n.º 2 (otoño/autumn 2016)14

3.  El arte fantástico en Brumal

Representar mediante imágenes lo imposible es el reto del arte fantás-
tico, y para adentrarnos en la complejidad de su estudio en las llamadas «artes 
visuales», entre las que se cuentan formas de expresión tanto espaciales como 
performativas basadas en la mirada, «Empremtes del fantàstic en l’art català», 
de M. Lluïsa Faxedas, examina los rastros de lo fantástico en una producción 
artística, la catalana, que a priori no suele asociarse con la categoría protago-
nista de Brumal. Siguiendo la perspectiva de la historia del arte, contamos con 
dos textos sobre artistas emparentados con lo fantástico: «La evolución del 
arte fantástico en México: Daniel Lezama», por Cristina Lopez Casas, y «Un 
clásico moderno del arte fantástico: José Hernández», de la mano de Carlos 
Arenas Orient.

Por otro lado, la fuerte relación del arte fantástico con categorías estéti-
cas como lo siniestro freudiano y el valle inquietante de Masahiro Mori se 
aborda en el artículo «Desde la contorsión de la realidad a lo siniestro: el incó-
modo hiperrealismo de maniquíes, muñecas, efigies y figuras de cera», de 
Roberta Ballestriero. En la misma estela de relaciones conceptuales, «Lo fan-
tástico y lo simbólico como espacios para la pervivencia del Eterno femenino 
en los orígenes del arte contemporáneo», de Jorge Rodríguez Ariza, examina 
los vínculos y las diferencias entre el símbolo y el arte fantástico.

Como no podía ser de otro modo, también se examina en el presente 
monográfico lo que ocurre cuando lo fantástico narrado se convierte en lo 
fantástico mostrado: Juan Jesús Payán Martín e Isabel Segura Moreno se en-
cargan de rastrear la traslación visual de la literatura de E. T. A. Hoffmann, 
respectivamente, al grabado de Jacques Callot y la puesta en escena del ballet 
en «A la manera de Callot: la poética ecfrástica de E. T. A. Hoffmann» y «Lo 
fantástico en el ballet Coppélia, una adaptación de “El hombre de arena”, de 
E. T. A. Hoffmann».

El arte es una forma de construcción de la realidad, y el arte fantástico 
pone en crisis los límites de dicha construcción. Lo que se examina en estas 
páginas —con toda la cautela del rigor académico y la prudencia de la hones-
tidad investigadora—, no es un tema baladí, porque de lo que se trata es de 
saber algo más sobre el mundo que transitamos. Un mundo, en ocasiones, 
más extraño de lo que la razón nos advertía. 



Presentación

Brumal, vol. IV, n.º 2 (otoño/autumn 2016) 15

Bibliografía

Arenas, Carlos (2006): «Ilustración, diseño y fantasía: del papel al celuloide», en An-
tonio José Navarro y Ángel Sala (eds.), Europa imaginaria: Cinco miradas sobre lo 
fantástico en el viejo continente, Valdemar, Madrid, pp. 147-180.

Brion, Marcel (1992): L’art fantastique, Albin Michel, París.
Langui, Émile (1953): Art fantastique (catálogo de la exposición), Éditions de la con-

naissance, Bruselas.
Larkin, David (1973): Arte fantástico, Ediciones Júcar, Madrid.
Roas, David (2011): Tras los límites de lo real. Una definición de lo fantástico, Páginas de 

Espuma, Madrid.
Souriau, Étienne (ed.) (1998): Diccionario Akal de Estética, Akal, Madrid.


