
183

B R U M A L
Revista de Investigación sobre lo Fantástico
Research Journal on the Fantastic

DOI: https://doi.org/10.5565/rev/brumal.530
Vol. VII, n.º 1 (primavera/spring 2019), pp. 183-208, ISSN: 2014-7910

LA ESTÉTICA Y LA INFLUENCIA DEL CINE ALEMÁN 
EN EL CINE FANTÁSTICO Y DE HORROR MEXICANO 

DE LOS AÑOS 30

María Dolores Cabrera Carreón
University of Bremen

doscab@gmail.com
ORCID: 0000-0001-6768-5823

Recibido: 10-06-2018
Aceptado: 12-03-2019

Resumen

Este artículo se enfoca en la descripción y el análisis de la estética de las películas ale-
manas de los años veinte y su posterior influencia en las primeras películas fantásticas 
y de horror mexicanas en los años treinta. Con este propósito, me enfoco en la gran 
influencia que tuvo la película Das Kabinett des Dr. Caligari (El gabinete del doctor Caliga-
ri, Robert Wiene, 1920) en el género de horror y en los temas y las adaptaciones fílmicas 
que los cineastas alemanes y mexicanos abordaron y desarrollaron posteriormente. Un 
aspecto esencial de este artículo es el estudio de rasgos expresionistas que fueron inte-
grados tanto en el cine alemán como mexicano entre otras influencias artísticas por 
medio de la iluminación, el diseño del escenario y el montaje fílmico. Además de la 
exploración de los elementos estéticos, analizo los elementos que están relacionados 
con el horror y lo fantástico en cada película como resultado de la influencia literaria y 
fílmica y cómo la migración de cineastas, técnicos de cine y artistas alemanes a los Es-
tados Unidos fue un aspecto importante que contribuyó de manera específica al esta-
blecimiento del cine fantástico y de horror en los Estados Unidos y, después, en Méxi-
co. Esta revisión servirá para comprender cómo las primeras películas fantásticas y de 
horror mexicanas fueron el resultado de influencias extranjeras, en especial alemanas, 
pero también de la propia exploración fílmica durante los años treinta, una década 
antes de la época oro del cine mexicano.

Palabras clave: horror, fantástico, cine alemán, cine mexicano, expresionismo.



María Dolores Cabrera Carreón

Brumal, vol. VII, n.º 1 (primavera/spring, 2019)184

THE AESTHETICS AND THE INFLUENCE OF GERMAN CINEMA 
IN THE FANTASTIC CINEMA AND MEXICAN HORROR OF THE 1930’s

Abstract

This article focuses on the description and analysis of the aesthetic of German films of 
the twenties and their subsequent influence in the first Mexican fantastic and horror 
films of the thirties. To this purpose, I focus on the strong influence of the film Das 
Kabinett des Dr. Caligari by Robert Wiene (1920) on the horror genre and the topics and 
filmic adaptations that German and Mexican filmmakers subsequently addressed and 
developed. A special issue of this article is the study of the inclusion of expressionistic 
features in both German and Mexican film, among other artistic influences, through 
the use of lighting, set design, and filmic montage. In addition to the exploration of 
aesthetic elements, I analyze those that are linked to horror and fantasy in each film as 
a result of literary and filmic influences and how the migration of German filmmakers, 
film technicians and artists to the United States was an important aspect which specif-
ically contributed to the establishment of horror and fantasy in film in the United 
States and later in Mexico. This overview will serve to reveal how the first Mexican 
horror and fantasy films were a result of foreign influences —especially German influ-
ences—, but also of Mexico’s own filmic exploration in the thirties, a decade before of 
the Golden age of Mexican cinema.

Keywords: horror, fantasy, German cinema, Mexican cinema, Expressionism.

R
Rasgos fílmicos del cine fantástico y de horror alemán de los años 20

De acuerdo a Carlos Clarens (1967) e Ivan Butler (1967), los anteceden-
tes del cine de horror pueden encontrarse primeramente en el cine fantástico 
de Georges Méliès quien, como otros cineastas de principios del siglo xx (Se-
gundo de Chomon, los hermanos Lumière, David W. Griffith, entre otros), 
logró crear universos fantásticos a través de trucos resultantes de la experi-
mentación con los emergentes aparatos cinematográficos y, posteriormente, el 
cine expresionista alemán de los años veinte. Algunos de esos ejemplos son El 
gabinete del doctor Caligari (1920), de Robert Wiene, y Von Morgen bis Mitterna-
cht (De la mañana a la medianoche, 1920), de Karl Heinz Martin. Más adelante, 
en la década de los treinta, diversas circunstancias históricas y económicas 
favorecieron que Hollywood se convirtiera en el lugar que albergaría a direc-



Brumal, vol. VII, n.º 1 (primavera/spring, 2019)

La estética y la inf luencia del cine alemán en el cine fantástico y de terror mexicano de los años 30

185

tores, actores y técnicos cinematográficos. Esta confluencia dio paso al estable-
cimiento de los rasgos esenciales del género de horror en el cine. Estos ele-
mentos no solo dominaron por treinta años dentro del cine hollywoodense 
sino que influenciaron a otros países donde se desarrollaron otras tradiciones 
cinematográficas de manera paralela.

La identificación de tales elementos hizo precisa la revisión de las pri-
meras películas fantásticas y de horror, así como de las obras literarias que en 
gran parte influenciaron estos géneros. Siguiendo a Newman (2003: «Prefa-
cio» 10) uno de los principales rasgos del género de horror es lo que en inglés 
se conoce como «foreigness» y que en español se concibe como lo extraño o lo 
externo. Por ejemplo, la presencia de un monstruo o un elemento que genera 
terror y proviene del exterior (una realidad, un mundo o universo ajenos) 
hacia nosotros o, por el contrario, dicho monstruo o elemento está en otro lu-
gar y nos vemos obligados a ir hacia él. Además de «lo extraño» o «lo exter-
no», hay otros elementos presentes de manera constante dentro del cine de 
horror que pueden considerarse más o menos universales, tales como el mie-
do frente a la muerte, la oscuridad o lo desconocido. Aunque hay aspectos 
específicos que en cada cultura provocan miedo o se convierten en símbolos 
de protección frente a un monstruo o un elemento terrorífico, los tres rasgos 
mencionados reaparecen como temáticas constantes en el cine de horror. Estos 
aspectos que desde el punto de vista antropológico pueden aparecer tanto en 
la literatura como en el cine encuentran representaciones específicas que se 
vuelven reiterativas y se convierten en rasgos que contribuyen a identificar el 
género de horror desde el punto de vista cinematográfico. Para comprender 
cómo comienza a representarse el horror en el cine es preciso analizar a conti-
nuación algunos aspectos de El gabinete del doctor Caligari.

La influencia de El gabinete del doctor Caligari en el cine fantástico 
y de horror

Entre 1918 y 1923, al comienzo de la República de Weimar, variados 
personajes extraños y fantásticos, tales como científicos locos, sonámbulos, 
vampiros y asesinos con trastornos mentales aparecieron en el cine alemán 
(Elsaesser, 2002). El cine recuperó elementos de la literatura gótica (Horace 
Walpole) y del romanticismo (Alfred de Musset, E. T. A. Hoffmann) incluyen-
do historias fantásticas, leyendas e historias de fantasmas. Una de las princi-
pales obras cinematográficas de ese periodo fue El gabinete del doctor Caligari, 



María Dolores Cabrera Carreón

Brumal, vol. VII, n.º 1 (primavera/spring, 2019)186

cuyos temas, personajes y estética se convirtieron en un punto de referencia 
para una serie de películas fantásticas y de horror. Uno de los rasgos más pre-
valecientes en estas y posteriores películas fue la inclusión de un científico 
malvado que creaba y manipulaba a un monstruo para lograr determinados 
fines. Esta pareja de personajes apareció en El gabinete del doctor Caligari, lo 
cual puso de relieve los temas del poder y de «lo extraño» que destruye o 
afecta a una comunidad. El doctor Caligari llega a un pueblo con un espectá-
culo que incluye a un sonámbulo llamado Cesare dominado por él. En el pue-
blo comienzan a ocurrir crímenes que, según se descubre, son perpetrados 
por el sonámbulo bajo las órdenes de su hipnotizador, el doctor Caligari. En 
cuanto comienzan a sucederse las muertes, la gente empieza a horrorizarse. El 
doctor ordena a Cesare matar a una chica, pero al verla este se niega y la rapta. 
Entonces la gente lo persigue y al escapar, muere. Después se descubre que el 
doctor es el director de un hospital psiquiátrico que se ha vuelto loco y por eso 
es encerrado en su propio hospital. Al final, sin embargo, la película revela 
que todo el relato ha sido una fantasía de otro personaje. De este modo y con 
una clara referencia a Frankenstein de Mary Shelley, El gabinete del doctor Cali-
gari estableció los temas del uso de una forma de poder con fines malévolos y 
del monstruo que se rebela contra su creador como patrones temáticos (Butler, 
1979) dentro del cine de horror que fue desarrollado en los Estados Unidos 
durante los años treinta y en México en los cincuenta y sesenta. Dentro de los 
elementos estéticos que la película destacó se encuentra la construcción de 
una atmósfera de terror que causa sensaciones de aislamiento y claustrofobia, 
ambos elementos del expresionismo alemán revelados a través de la esceno-
grafía y las escenas. En consecuencia, durante la República de Weimar comen-
zaron a producirse películas que explotaron temas de corte fantástico y de 
horror y se convirtieron en la referencia más importante con relación al conse-
cuente desarrollo del género de horror.

Sin embargo, las películas fantásticas y de horror alemanas, entre otras 
películas de diferentes géneros, también fueron producto de la exploración 
técnica de la cinematografía durante la búsqueda por construir una nueva 
forma de expresión artística a través del cine y de generar una industria atrac-
tiva para los espectadores (Elsaesser, 2002). En particular, Paul Wegener con-
sideraba al cine como una posibilidad ideal para transferir el universo fantás-
tico creado por E. T. A. Hoffmann (Eisner, 2008: 40). En este sentido, es 
importante destacar que la técnica cinematográfica y los trabajos de Méliès y 
Segundo de Chomon, entre otros directores, explotaron y desarrollaron la do-
ble exposición, trucos fotográficos y efectos especiales que hicieron posible la 



Brumal, vol. VII, n.º 1 (primavera/spring, 2019)

La estética y la inf luencia del cine alemán en el cine fantástico y de terror mexicano de los años 30

187

visualización de mundos hipotéticos y fantásticos (Elsaesser, 2002), particu-
larmente aquellos mundos que la literatura gótica y fantástica habían descrito 
y que finalmente el cine podía hacer «reales» frente a la mirada del espectador. 
De ahí que de alguna manera, el surgimiento del cine fantástico y de horror 
estuviera relacionado con la disposición de técnicas cinematográficas al inicio 
del siglo xx.

A la par de la literatura, el cine fantástico y de horror alemán se alimen-
tó de la pintura (fauvismo, expresionismo, etc.) y de ilustraciones de cuentos 
de hadas. Desde el inicio, estas películas fueron exportadas y su recepción 
dependió del contexto cultural. Mientras que en Francia, con una larga tradi-
ción de literatura romántica, tales películas eran aceptadas (Elsaesser, 2002), 
en los Estados Unidos el vínculo con la guerra y la oposición de algunos gru-
pos y de periodistas causaron un abierto rechazo de estas películas como fue 
el caso de El gabinete (Skal, 2008).

David J. Skal (2008: 45) destaca un aspecto importante de El gabinete 
que está presente en la literatura fantástica, así como en el cine de horror: la 
inclusión de personajes con una apariencia convencional dentro de un mundo 
extraño y laberíntico que está lleno de ángulos y sombras para dar paso, pos-
teriormente, a la aparición de personajes extraños, tales como el doctor Cali-
gari y el sonámbulo Cesare. Herman Warm, Walter Röhrig y Walter Reimann, 
tres artistas expresionistas asociados con el grupo Sturm de Berlín (Kracauer, 
2004: 68), hicieron los diseños expresionistas del escenario, los cuales sirvie-
ron posteriormente como inspiración para películas alemanas y extranjeras de 
horror. La forma en que la historia fue adaptada para el cine determinó am-
pliamente el vínculo de El gabinete con películas de horror. En el libreto origi-
nal de Carl Mayer y Hans Janowitz, el doctor Caligari representaba al estado 
autoritario fuera de control mientras que Cesare a los soldados que habían 
sido mandados a la guerra a morir en el frente de batalla, pero esta intención 
política fue eliminada después de la adaptación hecha por Robert Wiene y 
Erich Pommer, quienes presentaron al doctor Caligari como un enfermo men-
tal que vivía en un asilo y había imaginado toda la extraña historia. La inser-
ción de la historia fantástica en la imaginación de un enfermo mental es una 
estrategia similar a la empleada en la literatura gótica para dar una explica-
ción racional de los eventos terroríficos.

El horror producido en esta película también estuvo asociado a la re-
presentación de Cesare. Este personaje aparecía con un rostro demacrado con 
una expresión de miedo o sorpresa y un cuerpo flaco cuyos movimientos eran 
rígidos, mecanizados y desarticulados como el cuerpo de una persona enfer-



María Dolores Cabrera Carreón

Brumal, vol. VII, n.º 1 (primavera/spring, 2019)188

ma o herida (Figuras 1 y 2) —un cuerpo similar al de los muertos del campo 
de batalla o los soldados que regresaban mutilados de la Primera Guerra 
Mundial (Skal, 2008: 53). La rigidez y los movimientos mecanizados de Cesa-
re se enfatizan a través los elementos que integran la escenografía como las 
líneas verticales y los ángulos de la pared o la verticalidad de los troncos de 
los árboles y los ángulos formados por las ramas cuya forma es similar a la de 
los brazos del sonámbulo. Esta relación entre el cuerpo y el horror se confirma 
en Nosferatu (F. W. Murnau, 1922). En esta película, el vampiro es un cadáver 
cuyos movimientos son lentos y mecanizados. Solo sus ojos y sus manos son 
el signo vital que inspira miedo y control sobre sus víctimas en la historia. Por 
el contrario, sus colmillos enfatizan la relación del vampiro con la naturaleza 
animal, en este caso, con ratas y lobos —un aspecto que había aparecido pre-
viamente en historias orales de vampirismo—.

Figuras 1 y 2. Lenguaje corporal de Cesare en Das Kabinett des Dr. Caligari.

Estableciendo el género fantástico y de horror en el cine: 
temas y rasgos expresionistas

A mediados de los años veinte, directores, actores, técnicos cinemato-
gráficos y diversos artistas emigraron a los Estados Unidos. Algunos de los 
alemanes que contribuyeron a la cinematografía estadounidense, especial-
mente en la realización de películas de horror y el establecimiento del género, 
fueron los directores F. W. Murnau, Ernst Lubitsch, Dimitri Buchowetzki, Lo-
thar Mendes, Alexander Korda, Ewald André Dupont, Ludwig Berger, Mi-
chael Curtiz y Fritz Lang, así como los actores Emil Jannings, Conrad Veidt, 
Lya de Putti, Camila Horn y Peter Lorre, entre otros (Clarens, 1967: 54). La 
presencia y la influencia de todos ellos comenzaron a ser notorias en películas 



Brumal, vol. VII, n.º 1 (primavera/spring, 2019)

La estética y la inf luencia del cine alemán en el cine fantástico y de terror mexicano de los años 30

189

de los años 30 y, consecuentemente, la influencia del género de horror se ex-
tendió pronto a otros países, tales como Inglaterra donde la compañía Gau-
mont British produjo The Ghoul (T. Hayes Hunter, 1933) —la primera película 
de horror sonora en ese país. En esta película, por ejemplo, la fotografía fue 
hecha por Gunther Krampf, quien también realizó la fotografía de Nosferatu, 
de Murnau, y de Die Büchse der Pandora (La caja de Pandora, 1928), de Georg 
Wilhelm Pabst (Pirie, 2009: 15).

Aún antes del éxodo de actores, cineastas y cinefotógrafos alemanes, 
la contribución de éstos al género de corte fantástico y de horror ya era im-
portante. Dicha contribución estaba relacionada con la inclusión de persona-
jes, objetos, temas o breves escenas y hechos fantásticos en películas de otros 
géneros como la aventura, la comedia (Die Puppe —La muñeca—, Lubitsch, 
1919) o el drama histórico (Madame Dubarry, de Lubitsch, 1919). Sin embargo, 
los temas que con frecuencia se abordaron en el cine fueron la venganza, el 
cometimiento de crímenes (Tybjerg, 1996: 158) y hechos maravillosos vincu-
lados a la medicina o la ciencia de la época. Esto último serviría para la reali-
zación de las primeras películas de ciencia ficción. En general, en películas de 
horror y ciencia ficción se destaca la presencia de una pasión extrema o enfer-
miza que conduce al protagonista al cometimiento de un crimen. Con el fin 
de mostrar el modo en que el personaje experimenta dicha pasión se emplean 
distintas técnicas cinematográficas y diseños de escenarios y utilería para 
evidenciar alucinaciones, delirios, visiones, etc. Con ayuda de estos recursos 
se destacó, entonces, lo fantástico o lo sobrenatural en películas de otros gé-
neros. Sin embargo, tales recursos que inicialmente aparecen como elemen-
tos aislados para enfatizar emociones o justificar el comportamiento de los 
personajes en películas de variados géneros, después aparecen reunidos en 
películas de temas o tramas notoriamente fantásticos o de ciencia ficción y es 
en ellos donde rinden mayores frutos dentro de la narrativa cinematográfica 
al iniciar el siglo xx.

Entre los primeros ejemplos de esta conjunción de recursos vincula-
dos con la trama fantástica encontramos Der Student von Prag (El estudiante 
de Praga, Stellan Rye, 1913, película cuyo remake realizó Henrik Galeen en 
1926). En esta y otras películas se incluyó un personaje malvado que funcio-
naba como mentor y un héroe que solía ser la víctima de la traición del men-
tor. Además, Der Student abordó un tema que se volvió reiterativo en el cine 
fantástico y de horror alemán: el doble de una persona viva (Doppelgänger). El 
argumento y la realización de esta película revelaron un horror sobrenatural 
relacionado con temas tales como la doble personalidad, la soledad, la locu-



María Dolores Cabrera Carreón

Brumal, vol. VII, n.º 1 (primavera/spring, 2019)190

ra, alucinaciones, pérdida de personalidad y muerte —temas que fueron re-
lacionados con el alma romántica y el expresionismo (Buache, 1984: 26)—. 
En este sentido, diversas películas fantásticas y de horror adoptaron temas 
que las narraciones de Hoffmann, cuentos de hadas y otras historias fantás-
ticas abordaban con frecuencia (por ejemplo: Das Haus ohne Tür, La casa sin 
puerta, Rye y Ewers, 1914).

Otras películas, en cambio, combinaron elementos fantásticos con mi-
tología y daño psicológico o locura (Im Schatten des Meeres, En la sombra del 
mar, Kurt Sark, 1912; Der Andere, El otro, Max Mack, 1913; Rübezahls Hochzeit, 
La boda de Rübezahl, Wegener, 1916) mientras que otras películas abordaron 
temas principalmente relacionados con la ciencia ficción. Con relación a esto, 
cabe destacar la serie de seis capítulos titulada Homunculus que filmó Otto 
Rippert en 1916. De esta serie solo la cuarta parte se conserva: La venganza del 
Homunculus (Die Rache des Homunculus). El argumento trata sobre la creación 
de un ser artificial que descubre su origen y provoca miedo entre la gente. Por 
esta razón huye frecuentemente, pero su naturaleza siempre es descubierta 
adondequiera que va. Este personaje, un prototipo del monstruo de Frankens-
tein, quiere ser amado, pero cuando no lo logra se siente dividido y se con-
vierte en un tirano vengativo que, al mismo tiempo, incita a la multitud a de-
rrocarlo. Esta trama planteó, como El estudiante, el tema de la dualidad y, 
además, de la creación artificial, ambos aspectos que también aparecieron en 
Alraune (1928), de Henrik Galeen. Con el fin de enfatizar la dualidad del per-
sonaje que a lo largo del relato el protagonista intenta esconder, pero se revela 
constantemente, la película emplea claroscuros. Este rasgo de combinar dua-
lidad, claroscuros y sombras fue precisamente uno de los ejemplos más repre-
sentativos del expresionismo en el cine (Quaresima, 1996: 164).

Al lado de Der Student y Homunculus, otra película significativa que 
contribuyó al establecimiento del género fantástico y de horror alemán, así 
como de ciencia ficción fue Der Golem (El Golem, 1914) de Wegener y Galeen. 
El éxito de la película llevó a Wegener a filmarla en al lado de Carl Boese bajo 
el título Der Golem: Wie er in die Welt kam (El Golem: cómo llegó al mundo, 1920). 
En esta segunda versión de El Golem y en Metropolis (Fritz Lang, 1926) encon-
tramos atmósferas expresionistas logradas a través de la fotografía de Karl 
Freund. La trama de El Golem estaba basada en la leyenda medieval judía de 
una estatua de arcilla que cobra vida gracias a un rabí. La estatua se convierte 
en un esclavo creado para proteger y destruir, pero posee un corazón y se 
enamora de la hija de su amo. El Golem se convirtió en la imagen del escla-
vo-robot que alimentó la imagen cinematográfica del monstruo de Frankens-



Brumal, vol. VII, n.º 1 (primavera/spring, 2019)

La estética y la inf luencia del cine alemán en el cine fantástico y de terror mexicano de los años 30

191

tein en los años treinta en los Estados Unidos bajo la dirección James Whale 
(1931). La mezcla entre lo fantástico y algunos elementos de ciencia ficción de 
El Golem aparecieron también en otra película: Algol: eine Tragödie der Macht 
(Algol: una tragedia de poder, Hans Werckmeister, 1920). El argumento era sobre 
una máquina que tenía la capacidad de proporcionar poder y, al mismo tiem-
po, provocar desgracias.

Además de los temas relacionados con la tecnología y la ciencia ficción, 
el cine fantástico y de horror alemán abordó frecuentemente el tema de la 
muerte. Este fue el caso de Hilde Warren und der Tod (Hilde Warren y la muerte, 
Joe May, 1917) en la cual el espectro de la muerte aparece constantemente 
frente a una mujer para protegerla de un destino trágico del cual ella no puede 
escapar. A su vez, Fritz Lang filmó Der müde Tod (La muerte cansada, 1921) cuyo 
tema provenía parcialmente de la literatura y la tradición oral, específicamen-
te de un cuento homónimo de los hermanos Grimm. En esta película, la muer-
te toma la vida de un joven. Su novia lo busca y se encuentra con la muerte. 
Esta le da tres oportunidades a ella para recuperar a su novio si logra salvar la 
vida de tres personas que estén condenadas a morir en diferentes circunstan-
cias, culturas y lugares. Ella fracasa en su intento por lograr la tarea asignada 
y le pide a diferentes personas, incluyendo a algunos ancianos que viven en 
un asilo, que le den su vida para salvar a su novio, pero nadie acepta. El asilo 
se incendia y ella salva a un bebé. Cuando tiene la opción de intercambiar la 
vida del bebé por la de su novio se arrepiente y salva al bebé. Ella no puede 
salvar al novio, pero su amor hace que la muerte tome su vida para llevar su 
alma con la del novio. La historia y la atmósfera que se construyen en la pelí-
cula pertenecen a lo fantástico y el final es pesimista porque el destino no 
puede cambiarse. Tal como ocurre en la literatura romántica, la muerte trágica 
fue un tema recurrente adoptado por cineastas tales como Murnau en Nosfera-
tu. En esta película, por ejemplo, Ellen, la víctima del vampiro, no puede esca-
par de su destino y para salvar la vida de los demás ella permite que el conde 
Orlok chupe su sangre hasta que el sol aparece y ambos mueren.

Asimismo, es necesario hacer algunas observaciones con respecto a 
otras películas fantásticas y de horror, tales como Schatten — Eine nächtliche 
Halluzination (Sombras —una alucinación nocturna, Arthur Robison, 1922), cu-
yos elementos también pueden ser encontrados en películas estadounidenses 
y mexicanas. En este caso, Robison les proporcionó diferentes funciones a las 
sombras. Al inicio, la sombra de una mano gigante parece atrapar la sombra 
de una mujer como si las manos del destino manipularan la vida de los perso-
najes; luego, la sombra de la cabeza de la mujer cubre las siluetas de tres hom-



María Dolores Cabrera Carreón

Brumal, vol. VII, n.º 1 (primavera/spring, 2019)192

bres enamorados de ella (Figura 3) como señal de que ella ocupa sus pensa-
mientos y de que se convertirá en el motivo de conflicto en la película. 
Posteriormente, las sombras de las manos de los hombres enamorados y el 
resto de los personajes se convierten en la metáfora de los deseos y la lujuria. 
Sin embargo, el deseo expresado por las sombras de los hombres enamorados 
revela que algunas emociones humanas solo pueden ser mostradas bajo la 
forma de sombras y no en una forma real, solo de manera simulada, tal como 
hace el creador de sombras que visita la casa cuando presenta su teatro de 
sombras jugando con las sombras de los personajes. En este sentido, las som-
bras se convierten en el lugar en que la pasión y los deseos mienten y estas 
emociones solo pueden existir en una forma clandestina o velada.

Figura 3. La sombra de la cabeza de la esposa en Schatten.

Además, la dimensión de las sombras destaca porque son más grandes 
que los personajes, como si las sombras se apoderaran de los personajes, es 
decir, su voluntad y sus acciones. A su vez, las sombras no solo se convierten 
en la premonición de o la metáfora de la realidad, sino que también juegan un 
rol sancionador. Las sombras de los personajes y los objetos predicen e, inclu-
so, visualizan (bajo el truco del creador de sombras en la pantalla) el adulterio 
que podría cometerse y se muestra dentro de este marco fantástico, es decir, la 
representación construida por el creador de sombras: las sombras de las espa-
das que castigan el adulterio de la esposa (Figura 4). Asimismo, los espejos 
juegan un rol similar al de las sombras porque muestran una realidad distor-
sionada, esto es, una realidad manipulada o posible (Figura 5) cuando la ima-
gen de los amantes que están besándose es reflejada en el espejo y el esposo 
los mira, pero tal observación a través del espejo ocurre dentro de la represen-
tación mostrada por el creador de sombras, de ahí la escasa credibilidad de la 
realidad representada.



Brumal, vol. VII, n.º 1 (primavera/spring, 2019)

La estética y la inf luencia del cine alemán en el cine fantástico y de terror mexicano de los años 30

193

Figuras 4 y 5. La sombra de las espadas matando a la esposa (izquierda) 
y el espejo reflejando a los amantes (derecha) en Schatten.

Además del uso de las sombras y claroscuros, en varios argumentos 
cinematográficos fue frecuente el otorgar a una parte del cuerpo mayor prota-
gonismo colocándola como la fuente del conflicto narrativo. En varios casos, 
las manos, así como su apariencia y movimiento, fueron asociadas con actos 
criminales y violentos. Así, por ejemplo, en 1924, Robert Wiene filmó Orlacs 
Hände (Las manos de Orlac). La historia trata de un pianista que pierde sus ma-
nos en un accidente de tren y le son trasplantadas unas manos nuevas en una 
operación. Sin embargo, las manos trasplantadas pertenecieron a un asesino 
convicto y empiezan a apoderarse de la mente y la voluntad de Orlac. Por su 
parte, él piensa que ha empezado a asesinar personas.

De acuerdo a Anjeana Hans (2010: 104), las manos no solo son una refe-
rencia al monstruo de Frankenstein, un personaje formado de partes de dife-
rentes cadáveres de criminales, sino también una referencia a los soldados que 
murieron en el campo de batalla o regresaron mutilados de la Primera Guerra 
Mundial. El protagonista no solo confronta un problema físico, sino también 
psicológico, ya que sufre pesadillas, alucinaciones, angustia y rechazo social, 
lo cual se convierte en la representación o la proyección de la experiencia trau-
mática de la guerra. La pérdida de sus manos también representa para Orlac 
una forma de castración. Por un lado, al inicio de la película él manda una 
carta a su esposa en la cual escribe su deseo de tenerla entre sus brazos nue-
vamente, pero después del accidente ya no tiene sus verdaderas manos y esta 
extraña situación le impide tocar a su esposa. Por esta razón, tal condición se 
convierte en una incapacidad o una forma de castración del personaje. Por 
otro lado, las manos nuevas son extrañas porque se trata de las manos de otro 
hombre que profanarían a la esposa y al piano si son tocados por ellas. En 
esencia, esta es una división de la identidad del personaje (Hans, 2010: 108) 



María Dolores Cabrera Carreón

Brumal, vol. VII, n.º 1 (primavera/spring, 2019)194

porque las manos representan la profesión de Orlac y también son el contacto 
emocional y físico con su esposa, pero las manos nuevas se apoderan de su 
mente, su cuerpo y sus acciones —acciones aparentemente criminales, como 
ocurre con el asesinato de su padre quizás cometido por él y sus manos—.

En Orlacs Hände se puede apreciar el uso de un recurso relacionado con 
el horror y el crimen dado que las manos del protagonista se convierten en una 
fuente de temor por su capacidad para matar personas (Figura 6). El mismo 
elemento aparece en Nosferatu (Figura 7) y M: eine Stadt sucht einen Mörder (M: 
una ciudad busca a un asesino, Fritz Lang, 1931), películas en que las manos anun-
cian el ataque y la pérdida de control del vampiro o el criminal (Figura 8). De 
acuerdo a Hans (2010: 110), en estas películas las manos representan «una com-
pulsión interna hacia la violencia». A diferencia de Nosferatu y M, el horror y el 
crimen en Orlacs Hände se transforman en un thriller psicológico cuando se re-
vela que las manos pertenecen a una persona inocente y que todo ha sido efecto 
de un estafador y el miedo de Orlac hacia un elemento externo (las manos).

Figura 6. Miedo frente a las manos criminales en Orlacs Hände.

Figura 7. Sombra del conde Orlok al acercarse a atacar a Ellen en Nosferatu.



Brumal, vol. VII, n.º 1 (primavera/spring, 2019)

La estética y la inf luencia del cine alemán en el cine fantástico y de terror mexicano de los años 30

195

Figura 8. Las manos de Hans Beckert cuando confiesa 
la razón de sus crímenes en M.

En este sentido, en las películas alemanas que abordan lo fantástico, el 
horror y el género policiaco destaca el uso de unas «manos macabras». Es 
decir, las manos son una fuente de miedo y violencia cuya apariencia corres-
ponde a unas manos delgadas y pálidas con la palma de la mano abierta y los 
dedos separados como una garra que aparecen detrás de una pared (Figura 9), 
detrás de una cortina, dentro o saliendo de un ataúd, cerca de un cuello o la 
cabeza de una víctima potencial (Figura 10) o en una sesión espiritista (Figura 
11). Este recurso se repite en Orlacs Hände, Furcht (Miedo, Robert Wiene, 1917), 
Schatten, Nosferatu, M, Dr. Mabuse, Der Spieler (El doctor Mabuse, el jugador, Fritz 
Lang, 1922) y The Cat and the Canary (El gato y el canario, 1927), una película 
dirigida por el cineasta alemán Paul Leni en los Estados Unidos.

Figura 9. Mano macabra en The cat and the canary.

Posteriormente, en 1926, Murnau realizó Faust (Fausto), una película en 
que las sombras también representan una amenaza que invade el espacio. Cuan-
do la plaga diezma a la población, la imagen gigante de Mefistófeles aparece



María Dolores Cabrera Carreón

Brumal, vol. VII, n.º 1 (primavera/spring, 2019)196

Figura 10. El conde Orlok succionando la sangre del Ellen con su mano 
sobre la cabeza de ella en Nosferatu.

Figura 11. Sesión espiritista en Dr. Mabuse, der Spieler.

y su sombra cubre la ciudad. En este caso, se destaca el hecho de que Mefistófeles 
use una capa que, como el doctor Caligari y el falso vampiro de London after Mid-
night (Londres después de medianoche, conocida en España como La casa del terror, 
Tod Browning, 1927), se convierte en una suerte de alas y un rasgo distintivo del 
personaje. Sin embargo, las sombras no solo representan aspectos negativos o 
amenazantes, sino también las emociones de los personajes, tal como ocurre en 
Alraune de Henrik Galeen. En esta película, Mandrake, la chica protagonista, 
descubre que nació de un experimento efectuado por Brankin, quien inseminó a 
una prostituta con una substancia extraída de la raíz de mandrágora que creció 
bajo el cuerpo de un colgado. Mandrake, triste, llora y su pena es reflejada a tra-
vés de la sombra de su figura proyectada en la pared. Esta sombra es más grande 
que ella, lo cual representa una metáfora del intenso dolor que ella siente.

La sombra sirve para mostrar la escisión que Mandrake sufre cuando 
descubre la verdad, pues su cuerpo es mostrado exactamente al lado del refle-



Brumal, vol. VII, n.º 1 (primavera/spring, 2019)

La estética y la inf luencia del cine alemán en el cine fantástico y de terror mexicano de los años 30

197

jo de su sombra en la pared como si dos seres estuvieran separados y a partir 
de este momento la parte más negativa de su personalidad se revela y busca 
vengarse de Brankin, aun si eso implica su propia infelicidad. El deseo de 
venganza se revela inmediatamente a través de la sombra de sus manos tra-
tando de estrangular a Brankin —una señal reiterativa de la función malévola 
de las manos dentro del cine fantástico y de horror alemán (Figura 12).

Figura 12. Manos macabras en Alraune.

Un último elemento importante dentro del cine fantástico de horror 
alemán fue la composición del espacio. Der müde Tod ofrece un buen ejemplo 
de esto. En esta película, Fritz Lang introdujo un rasgo distintivo de la litera-
tura fantástica: la división de fronteras entre el espacio fantástico y el no fan-
tástico. A este respecto el estudio de Vladimir Propp (1985) sobre cuentos ru-
sos revela que en la mayoría de cuentos de hadas hay una marca espacial (una 
puerta, una cueva, un río, un hoyo, etc.) que divide el mundo «real» del mun-
do maravilloso o fantástico descrito en el relato. Este mismo rasgo se presenta 
en muchos ejemplos de la literatura fantástica, así como también en el cine 
fantástico y de horror. En Der müde Tod, el hombre extraño, que en realidad es 
la muerte, compra un terreno al lado del cementerio y construye un gran 
muro alrededor de su propiedad sin entrada o salida alguna que —tal como el 
espectador después descubrirá— es un muro que separa el mundo de los vi-
vos del de los muertos. Este recurso fue usado en la literatura1 y el cine y, con 
frecuencia, aparece en películas alemanas de los años veinte.

1  Ana María Morales explica en «Lo maravilloso medieval y los límites de la realidad» (2003: 15-41) 
que lo maravilloso es un universo alternativo en el cual hay leyes y causas particulares que son diferen-
tes del mundo real o natural. En este sentido, dentro de la literatura fantástica los personajes son modi-
ficados por la transgresión inesperada o buscada de los límites que separan el universo de la cotidiani-
dad del mundo fantástico descrito en el relato. 



María Dolores Cabrera Carreón

Brumal, vol. VII, n.º 1 (primavera/spring, 2019)198

Asimismo, con relación al espacio en el cine Clemens Ruthner (2006: 
38) indica cómo lo desconocido y lo misterioso invade el mundo conocido y 
tranquilo de los personajes a través de algunas escenas. Así, por ejemplo, en 
Nosferatu, los lugares fotografiados en la película, tales como Wismark, Lü-
beck, Lauenburg y Rostock, pasan de ser reconocidos o ser lugares conocidos 
por el espectador a ser lugares extraños donde solo algunas tomas muestran 
algunos detalles de los lugares o sus objetos en primer plano, tales como ven-
tanas o arcos. Así, la fotografía transforma estos lugares en el espacio donde 
sucesos terroríficos pueden ocurrir.

Este breve panorama pone en evidencia la influencia de la literatura, la 
mitología, la pintura, el teatro, la técnica cinematográfica y la contribución de 
la experimentación de directores alemanes, así como de otros países europeos, 
en la construcción de los géneros fantástico y de horror. Asimismo, el cine 
alemán de las primeras dos décadas del siglo xx revela la presencia de elemen-
tos representativos del horror: la inclusión de personajes fantásticos con ges-
tos y un lenguaje corporal específicos y el uso de claroscuros y sombras por 
medio de la iluminación y la composición espacial. A continuación, analizare-
mos la presencia y adaptación de los rasgos aquí descritos en las primeras 
películas fantásticas y de terror en México en los años treinta.

Experimentación fílmica: las primeras películas fantásticas 
y de terror mexicanas

El inicio de los años treinta coincidió con la llegada del cine sonoro a 
México y el establecimiento de los elementos que hicieron posible el desarro-
llo de una industria fílmica nacional. En 1931, Antonio Moreno filmó la ver-
sión sonora de Santa, una exitosa película que fue promovida como la primera 
película sonora mexicana. Muchos de los técnicos y actores de esta película 
habían comenzado o continuado su carrera cinematográfica en los Estados 
Unidos antes de incorporarse al cine mexicano.

En la década de los treinta, factores políticos contribuyeron al arribo de 
artistas y técnicos extranjeros que participaron activamente en la moderniza-
ción de México y fueron una importante influencia cultural, particularmente 
en la pintura y el cine. Por su parte, Hollywood fue el lugar en que muchos 
escritores, cinematógrafos, directores, editores, actores y técnicos de diversas 
nacionalidades se formaron. Cuando la crisis económica de 1929 expulsó a 
muchos extranjeros de los Estados Unidos, los trabajadores del cine regresa-



Brumal, vol. VII, n.º 1 (primavera/spring, 2019)

La estética y la inf luencia del cine alemán en el cine fantástico y de terror mexicano de los años 30

199

ron a sus países de origen o viajaron a otros y contribuyeron a crear las indus-
trias fílmicas de Latinoamérica (Castro y Mckee, 2011; Miquel, 2005; Agustín, 
2013). Con relación al cine, la influencia extranjera fue decisiva en el estableci-
miento y el fortalecimiento de la industria cinematográfica mexicana y, sobre 
todo, en la construcción de la identidad, el espacio y la cultura mexicanos. 
También, la colaboración entre cinematógrafos extranjeros y mexicanos sirvió 
para construir diversas propuestas estéticas dentro del cine mexicano.

Por ejemplo, Fernando de Fuentes y otros directores,2 cinematógrafos e 
iluministas integraron una serie de técnicas dentro del cine mexicano que con-
tribuyeron a la construcción de imágenes y estilos fotográficos en diferentes 
películas. Una parte de estas influencias provino del cine alemán de las prime-
ras décadas del siglo xx, en especial del expresionismo y de directores como 
Murnau, Mayer, Lang, Leni, Pabst y Wiene.

Con relación a la experimentación fílmica, Hugo Lara y Eliza Lozano 
(2011) indican que la principal razón de la tendencia hacia la sobreiluminación 
artificial durante la primera década del siglo xx fue la baja sensibilidad del celu-
loide ortocromático, lo cual favoreció la concentración y el flujo de luz. Esto per-
mitió crear sombras de los personajes y los objetos enfatizando o distorsionando 
los rasgos faciales y produciendo luces desde afuera del campo visualizado por 
la cámara o dirigiéndolo hacia él. Estas técnicas estuvieron presentes en diferen-
tes películas mexicanas de los años treinta, especialmente películas fantásticas. 
Estos aspectos estrechamente relacionados con la creación de atmósferas expre-
sionistas del cine alemán fueron los que mayormente influenciaron el horror y el 
misterio en el cine. A su vez, esta influencia técnica ofreció la posibilidad de crear 
una variedad de personajes y temas combinados con aspectos de la cultura 
mexicana con relación a universos y relatos fantásticos o maravillosos.

El primer ejemplo de tales combinaciones fue La llorona (1933), del ci-
neasta cubano Ramón Peón, quien desarrolló su carrera en México. Después de 
que la crisis económica de los Estados Unidos fuera superada, esta película se 
volvió muy atractiva para la audiencia hispánica en ese país cuando la migra-
ción de trabajadores agrícolas mexicanos aumentó y estos demandaban mate-
rial de entretenimiento. Esto provocó la circulación de copias pirata de La lloro-

2  La influencia de varios directores extranjeros en directores mexicanos después de la Segunda Guerra 
Mundial fue evidente en las adaptaciones mexicanas de las películas hollywoodenses que se hicieron 
frecuentemente. Por ejemplo, Chano Urueta se inspiró en la película Des Satanas nackte Sklavin (La escla-
va desnuda de Satanás), película conocida por su título en inglés: The Head (La cabeza, 1959) del director 
ruso emigrado a Alemania, Victor Trivas, para hacer Blue Demon contra los Cerebros Infernales (1966). 
Asimismo, Urueta fue influenciado por algunos elementos de otras películas de clasificación B, tales 
como Donovan´s Brain (El cerebro de Donovan, 1953), de Felix E. Feist, y The Brain that Wouldn´t Die (El 
cerebro que no moriría, 1963), de Joseph Green (Schmelz, 2006: 110).



María Dolores Cabrera Carreón

Brumal, vol. VII, n.º 1 (primavera/spring, 2019)200

na, entre otras películas, en el mercado negro (Castro y Mckee, 2011: 267). 
Asimismo, esta película fue proyectada con considerable éxito en Cuba y más 
tarde en España, Perú y Argentina gracias a la gestión de su director Ramón 
Peón (Castro y Mackee, 2011). Varias escenas de La llorona muestran la influen-
cia del cine estadounidense y europeo para crear atmósferas fantásticas, como 
por ejemplo el uso de doble exposición (Figura 13), claroscuros, sombras y ma-
nos macabras (Figuras 14 a 16) —rasgos expresionistas que fueron usados en 
películas alemanas, tal como se describe en la primera sección de este artículo.

Figura 13. Doble exposición para crear la imagen de un fantasma en La llorona.

Figuras 14-16. Claroscuro, sombra y mano macabra en La llorona.



Brumal, vol. VII, n.º 1 (primavera/spring, 2019)

La estética y la inf luencia del cine alemán en el cine fantástico y de terror mexicano de los años 30

201

La influencia del expresionismo alemán fue más evidente en otras pelí-
culas de horror, como por ejemplo El fantasma del convento (1934), de Fernando 
de Fuentes. Ross Fisher, uno de los principales cinefotógrafos que entrenó a la 
mayoría de los camarógrafos mexicanos de los años treinta, trabajó en esta 
película. Él, Jack Draper, Álex Phillips y Agustín Jiménez fueron responsables 
de la fotografía de las primeras películas de horror.

El fantasma del convento trata acerca de dos hombres que compiten por 
una mujer, la novia de uno de ellos, y se enfrentan con fuerzas sobrenaturales 
que impiden el potencial adulterio. Los personajes permanecen por una no-
che en el monasterio habitado por monjes fantasma cuya apariencia sobrena-
tural es enfatizada por sombras de elementos macabros, claroscuros (Figura 
17) y gestos dramáticos (Figura 18). Por su parte, Álex Phillips también usó 
algunos rasgos expresionistas para la realización de El baúl macabro (Miguel 
Zacarías, 1936), otra película poco conocida que combina el personaje de un 
doctor que desea revivir a su esposa con rasgos del clásico doctor Frankens-
tein. En comparación con el cine de horror mexicano que muy pronto se basa-
ría en figuras de la literatura gótica europea, estas películas recuperaron las 
leyendas de horror sobrenatural del imaginario mexicano e integraron fre-
cuentemente a un fantasma o una aparición.

Figuras 17 y 18. Claroscuro e iluminación contrastante para crear 
una gestualidad dramática en El fantasma del convento.

Asimismo, Juan Bustillo Oro empleó técnicas del cine alemán para crear 
atmósferas expresionistas por medio de la iluminación y el montaje (Figuras 19 
y 20), así como el escenario (Figura 21) en Dos monjes (1934) con la ayuda del 
fotógrafo Agustín Jiménez, quien también trabajó tres meses con Eisenstein 
para el rodaje del capítulo «Maguey» de ¡Que viva México! (1933, 1979) con el 
fin de registrar su realización. A diferencia de otros cineastas, Bustillo Oro hizo 



María Dolores Cabrera Carreón

Brumal, vol. VII, n.º 1 (primavera/spring, 2019)202

explícita la influencia del expresionismo alemán cuando hizo referencia a la 
película Das Kabinett des Dr. Caligari en un cuento suyo titulado «La broma de 
los relojes», en el cual el personaje principal tiene una cita con una mujer ex-
tranjera que está a punto de regresar a su país, pero olvida la cita porque se 
queda absorto viendo Das Kabinett y no llega a la cita (Miquel, 2005: 87-88). En 
realidad, Bustillo Oro se sorprendió cuando André Breton y otros intelectuales 
y artistas franceses consideraron su película como un trabajo surrealista (Vida 
cinematográfica, obra citada en De los Reyes, 2012: 45).

Figuras 19 y 20. Rasgos expresionistas a través de claroscuros, gestualidad 
dramática de las máscaras y ángulos de cámara oblicuos en Dos monjes.

Figura 21. Espacio aislado y geometrismo en el diseño del escenario de Dos monjes.

La búsqueda deliberada de Bustillo Oro por integrar efectos expresionistas 
continuó con El misterio del rostro pálido (1935), una película que enfatiza el uso de 
una «iluminación expresiva de acentos resplandecientes y el uso de lentes para 
deformar la imagen» (Lara y Lozano, 2011: 31). Esta película trata de un doctor 
que realiza experimentos con personas para encontrar la cura de una enferme-



Brumal, vol. VII, n.º 1 (primavera/spring, 2019)

La estética y la inf luencia del cine alemán en el cine fantástico y de terror mexicano de los años 30

203

dad, pero un día convierte a un hombre en un muerto viviente. Con el fin de 
destacar la naturaleza obscura y misteriosa de este y otros personajes, así como 
los elementos macabros, la película pone énfasis en «los aspectos luminosos y 
blancos de los escenarios y vestuarios Art Decó», así como en la iluminación con-
trastante (Figura 22). Por ejemplo, a lo largo de la película la cámara enfoca varios 
cráneos que son resaltados por claroscuros. Estos elementos macabros fueron un 
rasgo frecuente en las películas de horror mexicanas (Dávalos, 1999: 27).

Figura 22. Elemento macabro en El misterio del rostro pálido.

Todas estas características contribuyeron a construir una atmósfera de 
terror con una fuerte influencia expresionista (Figura 23), lo cual se reflejó en 
dibujos incluidos en las películas, la escenografía, la utilería y el manejo de la 
iluminación. Dentro del cine mexicano, el expresionismo también influencia-
ría el drama, tal como fue el caso de La mujer del puerto (1933) del cineasta ruso 
Arcady Boytler, quien conoció a Eisenstein en México y había participado an-
tes en algunos cortometrajes en Berlín y algunas películas en Hollywood.

Figura 23. Dibujo expresionista en El misterio del rostro pálido.



María Dolores Cabrera Carreón

Brumal, vol. VII, n.º 1 (primavera/spring, 2019)204

Además de El misterio del rostro pálido, El baúl macabro resulta un caso 
destacable por ser una de las primeras películas que combina horror y ciencia 
ficción, tal como ocurre en obras literarias tales como Frankenstein (Mary She-
lley, 1818) o El extraño caso del doctor Jekyll y el señor Hyde (Robert L. Stevenson, 
1886). Ambas obras estuvieron basadas en la idea de cruzar los límites éticos 
que separan la vida de la muerte a través de experimentos científicos. Por su 
parte, en la composición escenográfica de las películas, ambas obras constru-
yen una estética similar a través del uso de claroscuros, close-up, espacios 
amplios que a pesar de estar habitados lucen abandonados y semivacíos. En 
el argumento y la adaptación de El baúl macabro participó Alejandro Galindo, 
quien, después, se convirtió en director de cine e hizo algunas películas poli-
ciacas y de horror. La idea de la película provenía de una noticia acerca de un 
incidente titulado «El crimen del baúl» que apareció en el periódico Jueves de 
Excélsior el 26 de julio de 1934. Las noticias reportaron la existencia en Lon-
dres de un asesino misterioso que apuñalaba a sus víctimas y luego las em-
pacaba en bolsas que, posteriormente, mandaba a diferentes puntos de la 
ciudad. A partir de este crimen, El baúl macabro (un título que más que a la 
película hacía referencia a las noticias que habían afectado profundamente a 
los lectores) (Agrasánchez, 2000: 39-41) narraba la historia de un doctor que 
secuestraba mujeres del hospital para realizar experimentos en su laborato-
rio con el fin de salvar a su esposa de una enfermedad terminal. Los conti-
nuos errores en sus experimentos y el descubrimiento de los cuerpos des-
cuartizados alertan a la policía y la película resulta ser entonces una mezcla 
de horror y persecución policiaca.

Posteriormente, Galindo realizó varias películas de diversos géneros, 
pero en la mayoría de ellas dominaron el suspenso y el crimen, como ocurrió 
en El muerto murió (1937) y El monje loco (1940). En esta última película, Galin-
do combinó nuevamente crimen y horror introduciendo al personaje del mis-
mo nombre de la emisión de radio: un monje que narraba crímenes y eventos 
macabros. Este personaje inspiró esta película, un cómic en los años sesenta 
—el periodo del boom del horror y las luchas en el cine— y una emisión tele-
visiva en los noventa. El personaje del monje en la emisión de radio, así como 
en la película, fue estelarizado por Salvador Carrasco y el libreto fue escrito 
por el guionista radiofónico Carlos Riveroll del Prado. No se preservó ningu-
na copia, pero la información de los archivos revela que la película estaba 
compuesta de seis partes: «La herencia negra», «El horrible caso de las manos 
cortadas», «La gárgola humana», «El cristo justiciero», «Un pacto con el de-
monio» y «La reencarnación de Vilma Voldoni». En ambos casos, la emisión 



Brumal, vol. VII, n.º 1 (primavera/spring, 2019)

La estética y la inf luencia del cine alemán en el cine fantástico y de terror mexicano de los años 30

205

de radio y la película, el monje causa la muerte de una mujer durante la época 
colonial (1563) y por esta razón permanece condenado a ser testigo de los pe-
cados y maldiciones que después él mismo ha de narrar.

Aun cuando las primeras películas fantásticas y de horror mexicanas 
no son numerosas, la experimentación con la técnica cinematográfica, la in-
fluencia y adaptación de historias y recursos visuales, así como la experien-
cia adquirida por cineastas y cinefotógrafos durante la década de los treinta 
fueron elementos que contribuyeron a conformar los géneros fantástico y de 
horror y servirían de referencia para el boom de estos géneros en los años 50 
y 60 en México. Entre los cineastas que hicieron su carrera cinematográfica 
en el primer periodo del cine sonoro mexicano y adquirieron experiencia en 
Hollywood encontramos a Raphael J. Sevilla, Miguel Zacarías y Chano 
Urueta. Urueta exploró dos géneros en particular: el cine negro y de horror 
y, a su vez, fue uno de los principales realizadores de películas de horror en 
décadas posteriores.

En general, dentro del cine de horror y misterio hubo una mayor o me-
nor presencia de comedia, lo cual se convirtió en un rasgo característico del 
cine mexicano. En las siguientes décadas, las películas mexicanas se caracteri-
zan, entonces, por su naturaleza híbrida: una mezcla de comedia, drama y 
misterio con elementos expresionistas, surrealistas y fantásticos.

En general, las producciones fílmicas de los años treinta tuvieron cierta 
libertad experimental y, en algunos casos, obtuvieron bastante éxito porque el 
cine todavía era percibido como un medio de entretenimiento nuevo e intere-
sante y fue la primera vez que las películas fueron hechas con actores y esce-
narios mexicanos en lugar de actores estadounidenses o de otras nacionalida-
des en películas hollywoodenses que normalmente construían una imagen 
estereotipada y muchas veces denigrante de lo latino y, por ende, de lo mexi-
cano. Tales aspectos favorecieron, parcialmente, la realización de películas 
que exaltaron rasgos nacionalistas y promovieron imágenes de identidad. En 
efecto, éste fue el principal rasgo de la fase más importante y productiva de la 
cinematografía mexicana conocida como «La edad de oro» cuyo declive con-
tribuyó, sin embargo, al boom del género fantástico y de horror al final de los 
años cincuenta al recuperar elementos del expresionismo, el surrealismo y el 
cine alemán y estadounidense de los años veinte y treinta, respectivamente.



María Dolores Cabrera Carreón

Brumal, vol. VII, n.º 1 (primavera/spring, 2019)206

Bibliografía

Agrasánchez, Rogelio Jr. (2000): Miguel Zacarías: creador de estrellas, Archivo Fílmico 
Agrasánchez, Universidad de Guadalajara.

Agustín, José (2013): Tragicomedia mexicana 1: la vida en México de 1940 a 1970, Debolsillo.
Buache, Freddy (1984): Le cinema allemande 1918-1933, 5 Continents, Hatier.
Butler, Ivan (1967): The Horror Film, A. Zwemmer, A. S. Barnes & Co, London, New 

York.
— (1979): Horror in the Cinema, Barnes & Company.
Castro Ricalde, Maricruz, y Robert McKee (2011): El cine mexicano «se impone». Merca-

dos internacionales y penetración cultural en la época dorada, UNAM, México.
Clarens, Carlos (1967): An Illustrated history of the Horror Films, G. P. Putnam’s Sons, 

New York.
Dávalos Orozco, Federico (1999): «The Birth of the Film Industry and the Emergence 

of Sound», en Joanne Hershfield and David R. Maciel (eds.), Mexico’s Cinema. A 
Century of Film and Filmmakers, Scholarly Resources, pp. 17-32.

De los Reyes, Aurelio (2012): «El surrealismo en el cine», en Volker Rivinius (ed.), El ojo 
y sus narrativas. Cine surrealista desde México, INBA, IMCINE, pp. 33-46.

Eisner, Lotte H. (2008): The Haunted Screen. Expressionism in the German Cinema and the 
Influence of Max Reinhardt, University of California Press.

Elsaesser, Thomas (2002): Cine fantástico y de terror alemán / Alemaniako fantasiazko eta 
beldurrezko cinema (Programa de mano), Cinemateca, Museo de Bellas Artes de 
Bilbao.

Hans, Anjeana (2010): «“These Hands are not my Hands”: War Trauma and Mascu-
linity in Crisis in Robert Wiene’s Orlacs Hände (1924)», en Christian Rogowski 
(ed.), The Many Faces of Weimar Republic. Rediscovering Germany’s Filmic Legacy, 
Camden House, pp. 102-115.

Kracauer, Siegfried (2004): From Caligari to Hitler. A Psychological of the German Film, 
Princeton University Press.

Lara Chávez, Hugo, y Elisa Lozano (2011): Luces, cámara, acción. Cinefotógrafos del cine 
mexicano 1931-2011, IMCINE, Cineteca Nacional, Festival International du Film 
d’Amiens, México.

Miquel, Ángel (2005): Disolvencias. Literatura, cine y radio en México (1900-1950), FCE, 
México.

Morales, Ana María (2003): «Lo maravilloso medieval y los límites de la realidad», en 
Ana María Morales, José Miguel Sardiñas, and Luz Elena Zamudio (eds.), Lo 
fantástico y sus fronteras, BUAP, México, pp. 15-41.

Newman, Kim (2003): «Preface», en Steven Jay Schneider, Fear without Frontiers. Horror 
Cinema Across the Globe, FAB Press, Godalming, England, pp. 7-10.

Pirie, David (2009): A New Heritage of Horror. The English Gothic Cinema, I. B. Tauris & Co.
Propp, Vladimir (1985): Morfología del cuento, Akal.
Quaresima, Leonardo (1996): «HOMUNCULUS: A Project for the Modern Cinema», en 

Thomas Elsaesser (ed.), A Second Life. German Cinema’s First Decades, Amster-
dam University Press, Amsterdam, pp. 160-167.



Brumal, vol. VII, n.º 1 (primavera/spring, 2019)

La estética y la inf luencia del cine alemán en el cine fantástico y de terror mexicano de los años 30

207

Ruthner, Clemens (2006): «Vampirische Schattenspiele. Friedrich Wilhelm Murnaus 
Nosferatu — Eine Symphonie des Grauens (1922)», en Stefan Keppler and Michael 
Will (eds.), Der Vampirfilm. Klassiker des Genres in Einzelinterpretationen, Königs-
hausen & Neumann, pp. 29-54.

Schmelz, Itala (2006): El futuro más acá. Cine mexicano de ciencia ficción / Mexican science 
fiction film, UNAM, Conaculta, México.

Skal, David J. (2008): Monster Show. Una historia cultural del horror, Valdemar, Madrid.
Tybjerg, Casper (1996): «The Faces of Stellan Rye», en Thomas Elsaesser (ed.), A Second 

Life. German Cinema’s First Decades, Amsterdam University Press, Amsterdam, 
pp. 151-159.

Filmografía

Boytler, Arcady (dir.) (1933): La mujer del puerto, Eurindia Films, México.
Browning, Tod (dir.) (1927): London After Midnight, Metro Goldwyn Mayer, USA.
Bustillo Oro, Juan (dir.) (1935): El misterio del rostro pálido, Producciones Alcayde, Mé-

xico.
— (dir.) (1934): Dos monjes, Proa Films, México.
De Fuentes, Fernando (dir.) (1934): El fantasma del convento, Producciones FESA, México.
Eisenstein, Serguei (dir.) (1933): ¡Que viva México!,The Mexican Film Trust, USA.
— (dir.) (1979): ¡Que viva México!, Mosfilm, Soviet Union.
Feist, Felix E. (dir.) (1953): Donovan’s Brain, Dowling Productions, USA.
Galeen, Henrik (dir.) (1926): Das Student von Prag, Sokal Film, Germany.
— (dir.) (1928): Alraune, Ama-Film, Germany.
Galindo, Alejandro (dir.) (1937): El muerto murió, Iracheta y Elvira, México.
— (dir.) (1940): El monje loco (Capítulos: «La herencia negra», «El horrible caso de las 

manos cortadas», «La gárgola humana», «El Cristo justiciero», «Un pacto con el 
demonio», «La reencarnación de Vilma Voldoni»), Martínez y Méndez, México.

Green, Joseph (dir.) (1963): The Brain that Wouldn’t Die, Rex Carlton Productions, USA.
Hayes Hunter, Thomas (dir.) (1933): The Ghoul, Gaumont British, England.
Lang, Fritz (dir.) (1921): Der müde Tod, Decla-Bioscop, Germany.
— (dir.) (1922): Dr. Mabuse, the Gambler, Uco-Film, Germany.
— (dir.) (1926): Metropolis, UFA, Germany.
— (dir.) (1931): M: eine Stadt sucht einen Mörder, Nero-Film, Germany.
Leni, Paul (dir.) (1927): The Cat and the Canary, Universal Pictures, USA.
Lubitsch, Ernst (dir.) (1919): Madame Dubarry, Projektions-AG Union, Germany.
— (dir.) (1919): Die Puppe, Projektions-AG Union, Germany.
Mack, Max (dir.) (1913): Der Andere, Vitascope, Germany.
Martin, Karl-Heinz (dir.) (1920): Von Morgen bis Mitternacht, Ilag-Film, Germany.
May, Joe (dir.) (1917): Hilde Warren und der Tod, May-Film, Germany.
Moreno, Antonio (dir.) (1931): Santa, Compañía Nacional Productora de Películas, México.
Murnau, F. W. (dir.) (1922): Nosferatu: eine Symphonie des Grauens, Jofa-Atelier Berlin- 

Johannisthal, Prana-Film GmbH, Germany.



María Dolores Cabrera Carreón

Brumal, vol. VII, n.º 1 (primavera/spring, 2019)208

— (dir.) (1926): Faust, UFA, Germany.
Pabst, George Wilhelm (dir.) (1928): Die Büchse der Pandora, Nero-Film AG, Germany.
Peón, Ramón (dir.) (1933): La llorona, Eco Films, México.
Rippert, Otto (dir.) (1916): Die Rache des Homunculus, Bioscop, Germany.
Robison, Arthur (dir.) (1922): Schatten — Eine nächtliche Halluzination, Pan-Film, Ger-

many.
Rye, Stellan y Hanns Heinz Ewers (dir.) (1913): Das Student von Prag, Bioscop, Germany.
— (dir.) (1914): Das Haus ohne Tür, Bioscop, Germany.
Stark, Kurt (dir.) (1912): Im Schatten des Meeres, Messter, Germany.
Trivas, Victor (dir.) (1959): Des Satans nackte Sklavin, Rapid Film, West Germany.
Urueta, Chano (dir.) (1966): Blue Demon contra los cerebros infernales, Cinematográfica 

RA, Estudios América, México.
Wegener, Paul y Rochus Gliese (dir.) (1916): Rübezahls Hochzeit, Wegener-Film, Ger-

many.
Wegener, Paul y Henrik Galeen (dir.) (1914): Der Golem, Bioscop, Germany.
Wegener, Paul y Carl Boese (dir.) (1920): Der Golem: Wie er in die Welt kam, Projektions 

AG Union, Germany.
Werckmeister, Hans (dir.) (1920): Algol: eine Tragödie der Macht, Deutsche Lichtbild- Ge-

sellschaft, Germany.
Whale, James (dir.) (1931): Frankenstein, Universal Pictures, USA.
Wiene, Robert (dir.) (1917): Furcht, Messter, Germany.
— (dir.) (1919): Das Kabinett des Dr. Caligari, Decla, Germany.
— (dir.) (1924): Orlacs Hände, Berolina Film, Germany.
Zacarías, Miguel (dir.) (1936): El baúl macabro, Producciones Pezet, México.


