
7

B R U M A L
Revista de Investigación sobre lo Fantástico
Research Journal on the Fantastic

DOI: https://doi.org/10.5565/rev/brumal.600
Vol. VII, n.º 1 (primavera/spring 2019), pp. 7-13, ISSN: 2014-7910

PRESENTACIÓN

Jesús Diamantino Valdés
Universidad Adolfo Ibáñez

Jesus.diamantino@uai.cl
ORCID: 0000-0001-5666-3792

La difusión de la obra de Howard Phillips Lovecraft (1890-1937) signi-
ficó un verdadero punto de inflexión en el desarrollo de lo fantástico. Si bien 
en la época decimonónica se establecieron los parámetros más convencionales 
de este tipo de literatura, como la exaltación de un escenario real, la amenaza 
de un elemento sobrenatural alejado de cualquier clasificación lógica y el do-
minio de la ambigüedad, el relato fantástico clásico apeló siempre a la rearti-
culación de un orden. Independiente de la caracterización del elemento insó-
lito, durante esta época, la ficción no mimética promulgó una suerte de 
normalización intratextual que irremediablemente remitía en los lectores: el 
suicidio de Nathanaël al final del relato «El hombre de arena», de E. T. A. Ho-
ffmann, o la destrucción de Drácula en la conclusión de la novela homónima 
de Bram Stoker, son ejemplos de la restitución armónica del mundo represen-
tado. La locura y los traumas son extirpados con el acto suicida, el monstruo 
es expulsado de la ciudad industrializada y aniquilado en Transilvania (metá-
fora del pasado y lo incivilizado), reafirmando en ambos casos la necesidad de 
simbolizar la cordura y el triunfo de la Modernidad.

Sin embargo, los cambios ocurridos en el siglo xx a raíz de los nuevos 
sistemas económicos, los avances científicos y los conflictos bélicos, influye-
ron significativamente en el arte. La representación realista se resquebraja con 
la aparición de las vanguardias. En este sentido, lo fantástico evoluciona de la 
mano de una renovada sensibilidad ante la realidad. El miedo, como efecto 
estético, ya no se desprende de la imagen de un monstruo o un fantasma de 
herencia gótica, sino en la posibilidad de un abismo insondable más allá del 
plano físico; la amenaza de fuerzas incomprensibles que gravitan sobre el ser 
humano y que ratifican su insignificancia.

En este contexto, Lovecraft legitima un panteón de deidades monstruo-
sas e inefables provenientes de galaxias recónditas. La configuración definiti-



Jesús Diamantino Valdés

Brumal, vol. VII, n.º 1 (primavera/spring, 2019)8

va de esta dimensión terrorífica tomará forma modélica desde la publicación 
de «La llamada de Cthulhu» (1926), relato que dirigirá el derrotero ficcional 
del ciclo cosmogónico del autor, bautizado por la crítica como Los Mitos de 
Cthulhu, y que dará lugar al llamado «Circulo de Lovecraft», compuesto por 
autores provenientes del mismo semillero marginal: las revistas pulp, publica-
ciones de poca monta y de impresionante circulación popular, como emblema 
del nuevo receptáculo masivo. Según Juan Antonio Molina Foix:

En esta sinuosa cosmogonía no puede hablarse propiamente de «dioses» sino 
más bien de seres extraterrestres desplazados, maléficas criaturas procedentes 
de otros mundos y otras dimensiones que, sin ser estrictamente espirituales, 
tampoco son materiales, habitaron la Tierra antes en el lejano pasado del plane-
ta, pero fueron vencidos por otras fuerzas cósmicas que los reemplazaron y los 
expulsaron a otras dimensiones del espacio o a incomprensibles repliegues del 
tiempo, desde donde nos acechan desde hace eones, soñando con volver (Mo-
lina Foix, 2001: 59).

Si bien Lovecraft sitúa el elemento sobrenatural en escenarios cotidia-
nos, desarticula la familiaridad de dicho mundo, incorporando la presencia 
subterránea y sosegada de monstruos y paralelismos cronotópicos que desa-
fían el rudimentario entendimiento humano, como una extensión mitológica 
de los misterios del universo. Esta premisa argumental será lo suficientemen-
te sugestiva para lo fantástico contemporáneo, en donde las verdades absolu-
tas se resquebrajan para posicionar la incertidumbre como base filosófica 
postmoderna. Leslie S. Klinger destaca la importancia del autor norteamerica-
no de la siguiente forma:

Fundamentally, Lovecraft believed that we must make our own place in a cos-
mos that has no answers to give us. Humans desire to reinterpret or reshape life 
into a more coherent and manageable pattern than is apparent on its chaotic 
surface. Some great literature does that for us, by offering examples of ordered 
worlds, indications of our place in the universe, and philosophies that we can 
apply to our lives. Lovecraft’s fiction presents no simple coherent worldview or 
philosophy; rather, he showed, in the context of richly detailed and realistic 
frameworks, that we must find our own way. Until all such speculations have 
been put to rest, readers will continue to turn to Lovecraft’s stories to be fright-
ened, to be perpetually reminded that there is more than one way to look at the 
universe (Klinger, 2014: 17).

En este sentido, lo que guía a los personajes de H. P. Lovecraft —en su 
mayoría curiosos e intelectuales— no es el terror, sino la fascinación por un 



Brumal, vol. VII, n.º 1 (primavera/spring, 2019)

Presentación

9

universo ajeno; pero una vez que esta dimensión es descubierta, los protago-
nistas se ven atormentados por la posibilidad de perderse para siempre o re-
gresar al mundo común de todos los días, el cual termina definiéndose como 
una mera ilusión o una máscara. Respecto a la literatura arquetípica, Rafael 
Llopis plantea que

el cuento de miedo es siempre un descensus ad inferos porque en él se produce 
una suspensión temporal y voluntaria de nuestro juicio crítico y, en consecuen-
cia, una liberación funcional de estratos más arcaicos de nuestra personalidad. 
La profundidad del descenso efectuado a las capas inferiores de la mente, la 
vejez del estrato o nivel que se alcance en tal descenso, serán directamente pro-
porcionales al grado o la duración (lo que viene a ser lo mismo) de aquella in-
hibición de las funciones más críticas. Así, el buscador de espantos visitará mo-
dos cada vez más arcaicos de sentir. Más allá del miedo a los muertos se 
extiende el pavor cósmico a las ciegas potencias de la naturaleza primordial, 
personalizadas por los antiguos en dioses y demonios aterradores de formida-
ble poder (Llopis, 2013: 160).

De ahí en adelante, el relato de terror asumirá nuevas formas de repre-
sentación centradas en la desestabilización del sistema realista fundado en el 
progreso científico, el auge industrial, el desarrollo del capitalismo. Es por ello 
que los protagonistas de estas narraciones, enmarcadas en el paradigma ma-
terialista se verán consumidos por potestades invisibles e invencibles; desde 
ahí emergerán criaturas semihumanas y seres extraterrestres que aparecerán 
esporádicamente invocados por un intelecto prohibido.

En el aniversario 129 del nacimiento de H. P. Lovecraft, la revista Bru-
mal no puede dejar de homenajear a uno de los autores más influyentes en el 
canon de lo fantástico. El imaginario del atormentado autor de Providence 
deja su estampa no solo en autores actuales tan emblemáticos como Stephen 
King o Mariana Enríquez, sino también en otras artes como las series de tele-
visión, el teatro, los videojuegos, la pintura, el cómic. Es innegable además, el 
creciente interés académico por su obra, la cual refleja un importante poten-
cial simbólico que trasciende las fronteras de la imaginación. Su narrativa des-
tila una matriz filosófica fundada en la crisis de la racionalidad y en la progre-
siva degradación del sujeto. Esta retórica pesimista (muchas veces entendida 
como un maniqueísmo implícito) se extiende metonímicamente en todos sus 
relatos a través de criaturas desproporcionadas, perversas e imposibles de 
describir. En este sentido, Lovecraft no configura una mitología en sí misma 
sino más bien, traza el mapa de una nueva exploración epistémica fundada en 
la incomprensión del universo. Sus monstruos pueden entenderse como un 



Jesús Diamantino Valdés

Brumal, vol. VII, n.º 1 (primavera/spring, 2019)10

espejo del progreso finisecular y de los traumas colectivos del sujeto contem-
poráneo; por ello, el rechazo y las fobias que atormentaron a Lovecraft en su 
infancia y gran parte de su adultez, son síntomas de un deterioro social exten-
sivo y corrosivo. En consecuencia, analizar el universo fantástico de Lovecraft 
desde una mirada estructurada y totalizadora es tan complejo como definir a 
cabalidad a cualquier engendro de su caos cósmico.

Por otra parte, también se podría afirmar que el discurso mitológico de 
Lovecraft se ha legitimado como una corriente estética latente hasta nuestros 
días. Gracias a la labor editorial y difusora de August Derleth que comienza 
en 1931 con la publicación de The survivor and others, bajo el sello editorial 
Arkham House, el escritor de Providence de convirtió en poco tiempo en un 
autor de culto. Su prolífero imaginario propició en gran medida los tópicos 
más utilizados en el cine de terror y de ciencia ficción del siglo xx: desde gro-
tescas invasiones extraterrestres, ritos ancestrales, monstruos intergalácticos, 
hasta dimensiones paralelas y fantasías oníricas, dislocaron el cadencioso 
tono de las películas de la Universal, en su mayoría prudentes transposicio-
nes de grandes clásicos de la literatura fantástica decimonónica. En este nue-
vo terreno de exploración (o más bien de quiebre), películas como The Haun-
ted Palace, Alien, The Thing, Re-Animator o producciones más recientes como 
Stranger Things, The Witch o Chilling Adventures of Sabrina, han contribuido a 
acrecentar la infinita esfera de horrores lovecraftianos que se resignifican 
constantemente.

Por supuesto, desde un punto de vista estrictamente literario, Los Mi-
tos de Cthulhu configuraron una arquitectura única en términos conceptuales 
y diversa en cuanto a su reproducción a través de sus fieles colaboradores 
(Clark Asthon Smith, Robert E. Howard, Frank Belknap Long, Robert Bloch, 
entre otros), no solo en habla inglesa sino también en lengua española. En el 
contexto latinoamericano, el influjo de la escuela de Lovecraft comienza a ras-
trearse en el movimiento neorrealista, particularmente con la narrativa argen-
tina. Serán decidores los relatos «The are more things» de Jorge Luis Borges, 
perteneciente a El libro de arena (1975) —cuento en donde se homenajea al au-
tor de Providence, integrando los elementos más llamativos de su poética, 
como el afán intelectual de los personajes, el espacio maldito en donde habita 
un una criatura monstruosa, el carácter sectario y la consabida jerga que de-
nota lo ominoso—, y la fascinante adaptación que hace Alberto Breccia de 
«Los mitos de Cthulhu» en 1973. A esto se suman emblemáticas traducciones 
como El color que cayó del cielo, de Ricardo Gosseyn (Minotauro, 1957), primera 
versión de los cuentos de Lovecraft transcrita al español; Los mitos de Cthulhu. 



Brumal, vol. VII, n.º 1 (primavera/spring, 2019)

Presentación

11

Lovecraft y otros (Alianza, 1969), de Rafael Llopis, y Relatos de los mitos de Cthul-
hu I, II y III (Bruguera 1977), de Francisco Torres Oliver, realizadas en España 
y que contribuyeron también significativamente a la difusión de los escritores 
que continuaron perfilando el ciclo cósmico del autor norteamericano. Dicho 
influjo se hace patente en autores actuales como Cristina Fernández Cubas, 
David Roas, Fernando Iwasaki, Thomas Harris o Álvaro Bisama. Es así como 
el presente monográfico de Brumal explora desde diversas ópticas la repercu-
sión del universo fantástico de Lovecraft en variadas manifestaciones artísti-
cas, además de proponer nuevas interpretaciones respecto a los temas y moti-
vos que articulan la poética del autor.

El primer artículo de Sergio Hernández Roura, aborda los mecanismos 
retóricos que articulan el lenguaje de la literatura fantástica, esencialmente en 
la configuración de la poética lovecraftiana. El autor focaliza su estudio en la 
obra fundamental que da inicio al ciclo cosmogónico de Lovecraft «La llama-
da de Cthulhu», basándose en los medios persuasivos establecidos por Aris-
tóteles (logos, pathos y ethos) y de esta forma examinar el efecto receptivo del 
texto, en el cual el phatos tendrá un rol fundamental. Esta excelente aproxima-
ción de Hernández merece abrir el monográfico, ya que esclarece el entendi-
miento de la narrativa de Lovecraft desde la construcción del lenguaje, dando 
cuenta de la verosimilitud del texto a partir de la disposición lógica del dis-
curso fantástico.

A continuación, el artículo de Eva Ariza Trinidad, en consonancia con 
el trabajo anterior, propone una lectura original de tres relatos clásicos de Lo-
vecraft que prefiguran la composición definitiva de los mitos: «Las ratas de las 
paredes», «La casa evitada» y «El modelo de Pickman». La autora centra su 
análisis en la construcción atmosférica que sucita el miedo como efecto estéti-
co, atendiendo la estructura textual y la meticulosa articulación horror sobre-
natural. De esta forma, el examen de la red de significados y multiplicidad 
espacial en dichos relatos, nos permite reflexionar sobre el potencial simbólico 
del «lugar» como entidad orgánica para la manifestación de lo fantástico.

El artículo de Gilles Menegaldo ofrece una interesante reflexión sobre los 
problemas con los que se enfrentan los realizadores cinematográficos al mo-
mento de adaptar el imaginario lovecraftiano, particularmente aquellos de ín-
dole conceptuales como la visualización de lo imposible, para luego examinar 
distintas modalidades de adaptación, algunas directas y otras que implican ma-
yores licencias. Menegaldo focaliza su análisis en autores como Stuart Gordon 
(Herbert West Reanimator), Andrew Leman (The Call of Cthulhu), Roger Corman 
(The Haunted Palace) y Dan O’Bannon (The Resurrected), para dar cuenta de la 



Jesús Diamantino Valdés

Brumal, vol. VII, n.º 1 (primavera/spring, 2019)12

incorporación de elementos novedosos, pero ausentes en los textos originales 
(el sexo o personajes femeninos) y la convergencia de rasgos estéticos como el 
gótico y el cine negro. Finalmente, el autor analiza el influjo de temas y motivos 
del imaginario de Lovecraft en cintas como Alien, de Ridley Scott, y en la trilogía 
de Quatermass, además del cine de John Carpenter. De esta forma, el trabajo de 
Menegaldo resulta sumamente estimulante para adentrarnos en el amplio pa-
norama de la asimilación de la obra de Lovecraft en el cine.

El cuarto artículo del monográfico, obra de Mikel Peregrina Castaños, 
explora el influjo del universo literario del autor de Providence en el metal 
extremo español reciente. Para ello, el autor centra su análisis en las bandas 
españolas: Back to R’lyeh, GhÜl, Keziah, Cuerno, Nihil, Opositor y Yuggoth, 
Al Azif y Nyctophobia, las cuales, según Peregrina, no solo se apropian de 
motivos lovecraftianos sino que potencian de manera significativa la carga 
simbólica del universo terrorífico y cósmico del escritor norteamericano. En 
este sentido, dichas agrupaciones resignifican y expanden la corriente míti-
ca de Cthulhu más allá de la explotación comercial de otros productos cul-
turales, abriendo la posibilidad de nuevos derroteros para el estudio de lo 
fantástico.

Por su parte, Julio Gutiérrez García-Huidobro examina en su artículo 
las adaptaciones realizadas por el dibujante argentino Alberto Breccia de los 
relatos pertenecientes al Ciclo de Cthulhu, centrándose en los mecanismos 
discursivos que configuran la narrativa secuencial y las estrategias por las que 
opta para configurar el horror desde las representaciones elípticas. El autor 
focaliza su estudio en la reconstrucción de lo ominoso como visualización 
ambigua de lo imposible, poniendo énfasis en la correlación entre la desarti-
culación de la imagen y la conceptualización de lo monstruoso, haciendo pa-
tente el potencial expresivo del comic como forma artística.

Por último, el monográfico se cierra con el trabajo de Álvaro Pina Arra-
bal, quien analiza la influencia de los tópicos recurrentes en la obra del autor 
de Providence en la obra gráfica del autor nipón Junji Ito. Pina focaliza su es-
tudio en cuatro ejes temáticos: lo cósmico y apocalíptico, lo onírico, lo mons-
truoso y sectario y lo musical y sonoro, argumentando que dichos temas si 
bien no implican una adaptación directa, sí demuestran una reapropiación 
evidente. De esta forma, la rearticulación de Junji Ito evidencia el traslado del 
imaginario lovecraftiano al ámbito cotidiano, propiciando un nuevo escenario 
para la configuración del horror y una instancia significativa para reflexionar 
sobre el lenguaje del comic desde una óptica semiótica.



Brumal, vol. VII, n.º 1 (primavera/spring, 2019)

Presentación

13

Bibliografía

Kliger, Leslie (2014): «Foreword», en H. P. Lovecraft, The new annotated H. P. Lovecraft, 
Liveright Publishing Corporation, New York.

Llopis, Rafael (2013): Historia natural de los cuentos de miedo, Ediciones y talleres de es-
critura creativa Fuentetaja, Madrid.

Molina Foix, Juan Antonio (2011): «Introducción», en H. P. Lovecraft, En las montañas 
de la locura, Cátedra, pp. 7-80.


