
157

B R U M A L
Revista de Investigación sobre lo Fantástico
Research Journal on the Fantastic

DOI: https://doi.org/10.5565/rev/brumal.535
Vol. VII, n.º 2 (otoño/autumn 2019), pp. 157-177, ISSN: 2014-7910

O CEMITÉRIO COMO O ESPAÇO DE PRODUÇÃO DE 
SENTIDO NA MINISSÉRIE FANTÁSTICA AMORTEAMO (2015)

Anderson Lopes da Silva
Universidade de São Paulo (USP)

anderlopps@gmail.com

Recibido: 10-06-2018
Aceptado: 24-09-2019

Resumo

O artigo, oriundo de uma pesquisa em andamento, objetiva trazer uma discussão la-
cônica sobre elementos apreensíveis do conceito de fantástico na minissérie Amorteamo 
(2015, Rede Globo, Brasil). Neste trabalho, o cemitério é visto como o locus principal de 
enunciação da presença fantástica em uma narrativa ficcional que tem, como norte da 
trama, a temática melodramática acerca dos personagens mortos-vivos. É sobre estes 
dois pontos (cemitério e mortos-vivos) que o exercício de análise localiza-se tendo 
como base as implicações de que o acabamento estético, o estilo televisivo, as gramáti-
cas televisuais e as peculiaridades do formato minissérie também atravessam a com-
preensão do relato fantástico na diegese da obra.

Palavras-chave: Cemitério, Mortos-Vivos, Fantástico, Amorteamo, Ficção televisiva.

THE CEMETERY AS A SPACE OF PRODUCTION OF MEANING 
IN THE FANTASTIC MINISERIES AMORTEAMO (2015)

Abstract

This article derives from a work in progress and aims to present a discussion about ap-
prehensible elements of the concept of the fantastic in the miniseries Amorteamo (2015, 
Rede Globo, Brazil). Melodramatic undead characters and the cemetery are understood 
as central points of the fictional narrative in relation to the fantastic presence in this TV 
drama. In this essay, we aim at exploring the space of the cemetery and the undead, both 



Anderson Lopes da Silva

Brumal, vol. VII, n.º 2 (otoño/autumn, 2019)158

essential for the development of the fantastic narrative. The following essay explores 
these two points and it is based on the implications that the aesthetic, the television style, 
the television grammars and the peculiarities of the miniseries format are also essential 
for the understanding of the fantastic narrative in the Amorteamo’s diegesis.

Keywords: Cemetery, Undead, Fantastic, Amorteamo, TV fiction.

R

1. I ntrodução

As principais possibilidades de entendimento do conceito de fantástico 
(ou narrativa fantástica) provêm, maioritariamente, do campo literário. É na 
obra literária (e, por extensão, nas teorias da área linguística) que as discus-
sões sobre as (in)definições do fantástico se constroem já há muitos anos. Tais 
leituras teóricas passaram e ainda passam por visões voltadas ao estruturalis-
mo, à crítica psicoanalítica, à mitocrítica, à sociologia, à estética da recepção, à 
filosofia da desconstrução, entre outros vieses, como afirma Roas (2001: 7).

Porém, ao mesmo tempo em que se reconhece a primazia do literário 
nas discussões sobre o assunto, ainda assim, este artigo propõe possibilidades 
de leitura do fantástico que são tensionadas também no audiovisual. Isto é, 
um fantástico que atravessa — no sentido de não apenas tangenciar, mas afe-
tar, de imiscuir-se — às tramas narrativas, aos acabamentos estéticos, ao estilo 
televisivo e às gramáticas televisuais que permeiam as construções ficcionais, 
como é o caso da minissérie Amorteamo (2015, Rede Globo).

Desse modo, o objetivo do artigo é localizar o leitor acerca de quais cami-
nhos possíveis podem ser trilhados na inter-relação entre o fantástico e o texto 
verbo-visual de Amorteamo. Em outros termos, o que se intenta aqui é uma pri-
meira aproximação entre estes dois elementos a partir de autores tidos como 
clássicos e outros como contemporâneos dos estudos do fantástico. Para além 
disso, o foco da análise se dá especialmente na figura dos personagens mortos-
-vivos melodramáticos (como direcionamento temático da obra) e do cemitério 
(visto como um locus de enunciação fantástica). Por isso, a estrutura desse artigo 
é dividida da seguinte forma: 1) o trabalho inicia com uma breve discussão sobre 
leituras possíveis do fantástico enquanto literatura teórica; 2) na sequência, o es-



Brumal, vol. VII, n.º 2 (otoño/autumn, 2019)

O cemitério como o espaço de produção de sentido na minissérie fantástica Amorteamo (2015)

159

tudo contextualiza a minissérie Amorteamo enquanto fruto de uma exitosa pro-
dução ficcional da Rede Globo (destacando aqui a questão dos mortos-vivos 
como tematização central da trama e como um tema considerado popular nos 
dias que correm); 3) e, por fim, o artigo detém-se na discussão que prioriza o 
entendimento do cemitério como um lócus de enunciação e produção de sentido. 

Por fim, como considerações significativas do trabalho é possível perce-
ber que o cemitério é o espaço que, no contexto da obra analisada, pode ser 
visto de uma forma triádica, a saber: como um lugar de subversão social, como 
uma instituição cultural e, finalmente, como um local onde se dá a transforma-
ção eufemística e simbólica do «cadáver» para o termo «ente-querido».

2.  Algumas leituras teóricas do fantástico

Um ponto de partida para compreender o fantástico está naquilo que 
Nodier (1970) reconhece como o «mundo fantástico». Com outros termos, em 
uma tentativa de resumir suas ideias, o autor destaca três operações que com-
põe o que se poderia chamar de pensamento humano. Seriam elas: a operação 
da inteligência que fundou o mundo material, a operação do gênio divina-
mente inspirado que pressentiu o mundo espiritual e, finalmente, a operação 
da imaginação que criou o mundo fantástico. Nesse raciocínio, algo muito 
importante na relação entre o real e o ficcional no mundo fantástico é que ele, 
para além de uma rasa ideia de «mentira», pressupõe como a racionalização 
humana é forte o suficiente para escapar dos limites impostos pelas regras 
gerais de uma realidade inflexível e, ao mesmo tempo, é posta em xeque. Ou 
seja, o fantástico surge como uma ideia de «hiperbolização» da vida real (No-
dier, 1970:12), um olhar que oferece saída à rotina do «real» racionalizante. 

Pensamento próximo tem Castex (1962) ao discutir como o fantástico é 
muito mais complexo e jamais poderia ter seu entendimento restrito à ideia de 
uma mera fabulação convencional — tal qual fazem os contos de fadas ou 
mitologias.1 Para Castex (1962: 8), acima de tudo, o fantástico é «caracterizado 
por uma invasão brutal do mistério no cenário da vida real». Assim, ligando 
estas considerações à obra analisada, começamos a compreender como a nar-
rativa da minissérie Amorteamo é atravessada pelo fantástico em diversas for-
mas e como o mistério toma conta dos moradores da Recife que, do dia para a 

1  Para uma crítica mais aprofundada em relação à diferenciação conceitual, temática e estrutural entre 
contos de fadas, narrativas de ficção científica e os relatos fantásticos, recomenda-se a leitura de Roger 
Caillois (1966: 7) e sua explicação detalhada sobre o assunto na obra «Anthologie du fantastique», tomo I.



Anderson Lopes da Silva

Brumal, vol. VII, n.º 2 (otoño/autumn, 2019)160

noite, precisam lidar com os mortos-vivos que reclamam o direito de (re)viver 
suas antigas vidas. 

Ainda sobre o caráter não consensual das definições acerca dos estudos 
sobre o fantástico, o comentário de Trevisan (2014) mostra como as nomencla-
turas são numerosas:

O gênero, reconhecidamente movediço, possui uma dimensão ambivalente, per-
cebida na proliferação de nomes que tentam definir seu status e nas formulações 
narrativas a ele vinculadas. Os limites entre os termos «realismo fantástico», 
«realismo mágico» ou «maravilhoso», «neofantástico» são sutis, assim como as 
fronteiras com os reconhecidos gêneros vizinhos: o «fantasy» e a «ficção científi-
ca». A pluralidade de obras e de reflexões teóricas sobre o universo do fantástico 
não deve apontar para o hermetismo, ao contrário, nada mais impactante e inte-
ligível do que esse gênero capaz de descrever a realidade dos fatos e dos senti-
mentos humanos por meio de imagens não empíricas, por meio do encantamen-
to perene provocado pelos sentidos simbólicos e metafóricos (Trevisan, 2013: 28).

Também é interessante ver o que Todorov (1975) refere ao considerar o 
maravilhoso e o estranho como dois gêneros muito próximos do fantástico, 
apontando a existência de gêneros transitórios ou subgêneros. Tais transito-
riedades seriam o fantástico-maravilhoso (espaço onde a existência do sobre-
natural não é contestada); o fantástico-estranho (local onde se apresenta uma 
explicação racional e possível de ocorrer na vida real); e o fantástico-puro que 
corresponderia ao que Nodier explica como a narrativa fantástica que man-
tém a hesitação, deixando «a alma suspensa na dúvida» (Camarani, 2014: 17).

Já no caso latino-americano há ainda mais especificidades no entendi-
mento do que vem ser o fantástico. A afirmação de Figueiredo relembra a 
importância do se pensar o universo fantástico no continente a partir do ter-
mo «real maravilhoso» (cunhado por Alejandro Carpentier em 1949 para o 
campo literário):

A vertente da ficção latino-americana que se convencionou chamar de «realis-
mo maravilhoso» consistiu numa afirmação identitária da América Latina e, ao 
mesmo tempo, numa revisão crítica da modernidade ocidental. O «maravilho-
so» foi interpretado como elemento identificador da cultura latino-americana, 
como traço característico que a distinguia do mundo europeu. Resgatava-se, 
assim, a visão que os conquistadores tiveram da América quando aqui chega-
ram, no século xvi: nas cartas dos viajantes, a imaginação preenchia as lacunas 
deixadas por tudo aquilo que escapava ao mundo já codificado pelo «saber 
ocidental», os relatos testemunhais se deixavam invadir pela fábula, que confe-
ria ao novo, ao diferente, o estatuto de maravilha (Figueiredo, 2013: 17).



Brumal, vol. VII, n.º 2 (otoño/autumn, 2019)

O cemitério como o espaço de produção de sentido na minissérie fantástica Amorteamo (2015)

161

Por esta ótica, o fantástico — muito perceptível na literatura,2 mas não 
de forma exclusiva — é visto como uma matriz geradora de tramas que se 
caracterizam ao mesmo tempo pela comunhão e pela oposição que estabele-
cem entre as ordens do real e do sobrenatural, dando espaço à ambiguidade, 
à incerteza no que se refere à manifestação dos fenômenos tidos como estra-
nhos, insólitos, mágicos e supersticiosos (Camarani, 2014:7-8).

No entanto, vale salientar, como afirma Roas (2001), que nem toda nar-
rativa que envolva, em alguma instância e intensidade, o sobrenatural deve 
ser considerada automaticamente como narrativa fantástica. Todavia, o fan-
tástico é o único gênero (literário) que não funciona nunca sem a presença do 
sobrenatural em suas tramas discursivas. Em outros termos, esta é uma con-
dição sine qua non porque:

o sobrenatural é aquilo que transgride as leis que organizam o mundo real, 
aquilo que não é explicável, que não existe, segundo estas ditas leis [do mundo 
real]. Assim, para que a história narrada seja considerada fantástica, ela deve 
criar um espaço similar ao que habita o leitor, um espaço que se verá tomado 
de assalto por um fenômeno que transtornará sua estabilidade. É por isso que 
o sobrenatural irá supostamente sempre ser uma ameaça à nossa realidade que 
até o momento acreditávamos ser governada por leis rigorosas e imutáveis. A 
narrativa fantástica coloca o leitor frente ao sobrenatural, mas não como evasão, 
senão, muito ao contrário, para interrogá-lo e fazer com que ele perca a segu-
rança frente ao mundo real (Roas, 2001: 8).

Afirmativa similar é a trazida por Herrero Cecilia, ao comentar a rela-
ção entre a estética e a pragmática do relato fantástico, mencionando como:

A história fantástica pode tratar de alguns temas (o vampiro, o licantropo, o 
monstro, o fantasma, o fantasma, os mortos-vivos, etc.) que por si só são suscetí-
veis a despertar medo, terror ou angústia no leitor; mas não é necessário que a 
história fantástica sempre tenha que lidar com essas questões. Há muitas histó-
rias fantásticas que não pretendem provocar uma reação de angústia ou medo, e, 
por outro lado, também há muitas histórias de medo ou que pouco ou nada têm 
a ver com a estética específica da história fantástica (Herrero Cecilia, 2000: 32).

Por sua vez, a relação entre narrativa fantástica e sociedade, na afirma-
ção de Bessière (2001: 85), é muito forte já que o relato fantástico se utiliza dos 

2  Em termos históricos, afirma Roas (2001: 22), que a primeira manifestação literária do gênero fantástico 
pode ser vista na novela gótica inglesa intitulada O castelo de Otranto» (1764), de autoria de Horace Walpo-
le. Todavia, continua Roas, é no romantismo que o fantástico literário alcança a sua «maturidade».



Anderson Lopes da Silva

Brumal, vol. VII, n.º 2 (otoño/autumn, 2019)162

«marcos sociológicos» e das «formas de entendimento» acerca do que é natural 
e sobrenatural, do que é ordinário (trivial) e do que é estranho (incomum). Um 
efeito estético de estranhamento que, segundo Roas (2014: 135), também pode 
ser entendido, em vários contextos, como medo. Assim, a motivação desta re-
lação entre narrativa fantástica e marcos sociológicos se dá «não para inferir 
alguma certeza metafísica, mas para organizar a confrontação dos elementos 
de uma civilização relativos aos fenômenos que escapam à economia do real e 
do «surreal», cuja concepção varia segundo cada época» (Bassière, 2001: 85).

3.  Rastros do fantástico em Amorteamo: um contexto da obra

A minissérie3 Amorteamo foi produzida pela Rede Globo de Televisão e 
exibida em cinco capítulos de 45 minutos na mesma emissora às sextas-feiras 
entre 8 de maio e 5 de junho de 2015, no horário das 23h30. Criada por Cláu-
dio Paiva, Guel Arraes e Newton Moreno, a minissérie foi roteirizada por 
Cláudia Gomes, Julia Spadaccini e Newton Moreno, além de ter Flávia Lacer-
da como a diretora geral da trama. Vale destacar também que este tipo de 
produção (menor em números de episódios em relação aos moldes de gran-
des minisséries que chegavam a 40 ou mais capítulos décadas atrás) faz parte 
de um cenário que, segundo Feitosa (2012: 56), tem o objetivo claro de trazer 
narrativas mais próximas da ideia de «microssérie». Ou seja, obras com dura-
ção cada vez mais curta que contam com investimentos diferenciados no tra-
tamento da imagem (e sonoridade) e também experimentações narrativas. 
Experimentações que podem estar localizadas tanto no conteúdo quanto na 
forma como são abordados alguns temas da grade horária comumente desig-
nado a estes formatos (tradicionalmente, transmitidos após às 22h). 

Já acerca do enredo, é possível perceber que dois triângulos amorosos 
direcionam a história ambientada no início do século xx, em Recife (capital do 
estado de Pernambuco, Brasil). O primeiro formado por Aragão (Jackson An-
tunes), a mulher Arlinda (Letícia Sabatella) e o amante dela, Chico (Daniel de 
Oliveira). O segundo, por Malvina (Marina Ruy Barbosa), Lena (Arianne Bo-

3  Faz-se necessário estabelecer o critério de considerarmos Amorteamo uma minissérie. Ele se apoia em 
questões como a presença de um texto fechado/pré-determinado que dá forma à premissa narrativa; 
diferentes temporalidades nos microuniversos; tratamento e acabamento estético acima da média; epi-
sódios sequencias para apreensão do arco dramático (resolvido no último capítulo); capítulos [geral-
mente] precedidos de resumos de acontecimentos anteriores e gancho inter-capitular e intra-capitular 
(Mungioli, 2006: 105-107). Para além disso, como forma de definição complementar, a minissérie brasi-
leira, tal qual Paiva (2007: 1) a caracteriza, é entendida como uma «modulação de narrativa seriada, em 
que a realidade histórica, social e política se mesclam com a imaginação ficcional».



Brumal, vol. VII, n.º 2 (otoño/autumn, 2019)

O cemitério como o espaço de produção de sentido na minissérie fantástica Amorteamo (2015)

163

telho) e Gabriel (Johnny Massaro), fruto da relação extraconjugal de Arlinda e 
Chico, mas criado como filho por Aragão. Aragão mata Chico com um tiro ao 
flagrá-lo em sua cama com Arlinda, que concebe Gabriel no último minuto de 
vida do amante. Para castigá-la, o senhor de engenho a prende no sótão do 
casarão e decide soltá-la no dia do nascimento da criança. Meses depois, Ara-
gão leva Zefa (Ghueza Sena) e sua filha ainda bebê, Lena, para ajudar Arlinda 
a cuidar da casa e amamentar o menino. Lena e Gabriel são criados juntos, 
apaixonam-se aos 18 anos e são forçados a se separar quando descobrem que 
são «irmãos». O jovem na realidade não sabe que seu pai biológico é Chico, 
porque Aragão proibiu a mulher, Arlinda, de falar para quem quer que fosse 
que aquele filho não era dele. Assim, o moço cresce sem desconfiar de nada.

Para que os jovens não se envolvam, Aragão, além de mentir sobre o 
falso incesto, tem uma ideia que poderia ajudá-lo a se reerguer financeiramen-
te: casar Gabriel com Malvina, filha de Isaac, o judeu comerciante que oferece 
empréstimos aos moradores na loja de penhores. Vendo-se sem saída, Lena 
resolve fugir de casa, mas no dia do casamento de Gabriel, Arlinda diz ao fi-
lho que o pai mentiu, fazendo com que o rapaz abandone a noiva no altar e vá 
em busca da verdadeira amada. Após várias desilusões amoras, Malvina se 
suicida, se atirando de uma ponte. Com remorso, Gabriel viola o túmulo da 
moça na tentativa de corrigir a qualquer preço a situação, mas com isso, não 
só a moça como também todos os mortos da cidade retornam misteriosamen-
te à vida (incluindo Chico, o amante assassinado, que planeja se vingar de 
Aragão). Os mortos-vivos começam a conviver com os vivos e os conflitos se 
instalam ainda mais em Recife.

O melodrama é visto nesta obra como uma das matrizes que fazem 
parte dos processos de produção de sentido. Tais matrizes, discutidas por pes-
quisadores como Brooks (1995) e Martín-Barbero (2009), também são marca-
das por visões e condições compósitas que foram constituindo o melodrama 
ao longo dos séculos. Assim, tradicionalmente e à primeira vista, o adjetivo 
melodramático evoca significados pejorativos e, de um modo generalista, rei-
teradamente é visto como sinônimo de «mau gosto» e antônimo de «sobrieda-
de». Na televisão, de igual forma, o melodramático quando aplicado à narra-
tiva seriada já denota a estrutura que se espera de uma «trama padrão» 
teledramatúrgica: personagens bem delineados em seus respectivos caracte-
res, reviravoltas na história, pouca profundidade ou densidade de temas, re-
denção ou punição do mal, vitória do bem, entre outras características geral-
mente previsíveis. Mas nem sempre é assim: o melodrama pode ser mais 
complexo do que supõe a sua descrição maniqueísta.



Anderson Lopes da Silva

Brumal, vol. VII, n.º 2 (otoño/autumn, 2019)164

Exemplos dessa complexidade podem ser vistos a partir das visíveis 
experimentações produzidas na obra audiovisual analisada neste artigo. Elas 
dizem respeito ao processo de referenciação em relação às outras artes, narra-
tivas e linguagens presentes nesta minissérie (como referências às obras de 
Tim Burton, aos filmes do expressionismo alemão e do cinema noir americano 
(Silva: Mungioli, 2016). Este processo intertextual não apenas promove o uso 
de determinados temas ou padrões estéticos à série e seu tradicional melodra-
ma, mas os reelabora e lhes dá um sentido novo. Um processo que une carac-
terísticas regionalizantes da obra como suas ressignificações de elementos 
nordestinos (como o sotaque, o cenário urbano de Recife recriado em estúdio, 
além da livre inspiração na literatura com a obra «Assombrações do Recife 
Velho» (1955), de Gilberto Freyre) ao mesmo tempo que continua a fazer uso 
e a produzir sentido a partir de esquematizações melodramáticas já conheci-
das pelo público espectador brasileiro. E tudo isso em uma tessitura drama-
túrgica produzida para ser uma minissérie, isto é, um texto verbo-visual que 
— neste formato específico — traz em si a possibilidade de perscrutar «a cria-
ção de um universo simbólico em que confluem a memória histórica e as mi-
tologias que estruturam o imaginário nacional» (Paiva, 2007: 1).

4.1.  O morto-vivo como tema do fantástico

O morto-vivo como tema do fantástico causa impacto porque sua exis-
tência deriva de uma causa (quase sempre) desconhecida que convoca o cor-
po inerte a sair do esquife e a levantar-se, criando, assim, uma situação excep-
cional em um mundo balizado por regras inalienáveis como é a certeza de que 
toda vida tem sua subsequente (e irrefutável) morte. O foco de tal situação é 
justamente o como e o porquê de a sobrevida atingir a matéria inerte e fria, 
permitindo-lhe que ela conviva com pessoas vivas que até então se achavam 
como as únicas detentoras do direito de viver em relação aos seus pares viven-
tes, de conviver «pela» e «na» alteridade. E, dessa forma, o insólito e o inexpli-
cável chocam, assustam e desestabilizam (Todorov, 1975) justamente pela 
quebra de tal regra inalienável ao propor que a morte, fantasticamente, pode 
não ser realmente o fim de tudo.

De igual importância, para compreender como essa situação insólita 
causa reações que vão do medo à abjeção, vale lembrar o que afirma Kristeva 
(1985: 4) sobre o assunto: «Não é a falta de limpeza ou saúde que causa abje-
ção, mas o que perturba a identidade, o sistema, a ordem. O que não respeita 



Brumal, vol. VII, n.º 2 (otoño/autumn, 2019)

O cemitério como o espaço de produção de sentido na minissérie fantástica Amorteamo (2015)

165

limites, posições, regras. O «entre-dois», o ambíguo, o compósito». Logo, não 
é tanto a aparência putrefata ou grotesca de um morto-vivo que assusta ou 
causa incômodo na literatura, no cinema ou na minissérie em estudo, mas 
sim, o que causa sua existência rebelde e contrária à sequência natural e nor-
mal da vida. Assim, vê-se no cadáver a finitude do ser e no morto-vivo tal fi-
nitude se transforma em algo não compreensível no universo físico e de leis 
rígidas sobre a vida e a morte. Dessa forma, os mortos-vivos, estando na con-
dição de passagem, parecem quebrar mais facilmente a angústia da finitude, 
todavia, eles trazem consigo outra questão ainda mais aflitiva: uma existência 
deslocada dos padrões de referência prévios até então vivenciados pelos hu-
manos. Por isso, mesmo que os personagens mortos-vivos da trama brasileira 
aqui estudada não sejam em nada parecidos com os pioneiros zumbis das 
obras de George A. Romero (1940-2017) ou com os das mais recentes tempo-
radas da série The Walking Dead (AMC, 2010 -), ainda assim, eles são (inicial-
mente) tidos como abjetos na trama de Amorteamo justamente porque provo-
cam a insólita situação de viver na fronteira ente a vida e a morte (em um 
espaço que é também fronteiriço, de passagem, isto é, o cemitério). 

É interessante notar como a caracterização dos personagens de Amor-
teamo — ao se afastar da ideia mais difundida dos zumbis romereanos, mas 
ainda assim trazendo elementos que os configuram como mortos-vivos (rosto 
pálido e sem vivacidade, roupas desgastadas pelas marcas do tempo e apa-
rente rigor mortis ao sair do túmulo, por exemplo) — consegue produzir efei-
tos de verossimilhança na narrativa. Em outros termos, ao não apresentar os 
desmortos como pessoas carcomidas ou em decomposição em estágio avança-
do, a narrativa lhes dá a possibilidade de serem reconhecidos por seus fami-
liares e de ainda terem uma integração — mesmo transitória — no ambiente 
social novamente. E, como se sabe, a questão da verossimilhança no fantástico 
é algo muito importante, pois é preciso que a mínima plausibilidade e a rela-
ção com o mundo tal como o conhecemos seja colocada em questão. «Já que 
propõe como provável a realidade objectiva da manifestação meta-empírica 
que encena e como a falsidade de tal proposta não deverá tornar-se aparente 
à leitura, a narrativa fantástica procura envolvê-la em credibilidade, acentuar 
por todas as formas a sua verossimilhança» (Furtado, 1980: 45).

Dessa forma, o fantástico ganha corpo nas motivações e nas ações coti-
dianas verossímeis, como a alimentação e a vida familiar; mas por uma ótica 
grandemente transformada pela presença dos mortos-vivos que frequentam a 
missa, o prostíbulo e o cemitério da minissérie em análise. Nesse sentido, ca-
be-nos mais uma indagação: se as relações sociais já não são nada fáceis entre 



Anderson Lopes da Silva

Brumal, vol. VII, n.º 2 (otoño/autumn, 2019)166

os vivos, que dirá então entre aqueles que ainda vivem e aqueles que já «ven-
ceram» a morte? Porque é justamente isso o que ocorre em Amorteamo com os 
conflitos entre estes seres separados pela tênue linha dual entre vida e morte, 
paixão e ódio, perdão e vingança, culpa e inocência.

Como referido anteriormente, a presença dos personagens mortos-vi-
vos tem um choque inaugural do dia a dia dos moradores da Recife de Amor-
teamo. Todavia, até mesmo a amenização do choque ao saber da volta daque-
les que haviam morrido, é algo provocado pelo fantástico. Ou seja: 

dentro de um mundo ordenado e estável como pretende ser o nosso, a narrati-
va fantástica provoca — e, portanto, reflete — a incerteza da percepção da rea-
lidade e do próprio eu: a existência do impossível, de uma realidade diferente 
à nossa, conduz, por um lado, a duvidar acerca desta última e, por outro e em 
direta relação com ele, à dúvida sobre nossa própria existência: o irreal passa a 
ser concebido como real e o real como possível irrealidade (Roas, 2011: 9).

Outra possibilidade é pensar a presença dos mortos-vivos na narrativa 
fantástica em relação unicamente à sua existência enquanto actantes restritos 
à diegese de uma obra. É preciso também discutir o que os mortos-vivos re-
presentam sobre os viventes, o que eles falam de nós sobre assuntos como o 
medo da morte, o que acontece após o morrer ou mesmo nas narrativas cen-
tralizadas mais em zumbis que discutem questões como alienação, consumo 
desenfreado, paranoia, medo constante de contaminação em massa, pânico 
generalizado, etc. (Platts, 2013). 

Pensar o morto-vivo como um ser do limiar no contexto do relato fantás-
tico é algo que se mistura, inclusive, com a própria noção de limite claro entre 
mundo real e mundo ficcional. Por isso, também cabe um apontamento — ain-
da em disputa, dado o status de desenvolvimento da pesquisa — acerca de 
como pensar estes personagens mortos-vivos dentro do escopo do que Rodri-
gues (1988) separa como «fantástico questionado» e «fantástico naturalizado». 
Isto é, como a presença insólita desses seres do além-vida promovem reações 
que se dividem, no decorrer do ritmo narrativo, ora para um assombramento e 
choque inicial nos moradores da cidade (trazendo embates e perguntas sobre o 
teor racional do ocorrido e as motivações do retorno desses sujeitos, ou seja, um 
viés do «fantástico questionado») e ora para uma completa aceitação e convi-
vência harmoniosa entre vivos e mortos-vivos na história (possibilitando um 
aspecto de banalização do incomum e insólito que se aproxima muito da abor-
dagem retratada em obras pertencentes ao realismo mágico/maravilhoso lati-
noamericano, ou seja, uma mostra do «fantástico naturalizado»).



Brumal, vol. VII, n.º 2 (otoño/autumn, 2019)

O cemitério como o espaço de produção de sentido na minissérie fantástica Amorteamo (2015)

167

Por fim, é possível problematizar esta questão ainda mais quando a 
atenção se volta à colocação de Campra (2001) sobre com a noção de fronteira 
e limite intransponível ao ser humano (e pode-se usar o tema da volta à vida 
por desmortos como um exemplo disso) se apresenta como uma condição 
preliminar ao fantástico. Ou seja: «a atuação do fantástico consiste na trans-
gressão deste limite, pelo qual o fantástico se configura como ação» (Campra, 
2001: 161). E ação esta da qual os mortos-vivos de Amorteamo são os represen-
tantes máximos já que é por meio deles que se instauram conflitos e movimen-
tos narrativos que conformam o arco dramático da trama.

4.  O cemitério em Amorteamo: intersecções narrativas

Como aponta Kearl (1989: 42), por mais que vejamos, muitas vezes, o 
cemitério como um espaço à parte do cotidiano, é impossível mostrar-se indi-
ferente a este tipo de local peculiar que, segundo ele, poderíamos nomear 
como «as ilhas de solidão que reservamos aos mortos». Neste contexto, a luz 
e a fotografia, baseadas no expressionismo alemão, trazem um clima fúnebre 
à trama de Amorteamo e ao seu cemitério, um clima que ressaltava o quão di-
fícil é se manter apático frente a este espaço. 

Assim como os cenários, seguindo a mesma inspiração, reproduziam 
casas tortas, esculturas de aspecto grotesco e espaços urbanos assombrados, 
do mesmo modo as paredes, ruas e calçadas ganharam uma aparência mais 
envelhecida, como que descascadas e úmidas. O cemitério, por sua vez, tinha 
o céu formado por um painel de 360º pintado à mão em tons de preto, cinza e 
branco. Ele permitia que, através da iluminação, se ajustasse a tonalidade de 
acordo com cada cena, como informa o portal Memória Globo (2015). A ques-
tão da pós-produção, por sua vez, trouxe efeitos especiais que permitiam que 
cenas inteiras fossem gravadas em estúdio (como é o caso do cemitério), além 
de aliar efeitos como profundidade, chuva, fogo e lama criados tanto por pin-
tura quanto por cenografia virtual.

Um ponto interessante em relação a pensar a constituição cenográfica 
do cemitério de Amorteamo é que seu aspecto assombroso o liga, de alguma 
forma, com as relações entre o gótico e o fantástico. Tal ligação, tomando como 
leitura as discussões de Alonso-Collada (2014: 147), poderia ser visível se en-
tendermos o medo como um sentimento comum entre o gótico4 e o fantástico. 

4  Ainda sobre a minissérie Amorteamo enquadrar-se dentro das leituras empreendidas sobre o insólito 
e o gótico, é interessante notar como o cemitério é o «locus horribilis» mais exemplar dessa narrativa. 



Anderson Lopes da Silva

Brumal, vol. VII, n.º 2 (otoño/autumn, 2019)168

O medo do cemitério5 (e por extensão, o medo da morte/mortos) é algo que 
faz parte da vida de alguns dos personagens da minissérie (com exceção, por 
exemplo, de Gabriel: o jovem soturno se sente encantado com as esculturas e 
formas fantasmagóricas que envolvem o cemitério da cidade). 

Por isso mesmo, dada a sua importância, a recorrência do cemitério na 
obra Amorteamo é grande e, ao contrário de narrativas que falam dos mortos-
-vivos, ele não aparece somente como um espaço secundário ou mesmo mero 
cenário no qual esses seres voltam à vida e seguem sem rumo. O cemitério 
aqui é um dos eixos centrais da trama. É nele que vemos o início da infância e 
o lado já sombrio do personagem Gabriel (que gosta de visitar o lugar e ainda 
conversar com o coveiro Zé, um personagem de faces grotescas). É neste espa-
ço que muitos personagens entram em conflito (pelo viés do amor melodra-
mático — como a cena na qual Arlinda reencontra o túmulo de seu amante 
amado — ou pelo viés do humor — quando Cândida continua suas fofocas e 
resmungos mesmo no sepultamento do padre suicida). E é no cemitério ainda 
que o pesar de Gabriel, acerca do suicídio de Malvina, se mostra mais forte a 
ponto de convocá-la do mundo dos mortos, mais forte do que a dor ou estu-
pefação propriamente provocadas ao vê-la deitada no caixão e sendo velada 
na casa do pai, o judeu Isaac. 

A discussão sobre o cemitério nos espaços do fantástico trazida por 
Michel Viegnes, e citada por Camarani (2014: 159-160), define bem como esse 
ambiente dentro da narrativa de Amorteamo é perpassado por sentidos que se 
cruzam e vão moldando o arco dramático da minissérie. Na visão de Viegnes 
os cemitérios são vistos como um tema de assombro no qual o próprio túmu-
lo materializa a intersecção entre o «aqui» e o «além», o passado e o presente, 
abrindo margem para a duplicidade e a ambiguidade do mundo sobrenatu-
ral. Tendo nesta ficção televisiva em questão o cemitério como o palco princi-
pal das diferenças e conflitos entre mortos-vivos e vivos, é fulcral esta discus-
são já que como «lugar de memória» ele é transformado em um actante da 
história, ressignificando sensibilidade e memória em um espaço macabro, 
um espaço do entre-lugar. «O cemitério é, literalmente, maldito; e é a lingua-

Nessa leitura possível, o cemitério enquanto «locus horribilis», segundo França (2017: 117), representaría 
a ambientação de um espaço narrativo tido como opressivo e até mesmo que afetaria e determinaria 
muitas vezes «o caráter e as ações dos personagens que lá vivem». Algo muito nítido e aplicável se o 
evoluir de personagens como Zé Coveiro, Gabriel e Malvina for levado em consideração.
5  Além disso, como a obra demonstra, o cemitério também se encaixa nesse espaço do gótico e do in-
sólito pois, sem dúvida, ele produz o medo enquanto efeito estético (França, 2017: 117), isto é, «já que 
[ali é que se] expressam a sensação de desconforto e estranhamento» que as personagens podem vir a 
vivenciar na narrativa (como é o caso da angústia e medo apresentados pela personagem Lena, desde 
sua tenra infancia até à vida adulta, todas às vezes em que ela precisa entrar ou passar pelo cemitério).



Brumal, vol. VII, n.º 2 (otoño/autumn, 2019)

O cemitério como o espaço de produção de sentido na minissérie fantástica Amorteamo (2015)

169

gem que faz dele um espaço maléfico», como pontua Camarani (2014: 150). 
Neste espaço, ela continua, «O discurso poético, pelos procedimentos que lhe 
são próprios, difunde o sentimento de morte; as próprias flores são ao mes-
mo tempo presentes e ausentes desse quadro, à maneira dos espectros» (Ca-
marani, 2014: 150).

Seguindo esse raciocínio, além dos enterros dos personagens, é no 
cemitério (em cenas noturnas e diurnas) que desilusões amorosas, memórias 
de amores proibidos, causos fantásticos, violações de túmulos, reviravoltas 
nos plots da trama e até assassinatos ocorrem. Assim, o cemitério constrói 
uma intersecção narrativa dentro da história que faz com o que o fantástico 
tenha ainda mais vida quando dentro desse espaço envolto em brumas, mis-
térios e lápides. Dessa forma, e com destaque, o cemitério vem sendo o es-
paço do fantástico em muitas obras já que: «Ao assinalar os fatos que esta-
riam na origem do sopro fantástico, Finné aponta, de início, o clima 
fantástico da narrativa, a partir de aspectos característicos como a noite, o 
cemitério, a tempestade, o trovão, o castelo, a porta carcomida e oscilante, o 
piso rangente, elementos que evocam o sobrenatural» (Finné, 1980 apud Ca-
marani, 2014: 103).

Por fim, sabendo de antemão que o cemitério de Amorteamo é o espaço 
do sobrenatural por excelência (já que nele é que ocorre o clímax da volta 
dos mortos-vivos à cidade), surgem duas questões: 1) Para além do insólito 
(visto como uma quase obviedade no contexto fantástico da obra), quais ou-
tros processos de produção de sentido podem ser vistos no cemitério dessa 
minissérie? 2) Quais outras categorias de leitura podem ser apreendidas na 
reflexão do cemitério se ele for visto como um espaço de subversão social, 
como um espaço representativo de uma instituição cultural e, paralelamen-
te, como um espaço de eufemização do cadáver? Assim, é sobre estes assun-
tos, na tentativa de responder às questões acima citadas, que os tópicos a 
seguir se debruçam.

5.1.  O cemitério como espaço de subversão social

Mais do que um mero espaço cenográfico de importância secundária, 
na ausência de uma praça (nos dizeres bakhtinianos), o cemitério torna-se o 
espaço público por excelência desta narrativa. É nele que ocorrem os embates 
entre vivos e mortos-vivos e é nele que as diferenças se fazem notar. A fala de 
Kearl (1989: 52) é afirmativa quando o autor pontua que: «Nós somos estrati-



Anderson Lopes da Silva

Brumal, vol. VII, n.º 2 (otoño/autumn, 2019)170

ficados na morte assim como somos na vida. Na sociedade americana contem-
porânea, a localização do sepultamento ainda é determinada com base na 
raça, etnia, religião e classe social». Algo que se repete, com as devidas pecu-
liaridades socioculturais, também na sociedade brasileira.

Um exemplo da subversão classista ou do apagamento temporário das 
estratificações sociais está na cena que mostra o enterro de Padre Lauro, o 
padre suicida e glutão. Nessa cena, o sepultamento reúne toda a cidade que 
sai em marcha fúnebre da igreja ao cemitério. O cortejo solene reúne os comer-
ciantes, o novo padre da cidade (Joaquim), o coveiro, as prostitutas e muitas 
famílias e suas crianças. Nesta cena a presença de setores sociais tão díspares 
e juntos no mesmo local ressalta as contrariedades (moralistas e de costumes) 
com as prostitutas do bordel e mesmo os membros eclesiásticos da cidade 
compartilhando o tal-qualmente o dito espaço.

A questão do cemitério nessa perspectiva, demonstra como a hipocrisia 
da cidade também é colocada em cena. Ainda que convivessem com as pros-
titutas nos bordeis de Recife, o comportamento dos homens casados modifi-
ca-se durante o cortejo fúnebre e mesmo durante a última celebração religiosa 
já no enterro dos mortos em suas covas. No cemitério, reina a hipocrisia já que 
exatamente esses homens, dissimuladamente, fingem não conhecer as prosti-
tutas que estão no mesmo espaço que eles e, entendendo o cemitério também 
como um espaço sacrossanto, ali eles apresentam-se como pais de família, ao 
lado de esposas e filhos, que necessariamente também fingem desconhecer a 
situação de adultério dos cônjuges.

Finalmente, a título de contextualização histórica, no contexto da litera-
tura e teledramaturgia brasileira, é necessário destacar que a figura do morto-
-vivo como tema do fantástico tem lugar especial na obra «Incidente em Anta-
res» (1971), de Érico Veríssimo, e na minissérie homônima da TV Globo, em 
1994, sob a direção-geral de Paulo José. Na narrativa de «Incidente em Anta-
res» há sete mortos insepultos (que voltam à vida) que aproveitam o cemité-
rio, a praça e o coreto como seus espaços de debate e demonstração vívida de 
uma cosmovisão carnavalesca (bakhtiniana). Cosmovisão essa que é pautada 
pela entronização-destituição das hierarquias e moralidade judaico-cristã, 
como destaca Régis (1981: 21). Assim, é possível traçar um inicial paralelismo 
entre os cemitérios das duas minisséries pelo viés da discussão classista: nesse 
sentido, o cemitério, tanto em Amorteamo quanto em «Incidente em Antares», 
é o espaço que pode provocar o choque, o encontro e mesmo uma subversão 
momentânea das classes sociais.



Brumal, vol. VII, n.º 2 (otoño/autumn, 2019)

O cemitério como o espaço de produção de sentido na minissérie fantástica Amorteamo (2015)

171

5.2.  O cemitério como instituição cultural 

Kearl compreende o cemitério como uma instituição cultural muito 
ligada ao modo como as sociedades (em tempos e espaços específicos) veem 
a morte e seus mortos. «Cemitérios são instituições culturais que simbolica-
mente dramatizam muitas crenças e valores básicos da comunidade sobre 
que tipo de sociedade ela é, quem seus membros são e o que eles desejam 
ser» (Kearl, 1989: 49). Para o autor, o cemitério é uma espécie de «barômetro 
cultural» no qual é possível perceber como o ethos social vai se modificando 
no decorrer dos anos. Ele exemplifica mostrando como: «Entre os séculos x 
e xii, o cemitério tornou-se um lugar público, um refúgio para a vida atare-
fada. Na verdade, eles ficaram tão ocupados [pelas pessoas] que a Igreja fi-
nalmente teve que proibir atividades como jogar e dançar dentro de cemité-
rios» (Kearl, 1989: 50).

Sobre o mesmo assunto, Lauwers (2015: 331) aponta uma curiosidade 
ao falar que «no momento em que as autoridades eclesiásticas proibiam as 
danças ancestrais nos cemitérios, os muros desses cemitérios eram cobertos 
por imagens que representavam os defuntos arrastando os vivos para sua 
dança». Ele ainda continua: 

A frequentação do cemitério pelos vivos — que tinha por função a memento 
mori — adquire aqui um significado na perspectiva de salvação individual. Tal 
utilização do campo funerário, coerente com sua natureza sagrada, supunha 
que os restos dos defuntos fossem concebidos de modo radicalmente diferente 
daquele que tinha prevalecido nos séculos precedentes. No espírito dos cléri-
gos, o cemitério foi, desde então, menos o lugar onde os ancestrais apoiavam os 
atos dos vivos do que aquele, atemorizante, onde os vivos deviam contemplar 
sua morte futura (Lauwers, 2015: 331).

Nesse sentido, o cemitério de Amorteamo é visto como uma instituição 
cultural da Recife ficcional que a obra busca retratar. Assim como a igreja, o 
bar e o bordel mostram-se como espaços de produção sentidos peculiares de 
conceitos como espiritualidade, diversão e prazer para os moradores daquele 
período, o cemitério também se localiza como um ambiente no qual todos os 
personagens depositam sobre ele um respeito, um temor e mesmo um enten-
dimento sacrossanto de descanso. Isso fica muito nítido nas falas do persona-
gem Zé Coveiro quando este comenta de seu ofício no local ou mesmo quan-
do as pessoas se reúnem ali para algum sepultamento. A reprodução dos 
comportamentos e do modo como os personagens se relacionam com o cemi-



Anderson Lopes da Silva

Brumal, vol. VII, n.º 2 (otoño/autumn, 2019)172

tério denota uma visão muito próxima ao entendimento quase literal do lugar 
como um «campo-santo».

Até mesmo o receio de enfrentar a Morte ou mesmo desafiá-la (como 
destaca Zé Coveiro6 ao admoestar Gabriel por ter feito, de maneira misteriosa, 
o ressurgir dos mortos) representa um ethos social do lugar e da maneira como 
o cemitério também faz parte daquela sociedade. Ou seja, a importância dos 
mortos (e o medo gerado pela volta dos desmortos) na cultura popular está 
muito presente, de acordo com Martins (1983), nas regiões tidas como mais 
«atrasadas». Ou mesmo, do ponto de vista de uma elite cultural, sociopolítica 
e economicamente dominante e preconceituosa, em sociedades interioranas e 
periféricas tidas como «incultas» (Martins, 1983: 9), algo próximo do que é 
mostrado nos personagens residentes da Recife mostrada na minissérie. En-
tretanto, como contraposição a uma visão depreciativa, são justamente nestes 
espaços, segundo Martins (1983), que a cultura popular consegue florescer e 
se renovar continuamente na produção de mitos, lendas e novos ressignifica-
dos sobre a morte, os mortos e os mortos-vivos. 

5.3.  O cemitério como espaço de eufemização do cadáver

Em paralelo ao próprio uso do termo «ente querido» como uma possí-
vel acrobacia linguística substitutiva do termo «cadáver», também se opta pela 
palavra «cemitério» para designar «o lugar onde se dorme» (do grego koimêtê-
rion), e não o lugar onde se apodrece (como esclarece Thomas, 1989: 85). É in-
teressante notar, no caso dos mortos-vivos, como esta definição etimológica de 
cemitério é extremamente aplicável. O entendimento que se têm de que a mor-
te é temporária e que os personagens voltarão à vida, neste corpo físico, como 
seres do limiar, é acrescido da ideia de que não se morre, mas apenas se dorme, 
apenas se espera a hora exata de sua volta. Este reviver pode ser literal, no caso 
ficcional da minissérie, ou mesmo metafórica e simbólica se tomarmos como 
possibilidade de leitura a ressureição em termos bíblicos (não apenas na ressu-
reição de Cristo, mas especialmente na ressureição de Lázaro: note que Jesus 
não o classifica como um mero morto, mas refere-se ao homem, mesmo após 
três dias morto e em início de processo de decomposição, como alguém que 

6  Para se ter ideia da importância do cemitério na obra, foi feita uma série de 4 episódios (ao estilo 
spin-off) chamada «Causos do Zé Coveiro». A websérie era transmitida online e ficava dentro do domí-
nio do site Gshow na aba específica da minissérie Amorteamo. Contando histórias fantásticas sobre mor-
tos e mortos-vivos da cultura popular de Recife, todas as tramas se ambientavam inicialmente no cemi-
tério da minissérie.



Brumal, vol. VII, n.º 2 (otoño/autumn, 2019)

O cemitério como o espaço de produção de sentido na minissérie fantástica Amorteamo (2015)

173

«dorme» e que ele, Jesus, o despertaria do sono (cf. O Evangelho segundo São 
João, cap.11, vers.11, Novo Testamento, Bíblia Sagrada).

Dessa forma, é possível pensar em «ente querido» como um termo eu-
femístico na direção de manter o cadáver «mascarado»,7 «apresentável» ao 
público que o encara em seu velório ou na despedida final minutos antes do 
fechamento do caixão que será sepultado já no «campo-santo». E, de igual 
modo, pensar o cemitério em Amorteamo como o locus de enunciação da dife-
rença e dos conflitos é também pensá-lo como um espaço que ressignifica os 
personagens mortos-vivos, ou seja, não os trata simplesmente como «figuras 
caídas»8 ou somente figuras desprezíveis. No cemitério os personagens en-
contram-se em pé de igualdade com os vivos: ali é a morada final dos mortos-
-vivos (que voltam às suas tumbas no fim da narrativa) e, também, é ali que se 
encontra a moradia potencial dos vivos (já que o vivo é um cadáver em devir). 
O cemitério, assim, relembra o caráter evanescente da vida, das relações e da 
presença dos vivos sobre a terra (e em breve, sob a terra). 

Nesta ótica, o funeral, traduz-se pela «retenção de um defunto que se tra-
ta, por suposto, de um morto querido» (Thomas, 1989: 10). É isso o que acontece 
em todas as cenas de velório e sepultamento realizadas no cemitério da minis-
série que tratam dos personagens mortos (e futuramente mortos-vivos): nesse 
momento, no decorrer do luto, não se visualiza à frente dos personagens um ser 
que causa abjeção e nojo, mas um ser que representa laços afetivos ainda fortes 
o bastante para que no lugar do cadáver seja colocada a figura linguisticamente 
eufemística de «ente querido» como o motivo de afeição. A abjeção (ainda que 
inicial), nesse caso, fica restrita à volta inexplicada dos mortos-vivos à cidade e 
não aos cadáveres que jazem no esquife e prontos à sepultura.

Por fim, ainda sobre a questão do cadáver, é interessante destacar como 
questões ligadas à higiene e mesmo à saúde pública nem sempre eram leva-
das em consideração dado que a disposição geográfica dos cemitérios nem 
sempre foram próximas à urbe. Lauwers (2015), explica que a partir do cristia-
nismo (especificamente entre os séculos ix e xi — sendo o clero uma comuni-
dade política de extrema força), os cemitérios estavam em locais longínquos 
em relação ao centro das cidades, isto é, eram dispostos em filas e longe das 

7  A expressão «mascaramento» é usado aqui de forma livre e inspirada na maneira como Kristeva toca 
no assunto ao dizer que o cadáver sem máscara é aquilo que não queremos ver: «Diante da morte signi-
ficada — por exemplo, um encefalograma plano — eu compreenderia, reagiria ou aceitaria. Não, como 
um teatro da verdade, sem disfarce e sem máscara, tanto o dejeto como o cadáver me indicam aquilo 
que eu descarto permanentemente para viver» (Kristeva, 1985: 3).
8  «O cadáver (cadere, cair), aquilo que irremediavelmente caiu, [que é] cloaca e morte, perturba mais 
violentamente ainda a identidade daquele que se confronta como um acaso frágil e falacioso» (Kristeva, 
1985: 3).



Anderson Lopes da Silva

Brumal, vol. VII, n.º 2 (otoño/autumn, 2019)174

urbes (os cemitérios germânicos e romanos são exemplos disso). Com o pas-
sar dos anos, segundo Lauwers (2015), os cemitérios começaram a ser dispos-
tos nas cidades, perto das igrejas e, logo, perto das casas e moradias das pes-
soas — trazendo uma aproximação mais literal entre vivos e mortos. Nesses 
momentos, como consequência, epidemias de doenças (com destaque à febre 
tifoide) começaram a se espalhar. E o cadáver (já sem a eufemização de «ente 
querido») foi o foco disso: era pela decomposição dos corpos que o necrocho-
rume contaminava o solo, os lençóis freáticos, e assim as doenças chegavam 
até os moradores que residiam próximos aos cemitérios. Dessa forma, como 
parte da evolução da disposição do cemitério nas cidades, em Amorteamo o 
espaço segue a mesma lógica de fazer parte do cotidiano dos vivos (e mortos-
-vivos) que habitam em Recife, sem, no entanto, que preocupações de caráter 
sanitário sejam trazidas à tona na narrativa (o espaço do sobrenatural se so-
bressai às preocupações que poderiam ser tidas como mais reais).

6. Considerações finais

Ao pensar os rastros apreensíveis do fantástico em Amorteamo é preci-
so, antes de tudo, saber que os processos de produção de sentido desta obra 
só podem ser analisados, estudados e discutidos se houver a materialidade 
linguística ou, melhor, a interação e a produção de sentidos só pode ocorrer 
por meio de enunciados efetivamente ditos. Sabendo que tal materialidade 
não está circunscrita a determinadas áreas linguístico-literárias, este estudo 
buscou compreender que caminhos possíveis do entendimento do fantástico 
poderiam ser desvelados também no audiovisual e da ficção seriada (ou seja, 
em uma minissérie). Esta materialidade é vista, desse modo, nos termos que 
dizem respeito ao nível diegético, isto é, quando se pensa em diegese pensa-se 
em tempo e espaço que decorrem ou existem dentro da trama, com suas par-
ticularidades, limites e coerências determinadas pelas produções de sentido 
criadas entre a obra e, neste específico caso, o analista/pesquisador.

Como forma de se pensar os elementos do fantástico nesta minissérie é 
interessante ressaltar como as questões que envolvem o campo das represen-
tações do real e das representações do ficcional se tocam e trazem — a partir 
do fantástico — mais peculiaridades nesta relação. Assim, é no espaço do au-
diovisual que as narrativas potencializam a expressividade e a necessidade 
humana de contar, relatar, dramatizar e fantasiar. É na cultura audiovisual 
que as narrativas ganham corpo, vivacidade e uma existência ainda mais níti-



Brumal, vol. VII, n.º 2 (otoño/autumn, 2019)

O cemitério como o espaço de produção de sentido na minissérie fantástica Amorteamo (2015)

175

da já que isso se deve, em grande parte, à presença daquilo que mais nos de-
fine como seres narrativos. Em outros termos, as peculiaridades da minissérie 
em questão produzem um tensionamento entre a compreensão do fantástico 
e a obra em questão também pela capacidade de criar imagens que tenham 
um sentido único por meio das cores, da fotografia, dos ângulos, dos movi-
mentos, das texturas, das músicas, do cenário e dos personagens ali presentes.

Acerca da representação do morto-vivo como tema do fantástico é ne-
cessário que se discuta como este ser do limiar também representa uma das 
possíveis definições ontológicas do fantástico: tal qual o morto-vivo é um ser 
que vive entre dois mundos, assim também o fantástico adentra os regimes de 
representação do real e do ficcional por meio da fronteira ainda tênues entre 
estes espaços de enunciação. O fantástico atua também no limiar, na incerteza, 
na imprecisão que provoca as discussões sobre o conceito do que «realmente» 
é a realidade enquanto paralelo de confrontamento ao irreal, ao surreal, ao 
sobrenatural. 

Sobre o cemitério como locus de enunciação do fantástico é preciso di-
zer que aqui as discussões podem se abrir e muito para pensar como este es-
paço (para além de se tornar um personagem da trama) é o maior gerador de 
conflitos. Em outras palavras, o cemitério como gerador de conflitos também 
produz a ligação das tensões entre os triângulos amorosos intergeracionais 
em Amorteamo. Tais triângulos amorosos (Aragão-Arlinda-Chico e Lena-Ga-
briel-Malvina) têm seus momentos de maior tensão, em grande medida, no 
cemitério. E ele, nesta narrativa fantástica, para além do espaço de memória e 
despedidas/perdas, é também o lugar que instaura as voltas (o início do apa-
recimento dos desmortos) e reviravoltas na história (já que este é o local — 
realmente- final de descanso daqueles que viviam sobrenaturalmente entre a 
fronteira da morte e vida). 

Por fim, o trabalho demonstrou como o cemitério no contexto da trama 
fantástica não é secundário ou meramente um cenário sem propósito. Pelo 
contrário, as leituras acerca desse espaço sui generis apresentam-no como um 
local onde ocorre — no contexto da minissérie — a transformação eufemística 
da ideia de «cadáver» para o termo bem menos abjeto que é a palavra «ente-
-querido» (o que combina bem com o status de abjeção transitória e em muta-
ção dos personagens mortos-vivos no decorrer da história). Além disso, o ce-
mitério como locus de enunciação do fantástico também pode ser visto em 
Amorteamo desde uma ótica na qual ele é uma instituição cultural que demar-
ca o ethos de um tempo e espaço específicos da narrativa até mesmo à leitura 
desse local como um centro de apagamento (temporário) das classes sociais 



Anderson Lopes da Silva

Brumal, vol. VII, n.º 2 (otoño/autumn, 2019)176

— o que, por sua vez, instaura uma possível subversão classista entre os per-
sonagens dos mais variados núcleos (sendo o cemitério o resultado da convi-
vência de personagens vindos do espaço privado das famílias e do ambiente 
sacrossanto da igreja ao espaço vívido e profano do bar e do bordel).

Bibliografía

Alonso-Collada, Inés O. (2014): «Estrategias ficcionales de lo insólito: la literatura 
gótica frente a la literatura fantástica», Badebec, vol. 3, núm. 6, disponível in 
<https://revista.badebec.org/index.php/badebec/article/view/73> [15 de set. 
2018].

Bessière, Irène (2001): «El relato fantástico: forma mixta de caso y de advinanza», in 
David Roas (ed.), Teorías de lo fantástico, Arco/Libros, Madrid, pp. 83-104.

Brooks, Peter (1995): The melodramatic imagination: Balzac, Henry James, Melodrama, and 
the Mode of Excess, Yale University Press, New Haven and London.

Campra, Rosalba (2001): «Lo fantástico: una isotopía de la transgresión», in David Roas 
(ed.) Teorías de lo fantástico, Arco/Libros, Madrid, pp. 153-191.

Camarani, Ana L. S. (2014): A literatura fantástica: caminhos teóricos, Cultura Acadêmica, 
São Paulo.

Castex, Pierre-Georges (1962): Le conte fantastique en France de Nodier à Maupassant, Cor-
ti, Paris.

Figueiredo, Vera L. F. (2013): «Realismo maravilhoso: o realismo de outra realidade», in 
Caderno Globo Universidade 3 (ed.), Realismo Mágico no século xxi, Globo, Rio 
de Janeiro, pp. 16-22.

Finné, Jacques (1980): La littérature fantastique: essai sur l’organisation surnaturelle, Uni-
versité de Bruxelles, Bruxelles.

França, Júlio (2017): «O sequestro do Gótico no Brasil», in Júlio França e Luciana Co-
lucci (eds.) As nuances do Gótico: do Setecentos à atualidade, Bonecker, Rio de Ja-
neiro, pp. 111-124.

Furtado, Filipe (1980): A construção do fantástico na narrativa, Livros Horizonte, Lisboa.
Kearl, Michael C. (1989): Endings: a sociology of death and dying, Oxford University 

Press, New York.
Kristeva, Julia (1985): Powers of horror: an essay of abjection, Columbia University Press, 

New York.
Lauwers, Michel (2015): O nascimento do cemitério: Lugares sagrados e terra dos mortos no 

Ocidente medieval, Editora Unicamp, Campinas.
Martín-Barbero, Jesús (2009): Dos meios às mediações: comunicação, cultura e hegemonia, 

Editora UFRJ, Rio de Janeiro.
Martins, José. S. (1983): A morte e os mortos na sociedade brasileira, Hucitec, São Paulo.
Memória Globo (2015): Amorteamo: o melodrama sobrenatural conta a história de dois triân-

gulos amorosos, disponível in <http://migre.me/ryQ1T> [18 fev. 2018].



Brumal, vol. VII, n.º 2 (otoño/autumn, 2019)

O cemitério como o espaço de produção de sentido na minissérie fantástica Amorteamo (2015)

177

Mungioli, Maria C. P. (2006): «Minissérie Grande Sertão Veredas: Gêneros e Temas - Cons-
truindo um Sentido Identitário de Nação», in Tese de Doutorado (Ciências da 
Comunicação), Universidade de São Paulo, disponível in <http://migre.me/
sMe2Y> [18 fev. 2018].

Mungioli, Maria. C. P., Ligia M. P. Lemos e Isaaf Karwahi (2013): «Narrativa fantástica 
e identidade brasileira na minissérie A cura», Revista Rumores, núm. 14, vol. 7, 
disponível in http://bit.ly/2ojJj4O [15 de fev. 2018].

Nodier, Charles (1970): «Du fantastique en littérature», in Hubert Juin (ed.), Charles 
Nodier, Seghers, Paris, pp. 119-138.

Paiva, Cláudio C. (2007): «As minisséries brasileiras: irradiações da latinidade na cul-
tura global», in BOCC — Biblioteca On-line de Ciências da Comunicação, disponí-
vel in <http://migre.me/sNGtc> [15 fev. 2018].

Platts, Todd (2013): «Locating zombies in the sociology of popular culture», Sociology 
Compass, núm. 7, disponível in <http://twixar.me/cDvn> [18 fev. 2018].

Régis, Maria H. C. (1981): «A carnavalização em Incidente em Antares», Travessia — Revista 
de Literatura Brasileira, núm. 2, disponível in <goo.gl/Q2YpGP> [18 fev. 2018].

Roas, David. (2001): «La amenaza de lo fantástico», in David Roas (ed.), Teorías de lo 
fantástico, Arco/Libros, Madrid, pp. 7-44.

— (2014): «Rumo a uma teoria sobre o medo e o fantástico», in David Roas (ed.), A 
ameaça do fantástico: aproximações teóricas, Editora Unesp, São Paulo, pp. 131-161.

Rodrigues, Selma C. (1988): O fantástico, Ática, São Paulo.
Silva, Anderson L., e Maria C. P. Mungioli (2016): «A minissérie brasileira Amorteamo, 

o cinema expressionista alemão e o cinema noir americano: diálogos intertex-
tuais», in Memorias del XIII Congreso Latinoamericano de Investigadores de la Comu-
nicación — Alaic, Universidade Autónoma Metropolitana, Cidade do México, 
pp. 213-224.

Thomas, Louis V. (1989): El cadáver. De la biología a la antropología, Fondo de Cultura 
Económica, Ciudad de México.

Todorov, Tzvetan (1975): Introdução à literatura fantástica, Perspectiva, São Paulo.
Trevisan, Ana L. (2013): «Caminhos da representação do real», in Caderno Globo Uni-

versidade 3 (ed.), Realismo Mágico no século xxi, Globo, Rio de Janeiro, pp. 27-31.


