
179

B R U M A L
Revista de Investigación sobre lo Fantástico
Research Journal on the Fantastic

DOI: https://doi.org/10.5565/rev/brumal.576
Vol. VII, n.º 2 (otoño/autumn 2019), pp. 179-204, ISSN: 2014-7910

EL VALOR METAFÓRICO DEL FAIRY TALE POSMODERNO: 
PERSONAJES INFANTILES Y FANTASMAS DEL PASADO 

EN EL CINE FANTÁSTICO CONTEMPORÁNEO 
DE HABLA HISPANA (A PROPÓSITO DE GUILLERMO 

DEL TORO Y JUAN ANTONIO BAYONA)

María Isabel Escalas Ruiz
Universitat de les Illes Balears

m.escalas@uib.es

Recibido: 10-12-2018
Aceptado: 24-09-2019

Resumen 

El presente artículo pretende plantear el análisis del valor metafórico y la estructura 
narrativa del fairy tale contemporáneo y sus constantes temáticas, aplicado a los perso-
najes infantiles de una selección de películas del cine fantástico de habla hispana bajo 
el sello de Guillermo del Toro y Juan Antonio Bayona en tanto que directores y/o 
productores ejecutivos. En el primer caso, se analizan las películas de Del Toro El espi-
nazo del diablo (2001, director), El laberinto del fauno (2006, director) y Mamá (2013, pro-
ductor ejecutivo, dirigida por A. Muschietti) y, en el segundo, las películas de J.A. Ba-
yona El orfanato (2007, director), Un monstruo viene a verme (2016, director) y El secreto 
de Marrowbone (2017, productor ejecutivo, dirigida por Sergio G. Sánchez). Estas líneas 
temáticas tratan los vínculos materno-filiales y las conexiones de los personajes infan-
tiles monstruosos con lo fantástico y con seres fantasmales.

Palabras clave: personajes infantiles; cine fantástico contemporáneo de habla hispana; 
Guillermo del Toro; Juan Antonio Bayona; maternidad.



María Isabel Escalas Ruiz

Brumal, vol. VII, n.º 2 (otoño/autumn, 2019)180

THE METAPHORICAL VALUE OF POSTMODERN FAIRY TALE: CHILDHOOD 
CHARACTERS AND GHOSTS OF THE PAST IN SPANISH-CONTEMPORARY 
FANTASTIC CINEMA (G. DEL TORO AND J.A. BAYONA)

Abstract

This paper aims to analyse the metaphorical meaning and the underlying narrative 
structure of contemporary fairy tales and their thematic lines. Focusing on children’s 
characters, a selection of six contemporary Spanish films of the fantastic by Guillermo 
del Toro and Juan Antonio Bayona are analysed: firstly, El espinazo del diablo (2001, di-
rector), El laberinto del fauno (2006, director) and Mamá (2013, executive producer, di-
rected by A. Muschietti) and secondly, the films of J.A. Bayona El orfanato (2007, direc-
tor), Un monstruo viene a verme (2016, director) and El secreto de Marrowbone (2017, 
productor ejecutivo, dirigida por Sergio G. Sánchez). These thematic lines will explore 
the maternal-filial bonds and the connections of monstrous children’s characters with 
the fantasy and the ghostly beings.

Keywords: children’s characters; fantastic Spanish-contemporary-cinema; Guillermo 
del Toro; Juan Antonio Bayona; motherhood.

R
1.  Introducción1

La realidad puede convertirse en una auténtica pesadilla y, en ocasio-
nes, es a través de la intervención de lo fantástico donde ésta se torna lleva-
dera. La suspensión o la penetración en los límites de lo real pueden desarro-
llarse utilizando el género del fairy tale en los códigos del cine contemporáneo 
de habla hispana. Concebimos la noción de fairy tale a partir de la teorización 
de Zipes: 

The fairy tale as a mimetic genre that retains its roots in oral traditions has 
formed distinct patterns of action, employing other media such as print, elec-
tronics, drawing, photography, movies and digital technology to create coun-

1  El presente artículo forma parte temáticamente de la tesis doctoral en desarrollo de la autora, bajo la 
dirección de la Dra. Patricia Trapero Llobera (Departamento de Filología Hispánica, Moderna y Clásica, 
UIB) y la cual está sujeta a la financiación por un contrato predoctoral de la Universidad de las Islas 
Baleares (UIB). Mis agradecimientos van destinados también a su supervisión y apoyo.



Brumal, vol. VII, n.º 2 (otoño/autumn, 2019)

El valor metafórico del fairy tale posmoderno: personajes infantiles y fantasmas del pasado

181

terworlds and gain distance from our world of reality so that we can know it as 
well as ourselves. In the process fairy tales have been changed while changing 
the media. (2012: 20)

Según esta definición, podemos vislumbrar la evolución del género a 
través de otros medios, más allá de la tradición oral y después escrita acompa-
ñada de ilustraciones para pasar al cine con una intención mimética en la que 
se establece una clara distinción entre el mundo real y el mundo imaginario o 
fantástico. Además, tanto Zipes (2011, 2012) como Bacchilega (2013) también 
otorgan valor a los fairy tales en tanto que éstos pueden ofrecer modelos de 
acción para el comportamiento social real frente a las injusticias reales, al re-
flejar personajes que nacen en un entorno conflictivo. Además, son capaces de 
proporcionar aprendizajes y herramientas antes las injusticias de la vida real: 
«Fairy tales were not created or intended for children. Yet they resonate with 
them, and children recall them as they grow to confront the injustices and 
contradictions of so-called real worlds» (Zipes, 2012: 20). 

Sin embargo, no debemos olvidar que los teóricos contemporáneos del 
fairy tale tienen una base esencial en las teorías canónicas conceptualizadas por 
Vladimir Propp en su Morfología del cuento maravilloso (1928). El cuento se entien-
de como un organismo, una estructura en la que es posible delimitar los diferen-
tes elementos integrantes que lo perfilan como entidad narrativa específica. Las 
funciones de los personajes dependerán del tipo de acción que lleven a cabo 
dentro del grado y alcance significativo del desarrollo del cuento en su totalidad, 
de manera que el relato poseerá una dimensión temporal, en la mayoría de los 
casos lineal, donde los personajes en tanto que actantes (según la terminología 
de Greimas, 1976) sufren/protagonizan una sucesión de acontecimientos. El 
cuento maravilloso es, para Propp, un proceso en el que el personaje parte de un 
daño o de una carencia y, después de haber pasado por funciones intermedias, 
llega a un desenlace en el que su estado cambia, generalmente, subsanando la 
carencia o daño y restaurando el orden subvertido. Sin embargo, no todos los 
personajes tienen el mismo grado de significación en la estructura general, de 
manera que Propp los dividirá en los fundamentales y los secundarios. 

Justamente será en este punto donde tanto Propp como especialmente 
Greimas (1976) establecerán el modelo esencial del cuento maravilloso que 
será la base de las posteriores investigaciones sobre el fairy tale, de acuerdo 
con la definición en la que nos basamos. Existe un héroe (Propp) activo y so-
metido a diversas peripecias; para Greimas, Sujeto que desea un objeto con-
creto que puede ser enviado por un mandatario, donante (Propp) o emisor 



María Isabel Escalas Ruiz

Brumal, vol. VII, n.º 2 (otoño/autumn, 2019)182

(Greimas) porque envía al héroe a una misión cuyo destinatario (Greimas) es 
el otro actante del par emisor-destinatario que constituye la esfera del inter-
cambio del objeto (Greimas), es decir, el objeto de deseo del sujeto o héroe. 
Para alcanzar su objetivo puede recurrir a un auxiliar (Propp) que presta so-
corro al héroe o ayudante (Greimas) aunque existe un antagonista o agresor 
(Propp) que comete la fechoría, es decir, un oponente o adversario (Greimas) 
que impide alcanzar el objeto de deseo. El héroe, según Propp, puede incluso 
sufrir la suplantación temporal de su identidad con la aparición de un falso 
héroe que lleva a cabo sus funciones. Greimas, además, establece tres parejas 
de que resultan muy operativas para el análisis comparativo: sujeto-objeto; 
emisor-destinatario y ayudante-adversario.

En este artículo recogemos de forma subyacente estas bases teóricas 
para proporcionar una definición de fairy tale posmoderno aplicada a nuestro 
objeto de estudio el cual concebimos como un relato que, siguiendo básica-
mente los esquemas canónicos del cuento maravilloso, es protagonizado por 
personajes infantiles como epicentro narrativo insertos dentro de dinámicas o 
problemáticas a nivel familiar y/o social y sujetos a una transgresión volunta-
ria de la noción de familia como institución social. En estos relatos irrumpirá 
lo fantástico como mecanismo de desestabilización de los límites de lo real y 
con un claro valor metafórico o simbólico de tal manera que los productos 
culturales generados desarrollarán constantes temáticas ancladas en la con-
temporaneidad en las que la superación de situaciones adversas permitirá 
obtener aprendizajes vitales.

Este es precisamente el punto de partida de nuestro trabajo que aplica-
mos a una selección de películas del cine fantástico de habla hispana bajo el 
sello de Guillermo de Toro y Juan Antonio Bayona en tanto que directores y/o 
productores ejecutivos. En el primer caso, se pretenden analizar las películas 
El espinazo del diablo (2001, director), El laberinto del fauno (2006, director) y 
Mamá (2013, productor ejecutivo, dirigida por A. Muschietti) y en el segundo, 
El orfanato (2007, director), Un monstruo viene a verme (2016, director) y El secre-
to de Marrowbone (2017, productor ejecutivo, dirigida por Sergio G. Sánchez). 

Partimos de la utilización del concepto de «fantástico» referido al cine 
contemporáneo recogiendo las aportaciones de académicos de corte interna-
cional y siguiendo la definición de Rowan-Legg:

The word ‘fantastic’ in relation to film tends to bring an assumption that some-
thing within the narrative or stylistic elements will be unrealistic or highly im-
probable within our empirical understanding of the world: a mysterious intru-



Brumal, vol. VII, n.º 2 (otoño/autumn, 2019)

El valor metafórico del fairy tale posmoderno: personajes infantiles y fantasmas del pasado

183

sion into the context of real life, a confrontation with the inexplicable, or a break 
with the acknowledged order. This can mean the supernatural, abnormal psy-
chic states, delusion, or the extreme. (2016: 3) 

Las películas fantásticas y de terror de habla hispana parecen se están 
convirtiendo en un fenómeno a escala mundial, de acuerdo con el estudio de 
Olney (2014: 373): «The salvation of the Spanish horror film came at the turn 
of the twenty-first century»; un hecho que ha propiciado el aumento de inves-
tigaciones específicas como las de Lázaro-Reboll (2012), Aldana (2016), Gó-
mez (2017) y Sánchez Trigos (2017), que diseñan una especie de historia de lo 
fantástico en la cultura española. Y una innegable visibilidad que, de acuerdo 
con el estudio de Rowan-Legg (2016: 5), tiene su reflejo en la presencia de las 
producciones de directores como Álex de la Iglesia, Guillermo del Toro, Paco 
Plaza o Sergio G. Sánchez en festivales nacionales e internacionales, así como 
a la accesibilidad de los contenidos tanto en los circuitos comerciales como en 
las plataformas televisivas on demand.

Una de las peculiaridades del cine fantástico y del gótico español con-
temporáneo radica precisamente en la transgresión de los valores religiosos y 
culturales de la sociedad española, tal y como apunta el exhaustivo estudio de 
Aldana (2017: 2): «The Gothic in Spain could be read as that which has delibe-
rately doomed itself to the pursuit of transgression and of that which is not re-
ligiously or culturally sanctioned». En ese sentido, de acuerdo con Roas (2011: 
35), el objetivo de lo fantástico radica en desestabilizar los límites de de lo real, 
de las normas físicas que nos hacen sentir seguros. Así, si entendemos la familia 
y el hogar como las instituciones sociales que nos proporcionan mayor seguri-
dad como individuos, no resulta sorprende que las producciones cinematográ-
ficas que constituyen nuestro corpus de trabajo planteen la desestabilización de 
lo real a través de lo fantástico desarrollando argumentos centrados en los vín-
culos paterno-filiales y cómo estos afectan a la desestructuración del hogar físi-
co y del hogar colectivo o social. Todo ello se realizará en un contexto socio-his-
tórico contemporaneizado y a través de la perspectiva infantil.

La figura infantil ha sido utilizada en la(s) pantalla(s) para encarnar las 
aspiraciones, las preocupaciones y problemáticas, propias de la esfera de los 
adultos (Lebeau, 2008; Stewen, 2014). En ese sentido, partimos de la premisa de 
que los niños son vistos como agentes poderosos dentro de la ficción audiovi-
sual (Lury, 2010) y aunque hayan estado sometidos a una cierta idealización 
«normativa» y cultural basada en valores románticos de inocencia y vulnerabi-
lidad, existen «otros» niños cuya identidad puede desafiar el orden establecido 



María Isabel Escalas Ruiz

Brumal, vol. VII, n.º 2 (otoño/autumn, 2019)184

(Olson y Scahill, 2014) en una escala de grises que, más allá de una visión dico-
tómica entre el niño-víctima y el niño monstruoso, explora los márgenes y los 
límites de la misma y sirve incluso, de catalizador de los miedos de la propia 
humanidad. Según la historia del cine que aporta Lebeau (2008: 44), la figura 
de los personajes infantiles se puede considerar un motivo reconocible y, con-
cretamente, no puede desestimar su papel dentro del cine fantástico contem-
poráneo y de cineastas cuya marca se ha venido consolidando las últimas dé-
cadas. Algunos ejemplos de ello los encontramos en producciones nacionales o 
coproducciones como Los otros (Alejandro Amenábar, 2001), Los sin nombre 
(Jaume Balagueró, 1999), El secreto de Marrowbone (Sergio G. Sánchez, 2017) o 
Verónica (Paco Plaza, 2017), sin olvidar el precedente imprescindible de Narci-
so Ibáñez Serrador ¿Quién puede matar a un niño? (1976); así como películas in-
ternacionales icónicas como The Village of the Damned (Wolf Rilla, 1960) y Chil-
dren of the Corn (Fritz Kiersch, 1984) y ya recientemente Hereditary (Ari Aster, 
2018), Blackwood (Rodrigo Cortés, 2018) o The Prodigy (Nicolas McCarthy, 2019).

Los niños sujetos cuya representación revela la extrañeza del mundo en 
el que viven (Lury 2010: 14), pudiendo funcionar como mediadores no sola-
mente de la extrañeza donde se inserta lo fantástico, la suspensión de las reglas 
de la realidad y lo sobrenatural, sino también como nexos de comunicación 
posible entre el pasado y el presente, habitualmente desde la experimentación 
de un trauma individual y/o colectivo. 

Cabe tener en cuenta que los personajes infantiles que analizaremos en 
nuestro corpus se enmarcan en un contexto contemporáneo en el que pode-
mos cuestionar los códigos de nuestra propia realidad y, por tanto, nuestra 
propia identidad, evidenciando la problemática a la que podemos estar some-
tidos, de acuerdo con Roas: 

El mundo del relato fantástico contemporáneo sigue siendo nuestro mundo, 
seguimos viéndonos representados en el texto. Nuestros códigos de realidad 
(...) no sólo no dejan de funcionar cuando leemos relatos fantásticos, sino que 
actúan siempre como contrapunto, como contraste de unos fenómenos cuya 
presencia imposible problematiza el precario orden o desorden en el que fingi-
mos vivir más o menos tranquilos. (2009: 116) 

1.1.  La familia como leitmotiv

Los niños de las producciones audiovisuales seleccionadas bajo el sello 
Del Toro y Bayona comparten tener una alta capacidad sensitiva e imagina-



Brumal, vol. VII, n.º 2 (otoño/autumn, 2019)

El valor metafórico del fairy tale posmoderno: personajes infantiles y fantasmas del pasado

185

ción; vivir situaciones familiares adversas; ser «problemáticos» en sus accio-
nes, en ocasiones, alejadas de las expectativas que se le presuponen a la infan-
cia y, por lo general, con un aspecto no convencional y ligado a una cierta 
alteridad. Tal es así que la familia —o la ausencia de ella— deja en estos perso-
najes una impronta que resulta esencial en la construcción de su personalidad. 
Las dinámicas familiares, la pérdida de los padres o los referentes paternos, la 
orfandad literal o simbólica, la enfermedad y los lazos entre hermanos influ-
yen en la creación de una memoria que bebe del contexto en el que se inserta. 
Por una parte, podemos hacer hincapié en una memoria colectiva que se cons-
truye desde el contexto histórico y causa unas heridas emocionales, por otra 
parte, podemos enfatizar la importancia de la construcción de una memoria 
individual en la que el contexto familiar va a resultar clave para el desarrollo 
de personajes infantiles que actúen como nexos con fantasmas del pasado. 
Ambas memorias usan el fairy tale como estructura narrativa subyacente que 
dotan de un valor simbólico. En esta estructura, tal y como hemos comentado 
anteriormente, encontramos un héroe o heroína (un personaje infantil) que de-
sea un objeto (un referente paterno, un vínculo paterno-filial del que carece, 
sentirse amado o comprendido), es auxiliado por un ayudante (habitualmente, 
un agente o elemento o espacio fantástico), orientado por un oponente (habi-
tualmente de un plano de realidad) y, finalmente, el conjunto de hechos es ar-
bitrado por un emisor que responde al eje moral e ideológico del fairy tale. 

Ya Zipes (2011: xii) destaca esta pervivencia estructural en la actuali-
dad a través de otros formatos como el televisivo o el cinematográfico: «Folk 
and fairy tales pervade our lives constantly through television soap operas 
and commercials, in comic books and cartoons, in school plays and storyte-
lling performances». En ese sentido debemos tener en cuenta que los fairy tales 
contemporáneos que analizaremos se fundamentan en la concepción de que, 
siguiendo las aportaciones de Holbek (1998), el estructuralista Vladimir Propp 
(1928/1968) y Alessandro Falassi (1980), los fairy tales podrían ser considera-
dos como exploraciones de las relaciones familiares, sus valores, así como sus 
proyecciones en la sociedad, de acuerdo con el estudio realizado por Greenhill 
y Eve Matrix (2010: 4-5).

Así pues, nos interesa la exploración de la selección de películas fantás-
ticas de habla hispana contemporánea en tanto que fairy tale contemporáneos 
que recogen elementos narrativos de lo fantástico maravilloso y que permite 
explorar las relaciones y los vínculos materno-filiales como constantes temáti-
cas y narrativas de las mismas. Es decir, nos referimos a la utilización del siste-
ma actancial como estructura narrativa comentada con anterioridad —los pro-



María Isabel Escalas Ruiz

Brumal, vol. VII, n.º 2 (otoño/autumn, 2019)186

tagonistas infantiles son los héroes/heroínas que se enfrentan a un oponente 
real o sobrenatural con un motivo que les conduce a anhelar un objeto de deseo 
relacionado con una carencia afectiva o con el tipo de relación de los vínculos 
parentales o las proyecciones de éstos y es ayudado por la intervención de un 
agente o elemento de lo fantástico— junto con la aparición de personajes recu-
rrentes y elementos fantásticos y elementos de terror tradicionalmente asocia-
dos a lo maravilloso — tales como seres sobrenaturales que raptan a los niños; 
el héroe o heroína que es guiada por un fauno, el fantasma que se aparece al 
protagonista para que interceda y permita zanjar un tema que quedó pendien-
te en vida—, dentro de constantes temáticas donde las relaciones entre referen-
tes paternos y maternos y los hijos resultan relevantes. Retomamos las condi-
ciones según las cuales un texto puede adscribirse a lo fantástico según Todorov 
(1970: 24) en su necesidad de obligar al lector/espectador, a considerar el mun-
do de los personajes como un mundo de personas reales y a dudar entre una 
explicación natural o sobrenatural de las acciones que tienen lugar supeditan-
do esta interpretación a la identificación con los personajes infantiles. O bien, 
contrariamente, puede también concebirse lo fantástico como la transgresión 
de lo real por medio de la manifestación de lo imposible (Roas, 2011).

Como afirma Olney (2014: 378), una de las principales características 
del cine de terror español es la figura del niño: «A second key pattern in Spa-
nish horror is the centrality of children (...) they have been victimized by those 
closest to them, a narrative trope that situates horror within the family» y esta 
característica es extrapolable a los distintos personajes infantiles de nuestro 
corpus de trabajo. Así, el concepto de «infancia» se materializa de modos dis-
tintos según el sello al que se adscribe. En las obras de Del Toro los personajes 
infantiles se desarrollan en contextos bélicos donde la sociedad resulta mons-
truosa, careciendo de referentes afectivos y encontrando en lo fantástico una 
vía de escape y una estrategia metafórica de resiliencia. En cambio, en Bayona 
los personajes infantiles están sujetos a la superación de su estado de orfan-
dad, real o simbólica, y sus referentes parentales —ya sean reales o sobrenatu-
rales— acaban siendo los culpables de su propio sufrimiento. No obstante, 
todas estas ficciones tienen en común que el elemento fantástico surge de la 
predisposición de la infancia hacia la fantasía. La imaginación, el juego simbó-
lico, la creación de amigos imaginarios y la predisposición a creer en seres 
sobrenaturales permite crear puentes entre el mundo real y el mundo fantás-
tico, cuyos límites se vuelven difusos. Esto se problematiza cuando el niño se 
evade o se refugia emocionalmente en esos otros mundos supuestamente 
imaginarios para huir de una realidad adversa o dolorosa, es decir, se mani-



Brumal, vol. VII, n.º 2 (otoño/autumn, 2019)

El valor metafórico del fairy tale posmoderno: personajes infantiles y fantasmas del pasado

187

fiesta en una traslación espacio-temporal donde gobiernan elementos de lo 
fantástico. Esta misma premisa narrativa se ve reflejada de manera paradig-
mática en el ejemplo de Connor (Un monstruo viene a verme) como personaje 
infantil quien, tras la necesidad afectiva por su estado de orfandad parental, 
ve en lo fantástico una vía de escape de su dura realidad. 

1.2.  Los personajes infantiles como mediadores de lo fantástico y lo fantasmal

Los personajes infantiles se utilizan como mediadores con seres fantas-
males o con lo fantástico y sobrenatural. De esta manera, servirán de conecto-
res entre la memoria colectiva o pasado emocional e histórico común, y la 
memoria individual formada por los recuerdos que constituyen parte de 
nuestra identidad. En ese sentido, nuestra propuesta apunta a la considera-
ción de los personajes infantiles como vínculos o anclajes de lo fantástico. Par-
tiendo de esa premisa, podemos establecer una contraposición entre el mun-
do infantil (lleno de fantasía, imaginación, juego simbólico, sensibilidad y 
predisposición para creer, sugerir o conectar con lo sobrenatural) y el mundo 
adulto (supuestamente gobernado por las leyes de la razón). 

Uno de los anclajes lo encontramos en la exploración de las relaciones 
liminares entre la vida y la muerte y los personajes infantiles entendidos como 
médium con seres sobrenaturales y fantasmales que, en suma, pueden acabar 
representando la monstruosidad de su propia sociedad o contexto sociohistóri-
co. La sociedad de la que son víctimas puede tomar la forma de una maternidad 
(principalmente) y paternidad (secundariamente) tormentosa que, en lugar de 
proporcionar un espacio de seguridad y de protección, ofrece un desamparo 
absoluto de orfandad social, es decir, la carencia de unos referentes que de ma-
nera tácita puedan representar el afecto necesario para el apropiado desarrollo 
de la personalidad de los personajes infantiles, como sucede en El espinazo del 
diablo y El laberinto del fauno. Por otra parte, esta maternidad/paternidad sobre-
protectora que se torna asfixiante y tóxica en tanto que acaba siendo la causante 
de las desgracias a las que son sometidos sus propios hijos, como sucede en El 
orfanato, Mamá, Un monstruo viene a verme y El secreto de Marrowbone. 

Los fantasmas acaban siendo los seres sobrenaturales por antonomasia 
(Roas, 2001: 8-9), aquellos que parecen haber eludido la muerte y que vagan y 
se manifiestan gracias a su permeabilidad en un plano distinto de realidad, en 
un espacio liminar en el que vivió (y en que estamos emocionalmente arraiga-
dos y el plano de presente en el que se encuentra. Es por ello por lo que los niños 



María Isabel Escalas Ruiz

Brumal, vol. VII, n.º 2 (otoño/autumn, 2019)188

fantasmales pueden vestir una máscara de monstruosidad (como vemos en 
Santi en El espinazo del diablo y en Tomás en El orfanato) que permite dar cuenta 
de la irrupción de éstos en un plano de realidad y de la superposición, yuxtapo-
sición e incluso choque narrativo de realidades entre el mundo real y el mundo 
fantástico. Esta superposición, que tiene el fairy tale como base narrativa en tan-
to que concibe el personaje infantil como héroe que se enfrenta a un oponente 
real y sobrenatural, permite la construcción de relatos cinematográficos del gé-
nero de lo fantástico en los que podemos explorar una serie de constantes narra-
tivas y temáticas concretas, tal y como puede verse en la figura 1. 

Los niños pueden ser concebidos como mediadores empáticos de lo 
fantástico en tanto que éstos pueden conectar con seres del más allá, especial-
mente con fantasmas, según la tradición literaria fantástica. De ese modo, po-
demos concebirlos como nexos conectores entre el tiempo presente y el pasa-
do en tanto que la identidad infantil se puede entender, siguiendo la tradición 
literaria fantástica, como más sensible y vulnerable a este tipo de seres, quie-
nes ven en los niños un anclaje hacia el mundo de los vivos, una puerta abier-
ta hacia la esperanza de, por ejemplo, resolver asuntos que quedaron pen-
dientes en vida y que a través de ellos pueden llegar a materializar. No 
obstante, estas acciones no necesariamente pueden llegar a desestabilizar o 
desequilibrar las dinámicas familiares.

Figura 1. Constantes narrativas y temáticas del fairy tale aplicado al cine  
contemporáneo de habla hispana

Personajes infantiles como mediadores temporales 
y conectores con fantasmas del pasado en el cine

fantástico de habla hispana

Estructura narrativa subyacente: cuento/fairy tale con
valor metafórico en el cine fantástico contemporáneo

Vínculos materno-filiales como constante narrativa
y temática de lo fantástico contemporáneo:

a) la exploración de memoria emocional e histórica
(individual y colectiva) y b) el elemento fantasmal-

sobrenatural



Brumal, vol. VII, n.º 2 (otoño/autumn, 2019)

El valor metafórico del fairy tale posmoderno: personajes infantiles y fantasmas del pasado

189

1.3  Lo fantástico como estrategia narrativa de resiliencia infantil 

Lo fantástico es una vía de escape para aceptar la pérdida o la carencia 
de la figura de un padre, ya sea a nivel literal o simbólico. Lo fantástico se 
convertirá, para los personajes, en una estrategia de resiliencia. Igualmente, lo 
fantástico se concebirá como una vía metafórica para plasmar la situación 
emocional o el estado mental de los protagonistas infantiles: el sentimiento de 
soledad, de desamparo, el proceso de duelo por una orfandad real o simbóli-
ca, total o parcial, así como el modo de adaptarse a una nueva realidad donde 
se manifiesta la ausencia o la carencia de ese ser querido que es suplido por un 
ser sobrenatural fantasmal o bien por un juego o espacio simbólico que acaba 
cumpliendo la función de sustituto emocional. 

Buenos ejemplos de las estrategias de resiliencia adoptadas por los 
personajes infantiles son aquellos que no dejan de tener un anclaje con lo 
fantástico y lo sobrenatural (manifestaciones fantasmales de las figuras pa-
rentales en Mamá) o a través de un elemento natural (el agua en El espinazo 
del diablo; el árbol de Un monstruo viene a verme); o un objeto (el libro mágico 
de Un monstruo viene a verme; las piedras que dejaban los amigos de Simón 
en El orfanato) o lugar con valor metafórico y/o mágico (el laberinto de El 
laberinto del fauno, la casita de Tomás en El orfanato; la cabaña dentro de la 
casa en El secreto de Marrowbone). Todos ellos conducen a la creación metafó-
rica y a la atribución simbólica de los espacios de lo fantástico asociados a la 
infancia. Estos suponen nexos de conexión con seres queridos que ahora 
han adoptado otras formas de representarse y manifestarse: los fantasmas 
eligen la identidad infantil a veces monstruosa o enferma para tomar forma 
en el lugar de los vivos, trazar o terminar aquello que dejaron abierto en su 
propia vida. 

De este modo, lo fantástico es utilizado como refugio emocional y, 
precisamente, este anclaje con seres sobrenaturales implica esta búsqueda 
de un afecto perdido (en el caso de la orfandad) o no encontrado (en el caso 
de la carencia afectiva paterna) con fuertes implicaciones sociales e históri-
cas. Así, lo sobrenatural acaba sustituyendo una maternidad que no cumple 
con su función social adquirida según los códigos heteropatriarcales (Moli-
na, 2006; Arnold, 2016), es decir, una maternidad no protectora que deja a los 
hijos y niños de la guerra desamparados (El espinazo del diablo y El laberinto 
del fauno) a través de las malas actitudes de figuras que adoptan el poder 
(fascista) como símbolo metafórico para ejercer control en la vida de los de-
más, un control que no deja de esconder, también, ciertas carencias afectivas 



María Isabel Escalas Ruiz

Brumal, vol. VII, n.º 2 (otoño/autumn, 2019)190

en la infancia tanto del personaje de Jacinto en El espinazo del Diablo y del 
capitán Vidal en El laberinto del fauno. Los monstruos que se les aparecen a 
los niños son metafóricos pero motivados por sus propias circunstancias 
personales: la pérdida de alguien querido, la consecuente aceptación y la 
entrada en un proceso de duelo que puede crear tensiones en las personas 
de nuestro entorno.

2. � El Fairy tale con valor metafórico y los vínculos materno-filiales  
como constantes narrativas y temáticas 

El corpus seleccionado responde a una serie de constantes narrativas 
que toman la figura infantil como epicentro: los niños se posicionan como 
mediadores del trauma, la nostalgia y los fantasmas del pasado los cuales se 
insertan en una familia desestructurada, disfuncional o resquebrajada que les 
conduce a un estado de soledad o de desamparo real o metafórico en muchos 
casos coincidente, de manera general, con la inexistencia de un hogar o por la 
ausencia de una figura paterna. Todo ello podemos verlo en el universo de 
Bayona (El orfanato y Un monstruo viene a verme) y Guillermo del Toro (El labe-
rinto del fauno, padre ausente tras la Guerra Civil); la orfandad de los herma-
nos por accidente de los padres (Mamá y El secreto de Marrowbone).

Las carencias afectivas y/o traumas deben sustituirse por otros ele-
mentos como la alegoría de un mundo fantástico, la conexión con amigos ima-
ginarios que supongan un soporte emocional, lo sobrenatural o el contacto 
con seres fantasmales. Podemos apreciar que el trauma, dolor o, incluso, ho-
rror parten, desde el propio hogar, desde la familia o el entorno familiar que 
actúa como desencadenante de lo fantástico. Así pues, la familia se posiciona 
como lugar del horror, del dolor y del sufrimiento. Es en ella donde se pone 
en tela de juicio las habilidades parentales y, también, los errores de algunos 
padres quienes, en una aparente voluntad por amar y cuidar a sus hijos, aca-
ban perjudicándolos de algún modo, cometiendo actos que van en contra de 
sus intereses. Por ejemplo, la sobreprotección presente en Los Otros donde una 
madre debe criar sola a sus hijos tras la muerte de su marido en la guerra y su 
estado mental acaba afectando de un modo enfermizo, al tratamiento de sus 
propios hijos. El estado poco racional o poco efectivo (en la sobreprotección) 
para el bienestar de los hijos provoca que los niños acaben siendo víctimas de 
las irresponsabilidades de sus padres, de sus carencias emocionales o de sus 
decisiones poco favorables a sus hijos. 



Brumal, vol. VII, n.º 2 (otoño/autumn, 2019)

El valor metafórico del fairy tale posmoderno: personajes infantiles y fantasmas del pasado

191

Estas constantes narrativas pueden provocar distintos tipos de patro-
nes de conducta infantil reiterativos en el cine fantástico contemporáneo de 
habla hispana que tendrán su reflejo en el establecimiento de la comunicación 
con seres imaginarios o seres sobrenaturales con los cuales los personajes in-
fantiles mantienen una relación de proximidad basada en un juego que sola-
mente será superado si cumple estrictamente con las reglas establecidas del 
juego en cuestión. El patrón de conducta asociada al juego o a la superación 
de una serie de retos para llegar a una determinada meta forma parte de los 
distintos obstáculos a los que debe enfrentarse el personaje infantil en tanto 
que héroe del fairy tale, cumpliendo, de esta manera, con algunas de las fun-
ciones señaladas por Propp (1928). Así pues, para poder resultar victoriosos 
los personajes infantiles deben obedecer estrictamente las reglas del juego, 
pese a que ello implique mentir o realizar acciones que van en contra del inte-
rés propio con el fin de ir alcanzando pistas en una estructura más o menos 
laberíntica en El laberinto del fauno, la búsqueda del tesoro con claras referen-
cias a Peter Pan (1904) de J.M. Barrie en El orfanato, o bien el viaje onírico de 
Connor en Un monstruo viene a verme, cuya evasión en mundos alternativos 
podría tener como intertexto La historia interminable (1979) de Michael Ende. El 
juego narrativo es claro: cada personaje tiene una meta, un fin, un objetivo que 
desea alcanzar y una serie de pruebas que debe ir superando para alcanzarlo, 
pese a que ello conlleve esfuerzo y sufrimiento. Este viaje del héroe resulta un 
camino de aprendizaje, un rito iniciático en forma de fairy tale en el que inci-
den distintos intertextos de narraciones similares que provienen tanto de la 
tradición oral como de textos clásicos de la literatura.

Como se ha comentado anteriormente, el criterio que adoptamos para 
la selección de estas obras responde a dos constantes narrativas y temáticas: 
una primera constante se correspondería con la que podríamos denominar 
como «la maternidad social y tormentosa» en la cual tiene preponderancia 
la memoria emocional e histórica de los personajes infantiles; y una segunda 
constante que se correspondería con «la maternidad arraigada y sobrepro-
tectora» que se torna asfixiante y sempiterna y permite las transiciones fan-
tasmales entre vida y muerte y la memoria individual, es decir, los recuer-
dos traumáticos presentes en los personajes infantiles. Éstas que se 
corresponden con ejemplos seleccionados bajo el sello de los dos directores/
productores ejecutivos en un primer lugar y, en un segundo lugar, se adscri-
ben a una estructura narrativa subyacente concreta de la contemporización 
del fairy tale fantástico con valor metafórico a propósito de las películas del 
corpus seleccionado.



María Isabel Escalas Ruiz

Brumal, vol. VII, n.º 2 (otoño/autumn, 2019)192

Figura 2. Maternidad social-tormentosa y maternidad asfixiante-sempiterna

La maternidad social-tormentosa:
la memoria emocional e histórica

La maternidad asfixiante-sempiterna:
transiciones fantasmales entre vida y

muerte y la memoria individual y familiar

Trasfondo sociohistórico marcado que 
influyen en la creación del terror a través

de lo fantástico y su materialización
desde la óptica y la mirada infantil

Nos conduce a las enseñanzas que pueden 
adquirirse adoptando un esquema
narrativo del fairy tale fantástico

contemporáneo su materialización
desde la óptica y la mirada infantil

El espinazo del diablo (2001, Guillermo
del Toro) y El Laberinto del Fauno

(2006, Guillermo del Toro)

El Orfanato (2007, J.A. Bayona); Mamá
(2013, Del Toro como productor ejecutivo,
dirigida por A. Muschietti); Un monstruo

viene a verme (2016, J.A. Bayona);
El secreto de Marrowbone (2017, J.A. Bayona 

como productor ejecutivo y dirigida 
por Sergio G. Sánchez)

2.1. � La maternidad social y tormentosa y la memoria emocional e histórica  
bajo la estructura del género fantástico 

En este apartado analizamos como casos de estudio El espinazo del dia-
blo (Guillermo del Toro, 2001) y El Laberinto del Fauno (Guillermo del Toro, 
2006) pese a establecer relaciones con otras películas del corpus seleccionado 
como El Orfanato (2007) y Mamá (2013). En ellas se sigue la estructura del gé-
nero fantástico en la que el marcado trasfondo sociohistórico influye en la 
creación del terror social a través de lo fantástico y su materialización desde la 
óptica y la mirada infantil. Hablamos de «terror social» en tanto que conside-
ramos que en ambas películas puede existir una asociación entre la sociedad 
entendida como «madre creadora» de terrores sociales que, en las produccio-
nes de Del Toro, creará monstruos fascistas que tienen en los personajes infan-
tiles a sus víctimas últimas. En ese sentido, resulta evidente la traslación a una 
sociedad-país que se ve reflejada en un argumento que sin duda ayuda a la 
creación de una memoria histórica conjunta que repercute en la construcción 
de un imaginario colectivo.

Así pues, Ofelia podría ser entendida como mediadora del trauma de 
posguerra en El laberinto del fauno (Guillermo del Toro, 2006) pues es capaz de 
mostrar el dolor colectivo desde la individualidad infantil y los aprendizajes 
resilientes tras las distintas pruebas y las aventuras en formato de cuento de 
tradición oral que va superando a lo largo de la película. El pasado traumático 
se presenta a través de los franqueables límites del juego fantástico con capa-



Brumal, vol. VII, n.º 2 (otoño/autumn, 2019)

El valor metafórico del fairy tale posmoderno: personajes infantiles y fantasmas del pasado

193

cidad metafórica mediante la yuxtaposición de lo fantástico y las convencio-
nes narrativas de los cuentos de hadas. La evasión fantástica muestra la acep-
tación del horror del pasado, la memoria basada en un sustrato histórico 
doloroso en un pacto de silencio revelado a la audiencia. La posguerra civil 
española y sus efectos serán, pues, planteados desde el punto de vista del 
imaginario infantil que recorre los diferentes puntos de una guerra y de sus 
efectos: hambre, violencia, machismo, niños sin escuela, guerra.

De acuerdo con Pastor (2011: 423) existe la convención de que cada 
irrupción del mundo mágico va precedida de un suceso ocurrido en el mundo 
real. Existe un paralelismo o analogía entre el mundo real y el mundo mágico 
de Ofelia, de acuerdo con Pastor (2011: 392): «Del Toro recurre a la yuxtaposi-
ción del mundo real y fantástico para lograr su propósito, pero, a su vez, cons-
truye un elocuente paralelismo entre la representación de la monstruosidad 
(...) para cuestionar y reevaluar la establecida y respetada hegemonía patriar-
cal y sus consecuencias sobre el individuo».

2.1.1.  Aislamiento y evasión

La posguerra de El laberinto del fauno representa a través del personaje 
de Ofelia a los llamados «niños de nadie», a los expósitos de posguerra, niños 
huérfanos, sin escolarizar, desamparados a la merced del destino, al igual que 
sucederá con los «hijos de los rojos» de El espinazo del diablo. En el caso de 
Mamá, las hermanas viven aisladas, de forma extrema, de la sociedad, entron-
cando con la imagen del enfant sauvage en la que el desamparo no solamente se 
da por parte de las figuras paternas sino por una estructura social de la que no 
participan las protagonistas. La única fuente de afecto es la compañía de ese 
ser sobrenatural al cual imitan y que, por aprendizaje vicario, asocian a la figu-
ra maternal. En el cine de Bayona, concretamente en El orfanato y Un monstruo 
viene a verme, los protagonistas infantiles masculinos carecen de la figura pater-
na, aunque conviven y desarrollan habilidades resilientes debido a un fuerte 
vínculo con la madre. Así, mientras en las dos películas de Bayona asistimos a 
la presencia de la madre, en El laberinto y Mamá la orfandad es completa.

Por una parte, en El laberinto del fauno, la protagonista debe superar 
una serie de pruebas de cuyo éxito dependerá su transición a un estado de 
desarrollo y de madurez personal propio de la adolescencia y el abandono 
de la infancia. Estas pruebas se endurecerán a medida que se desarrolle la 
película con el consecuente estado de debilidad física o enfermedad de la(s) 



María Isabel Escalas Ruiz

Brumal, vol. VII, n.º 2 (otoño/autumn, 2019)194

respectiva(s) madre(s), por embarazo en la primera y, si establecemos un 
puente comparativo con Un monstruo viene a verme de Bayona, con el avance 
de la enfermedad de la madre. Por tanto, en El laberinto del fauno y en Mamá, 
todos los protagonistas infantiles sufrirán en algún momento la ausencia 
doble de las figuras tanto de la madre como del padre, dejándolos en un 
estado de orfandad total. Una orfandad que, sin embargo, se contrarrestará 
con la existencia de figuras de apoyo como la criada en El laberinto y los tíos 
en Mamá que se convertirán en la única vía de escape hacia un futuro que se 
dibuja incierto.

Así, tal como señala Gómez López-Quiñones (2009: 74), desvelar la 
función de los personajes infantiles resulta esencial para poder explorar y 
analizar las problemáticas subyacentes a nivel de constantes temáticas de la 
memoria social de una etapa monstruosa de su historia, así como de la me-
moria individual y familiar que genera máscaras de monstruosidad asocia-
das a la infancia. Por tanto, se establece una dicotomía en la conceptualiza-
ción de la infancia romántica en El laberinto del fauno la cual entraña la 
representación de voces disonantes en el que se puede apreciar un universo 
simbólico con un sustrato histórico de la época de posguerra española, tras 
la Guerra Civil. Un contraste entre estos dos mundos, el histórico y el fantás-
tico, remarcado por Gómez López-Quiñones (2009) y Pastor (2011). 

El laberinto del fauno y El orfanato comparten los niños como epicentros 
narrativos y como sujetos expuestos a una situación dolorosa por el contexto 
familiar y el contexto sociohistórico en el que los traumas del pasado y la me-
moria sirven de catalizadores del sufrimiento del presente a través de la iden-
tidad infantil. En El Orfanato asistimos a la evolución del trauma individual de 
Simón —su grave enfermedad y la consecuente creación de amigos imagina-
rios que, en realidad, son fantasmas infantiles del pasado y compañeros de 
juego de su propia madre cuando creció en el Orfanato del Buen Pastor— al 
trauma colectivo por el descubrimiento del dolor por el asesinato de los niños 
a manos de Benigna. Estos huérfanos que no habían tenido la suerte de ser 
adoptados, al morir quedaron en el más absoluto olvido continuando su visi-
bilización social al transformarse en fantasmas en busca de justicia a través de 
la figura de Simón y del juego que le proponen. Este juego se convertirá, pues, 
en el nexo entre la infancia viva representada por Simón, y la infancia muerta 
encarnada por los cinco compañeros de la institución y por Tomás, el hijo de 
Benigna que murió ahogado en las grutas. 

En El laberinto del fauno, por su parte, asistimos al trauma individual de 
Ofelia tras el dolor por la desaparición de su padre tras la Guerra Civil y a un 



Brumal, vol. VII, n.º 2 (otoño/autumn, 2019)

El valor metafórico del fairy tale posmoderno: personajes infantiles y fantasmas del pasado

195

proceso de orfandad absoluta después de la muerte de su madre al dar a luz. 
Este trauma individual alcanza distintas analogías con el contexto sociohistó-
rico en el que se ambienta la película, tiempo de posguerra en la que los niños 
huérfanos también quedaban en un desamparo social y cuyo futuro incierto 
podía desembocar en destinos trágicos y sus muertes silentes caían en el olvi-
do en tanto que no habría nadie que les recordara.

2.1.2. � La caída de la(s) máscara(s): la descomposición de la identidad infantil 
fantasmal-monstruosa 

Tanto en El espinazo del diablo como de El laberinto del fauno asistimos a 
la caída de la(s) máscara(s), de la descomposición física de la monstruosidad 
infantil tanto del fantasma en estado de descomposición de Santi tras ser aho-
gado en la fosa por Jacinto, en el primer caso, como la malformación cubierta 
por un saco de Tomás, en el segundo caso. Estos niños abandonados por las 
consecuencias de la guerra y carentes de referentes parentales se sitúan a mer-
ced de otros adultos, de los cuales reciben un trato vejatorio y violento, pues 
acaban siendo envenenados en El orfanato, o asesinados en El espinazo del dia-
blo. En este sentido, son importantes las aportaciones de Lázaro-Reboll (2007) 
desde una perspectiva de articulación del género fantástico y un enfoque 
transnacional, y, de manera especial, las de González Dinamarca (2015: 102) 
quien afirmará que «los adultos cubren y esconden a los niños monstruosos, 
para intentar mantener el orden en el mundo exterior, pues son incapaces de 
hacerse cargo de ellos».

Esto es así tanto en la creación de monstruos de la guerra en el marca-
do contexto sociohistórico de la guerra civil española en El espinazo del diablo 
y en El laberinto del fauno como en la situación en la que los adultos son los 
responsables de su propia crueldad con respecto a los niños y/o sus hijos: 
por su desatención, por sus carencias, por promesas incumplidas y por su 
desprotección, que puede conducir precisamente a su enfermedad, pérdida 
y tragedia. 

Así pues, la monstruosidad infantil que se plasma exactamente en el 
rostro de ambos no es más que la somatización de las culpas adultas. Es decir, 
su apariencia monstruosa es causa y consecuencia de la representación de la 
crueldad y de la maldad adulta, que desea ocultar la culpa de sus acciones en 
la representación monstruosa de los personajes infantiles fantasmales. No 
obstante, la crueldad se hace latente no sólo con la violencia adulta, mucho 



María Isabel Escalas Ruiz

Brumal, vol. VII, n.º 2 (otoño/autumn, 2019)196

más tangible en El espinazo del diablo y más sutil en El orfanato, sino también en 
su actitud de indiferencia y menosprecio a la vida de los niños abandonados 
allí presentes, sin que nadie los eche de menos, sujetos al desamparo y la des-
protección. Es, entonces, cuando la representación de la monstruosidad infan-
til acaba siendo depositaria de la culpa de las acciones adultas. La monstruo-
sidad de los personajes de Santi y de Tomás es la muestra de la culpa adulta 
que, de forma paradójica por las características de su apariencia, parece ocu-
par un rol generador de lo sobrenatural, lo fantástico y lo temible cuando, en 
realidad, son víctimas de los adultos que supuestamente ocuparían un rol 
parental. En el caso de Simón de El orfanato, su madre Laura podría conside-
rarse como bondadosa y a la vez negligente en tanto que desatiende en algu-
nos momentos a su hijo Simón enfermo para intentar atender supuestamente 
a los hijos de los demás.

Estos personajes infantiles están sujetos a un doble desamparo: un des-
amparo emocional en tanto que viven una situación de orfandad ocasionada 
por la guerra en la que carecen de sus padres y un desamparo material en 
tanto que el Orfanato sería supuestamente su lugar y espacio de protección, 
algo parecido al dibujo de un soñado hogar y lugar de seguridad y protección 
que acaba convirtiéndose, metafóricamente, en su propia tumba por culpa de 
los adultos que no son capaces o no desean cuidarles y protegerles. 

2.2. � La maternidad asfixiante y sempiterna: las transiciones fantasmales  
entre vida y muerte 

El orfanato, Mamá, Un monstruo viene a verme y El secreto de Marrowbone 
desarrollarán argumentos en los que la casa, es decir, el espacio, se convertirá 
en un personaje que simbolizará o encarnará a la madre y/o a la familia y, por 
extensión, a la memoria individual y familiar.

De este modo, estamos frente al concepto de maternidad asfixiante se-
gún el cual el amor de una madre transgrede toda norma y todo límite espa-
ciotemporal, y permite las transiciones que se establecen entre la vida y la 
muerte, aunque conduzca indefectiblemente a una sobreprotección asfixiante 
con respecto a los hijos. 

En este conjunto de películas se hace hincapié en la constante narrativa 
y temática de la huella en la memoria individual de los personajes protagonis-
tas infantiles de las heridas, cicatrices y memoria familiar. En ese sentido, pa-
rece claro que la familia y los padres constituyen los primeros referentes de las 



Brumal, vol. VII, n.º 2 (otoño/autumn, 2019)

El valor metafórico del fairy tale posmoderno: personajes infantiles y fantasmas del pasado

197

vidas de sus hijos. Sin embargo, tan importante resulta la marca emocional 
por la presencia, como la herida que puede causar la carencia afectiva. 

2.2.1. � Carlos (El espinazo del Diablo, 2001), Simón (El Orfanato, 2008) y Ofelia 
(El Laberinto del Fauno, 2006): personajes catalizadores de traumas  
del pasado

En El espinazo del diablo los niños que viven en el orfanato de Santa Lu-
cía son hijos de los «rojos» de la guerra civil española. Han sido abandonados, 
arrebatados de sus padres y desprendidos de cualquier figura que pueda con-
siderarse como sustituta de estos referentes, y estando al cuidado de unos 
adultos del bando republicano que, con dificultades, pueden proporcionarles 
un techo, algo de alimento. No obstante, éstos reciben un trato violento por 
parte de Jacinto, quien en su momento fue uno de esos niños abandonados. 
Jacinto siempre se sintió solo, apartado del resto de niños y quiso ejercer su 
poder como forma de satisfacer su vacío afectivo, el de no tener a nadie que 
llorase si moría, ni familia ni espejismo de amigos allí dentro. Es él quien pre-
tende ejercer el control y oprimir a los más débiles y vulnerables, como tam-
bién sucede con el capitán Vidal en El laberinto del fauno. Ambos representan, 
en suma, a una figura autoritaria que pretende controlar a uno de los colecti-
vos más vulnerables y que menor objeción puede poner a su voluntad en una 
sociedad sujeta a los terrores y consecuencias de lo que supone una guerra. 

En ese sentido, desde nuestro punto de vista, los adultos acaban repre-
sentando un autoritarismo férreo con una supuesta educación franquista que 
conduce a un incremento de la victimización de los personajes infantiles tanto 
por parte de los adultos, como por parte de una sociedad en guerra que lo 
consiente y de un estado que lo permite. El niño monstruoso-fantasmal que 
constituye Santi promulga y recoge lo que en la cultura popular se conoce 
como «el espinazo del diablo», es decir, aquellos niños que no deberían haber 
nacido nunca, según le explica el Dr. Casares a Carlos, el niño médium capaz 
de ver a Santi, el niño-monstruoso fantasmal. 

En El orfanato pasamos de un trauma individual de Simón y su enfer-
medad al trauma colectivo. El primero tiene como consecuencia la creación de 
amigos imaginarios que, en realidad, son fantasmas infantiles del pasado y 
compañeros de juego de su propia madre cuando creció en el «Orfanato del 
Buen Pastor»; el segundo se traducirá en el dolor por el asesinato de los niños 
a manos de Benigna. 



María Isabel Escalas Ruiz

Brumal, vol. VII, n.º 2 (otoño/autumn, 2019)198

2.2.2. � La casa alberga monstruos de los que no podemos huir: vínculos 
paternales-fantasmales amenazantes en Mamá (2013) y El secreto  
de Marrowbone (2017)

Parece indudable que la casa actúa como personaje en estas representa-
ciones, pues alberga los fantasmas de los padres que no han dejado huir a sus 
hijos. Los padres fantasmales acaban siendo los que, quedándose al lado de sus 
hijos, acaban atormentando su existencia. Esta idea se ve ejemplificada espe-
cialmente en Mamá y en El secreto de Marrowbone. En la primera, la madre es 
incapaz de dejar ir a sus hijas tras su muerte. Su presencia inquietante irrumpe 
como en el caso de Charlie, el fantasma amenazante que representa la figura 
del padre de los cuatro hermanos. Éstos tuvieron que huir porque la presencia 
fantasmal suponía una violenta amenaza para su vida y la de su madre, quien 
también acabó muriendo. En ese sentido, los hijos acaban siendo víctimas de 
sus propios padres, quienes no les dejan vivir sus vidas tal como señala acerta-
damente (Olney, 2014: 379): «Children clearly figure as victims, innocent casua-
lities of their parent’s wickedness, insanity or inattention».

En consecuencia, la casa como un personaje más en la estructura narrati-
va de las películas seleccionadas (García, 2015) y que representaría el espacio de 
seguridad, protección, la fortaleza donde esconderte de los peligros y los terro-
res del exterior se acaba convirtiendo en un lugar hostil donde el hogar acaba 
siendo la propia tumba. De nuevo, en los distintos espacios de lo fantástico en 
todas las películas analizadas subyace tanto la memoria histórica y emocional 
como la memoria individual y familiar: los orfanatos en El espinazo del diablo y 
El orfanato; la casa abandonada de Marrowbone que sirve como guarida a los 
hermanos en su huida de en El secreto de Marrowbone, o la readaptación a un 
segundo hogar con otros referentes familiares próximos que sustituyen a las fi-
guras parentales como los tíos en Mamá y la abuela en Un monstruo viene a verme.

En Mamá subyace el concepto de que el amor maternal transgrede toda 
norma y todo límite entre el mundo de los vivos, los muertos y los entes fan-
tasmales y espectrales con los que se comparten espacios de vida (o de lo que 
fueron espacios de vida compartidos en un pasado). Victoria y Lilly son dos 
hermanas que viven en una cabaña abandonada y casi en ruinas después de 
escaparse y desaparecer de la urbanización donde vivían con su enajenado 
padre, que asesinó a su madre y tuvo la intención también de matarlas. Sin 
embargo, un misterioso espectro no permitió que ocurriera y se encargó de 
cuidarlas en una casa abandonada del bosque durante cinco años subsanan-
do, en cierto modo, su traumática infancia. 



Brumal, vol. VII, n.º 2 (otoño/autumn, 2019)

El valor metafórico del fairy tale posmoderno: personajes infantiles y fantasmas del pasado

199

De este modo, el espectro asume a priori el rol de madre y se convierte 
en la única fuente de afecto a la que aferrarse y también en el único modelo de 
comportamiento para las niñas durante sus primeros años de vida. Por imita-
ción, éstas adoptan conductas propias que las acercan al mito del niño salvaje 
alejado de la civilización y de las normas sociales y con una compleja educa-
ción e integración posterior. Si bien su patrón de comportamiento no puede 
asimilarse al de un animal, las niñas imitan aquello que ven, sienten y presien-
ten a partir del espectro al que ambas llaman «Mamá» dentro en un entorno 
aislado que solo abandonarán cuando son descubiertas, tras una intensa bús-
queda, por su tío Lucas y su novia Annabel quienes las acogerán e intentarán 
crear un hogar con ellas.

Las hermanas podrían concebirse como víctimas de la pérdida de sus 
padres; pero a la vez son generadoras de una sensación de extrañeza y de 
misterio en las escenas en las que se muestran los dibujos que pintan por las 
paredes con figuras aparentemente humanas deformadas, e incluso, del mie-
do que provocan en Annabel, al jugar con el fantasma moviéndose de forma 
violenta por la habitación y riendo de forma perversa. Ese comportamiento 
extraño2 y también puede ligarse, como hemos comentado anteriormente, con 
la predisposición y habilidad de los personajes infantiles a comunicarse con 
seres sobrenaturales. Así se muestra en el momento en que, tras un accidente 
provocado por las fuerzas del fantasma que se manifiestan a través de las 
mariposas que aparecen en la pared, Lucas permanece en el hospital y enton-
ces es Annabel quien, en una aparente lucha por ocupar un rol materno, se 
enfrenta involuntariamente con el fantasma al que las niñas llaman «Mamá». 
Prueba de ello son las declaraciones que Victoria, la niña mayor, le hace a An-
nabel cuando rechaza sus caricias o muestras de afecto por miedo a las nega-
tivas reacciones de un fantasma-madre extremadamente posesivo y casi ubi-
cuo ya que en una terapia psiquiátrica se desvela que el fantasma vive en las 
paredes que es capaz de atravesar. 

Y también se nos avanzarán indicios que permitirán conocer la identi-
dad y origen del fantasma. Por una parte, el tío Lucas, a través del sueño in-
ducido por su hermano fallecido mientras está en coma en el hospital, tendrá 
la visión de que éste le pide que cuide de las niñas y le señala el bosque, a 
modo de advertencia de la presencia fantasmal. Por otra parte, Annabel entra 
en un estado de ensoñación en el cual regresa al pasado donde es capaz de 
adoptar una posición observadora en la que se ve una mujer cuyo impactante 

2  Este comportamiento conecta con el concepto freudiano de lo que interpretaríamos como lo familiar 
conocido —unheimlich/uncanny. 



María Isabel Escalas Ruiz

Brumal, vol. VII, n.º 2 (otoño/autumn, 2019)200

y enfermo rostro se refleja en un espejo para revelarnos su identidad ahora 
fantasmal y su historia: el robo de un bebé y la acción de arrojarse por un 
acantilado junto con el bebé, quien sobrevivió. Estas visiones son interpreta-
das como ataques que, a su vez, se han visto materializados no solo a nivel 
emocional sino también físico, y que otorgan mayor precisión argumental jun-
tamente con los descubrimientos que realiza el investigador, las grabaciones 
de la terapia de Victoria, las fotos de la cabaña abandonada, los dibujos y los 
juegos infantiles hasta que, finalmente, se produce el encuentro de Annabel y 
Lucas con el fantasma de «Mamá» que lo único que desea es proteger a lo que 
ella considera sus hijas.

Un enfrentamiento en el que la figura fantasmal desea arrebatar la vida 
de las niñas no como agresión sino como necesidad de cerrar el ciclo que empe-
zó con su muerte y donde la muerte de las niñas supone que estén con ella, su 
madre, eternamente. En un final poético, la pequeña Lilly decide no apartarse 
de la que ella considera su figura materna acompañando al espectro al acantila-
do y ocupando el lugar del hijo muerto, mientras Victoria decidirá agarrarse a 
la vida mundana que le ofrecen Lucas y Annabel. De este modo, la película, 
aparentemente asimilada al género del terror se transformará en una actualiza-
ción de un fairy tale cuyo mensaje no es otro que la constatación de que los lazos 
maternales van más allá de los límites conocidos, incluido el sobrenatural.

En el caso de El secreto de Marrowbone (2017) la unión familiar entre los 
hermanos parece ser un vínculo de sangre que les permitirá sobrevivir bajo su 
lema «Nada, nadie, nunca nos separará». Éstos residen en una alejada casa 
abandonada de la América rural de 1969 tras huir de Inglaterra intentando 
dejar atrás una vida marcada por un padre violento y criminal y con la espe-
ranza de tener una nueva oportunidad de vida donde nadie les conozca. La 
madre, Rose, enferma y muere inesperadamente dejando a sus hijos solos, 
desamparados y sin recursos. Los hijos deciden enterrar a su madre en el jar-
dín y mantener en secreto su trágica pérdida con el fin de evitar que les sepa-
ren y les obliguen a volver a Inglaterra. Su nueva y desoladora situación esta-
rá marcada por una presencia que reside en la casa y que Sam, el hermano 
más pequeño, es capaz de percibir y de alertar. Los hermanos han tenido que 
hacer frente a una entidad monstruosa que se esboza como un conocido y 
acechante «fantasma» del pasado, que es su propio padre, y se esconde entre 
las paredes. Su presencia se evita con la ausencia de los cristales de los espejos.

La casa se configura como un cuidado personaje cuya decadencia gra-
dual conecta con la inminente destrucción metafórica, es decir, paralelamente 
al desarrollo de los personajes y, concretamente, con las batallas interiores del 



Brumal, vol. VII, n.º 2 (otoño/autumn, 2019)

El valor metafórico del fairy tale posmoderno: personajes infantiles y fantasmas del pasado

201

hermano mayor de los Marrowbone, Jack. En la casa ha habido y existen hue-
llas de la muerte. La enfermedad de su madre, las acciones pasadas traumáti-
cas y, en suma, la decrepitud humana, residen en ella. No obstante, en este 
mismo escenario cohabitan el amor incondicional de los hermanos y su deseo 
por estar siempre juntos pese al acecho de lo innombrable. Es por ello que en 
la casa los hermanos tienen su propia fortaleza simbólica, un lugar dotado de 
capacidad de recuerdo o rememoración feliz de la infancia, de arraigo a una 
experiencia de vida que reside en el recuerdo y representa un lugar de protec-
ción, un límite que separa la peligrosidad de la realidad y aparta el paso del 
tiempo, deteniéndolo en una utópica atemporalidad feliz que se desvanece 
durante el transcurso del film.

El juego del umbral en el film convierte experiencias traumáticas pero 
ordinarias en extraordinarias desde el momento en que la madre Rose marca 
la separación de espacios al entrar en la casa, haciendo hincapié en que a par-
tir de ese momento en que los hijos crucen la línea, todo va a cambiar. Los 
padres son son los fantasmas de sus propios hijos, quienes deben aprender a 
lidiar en vida con lo sobrenatural haciendo del uso de la estructura del fairy 
tale contemporáneo una estrategia de resiliencia en clave fantástica. 

3.  Conclusiones

A través del análisis del corpus de películas seleccionadas podemos 
concluir que los protagonistas infantiles pueden ser concebidos como agen-
tes de lo fantástico y figuras destacadas en la historia del cine contemporá-
neo de habla hispana, que bebe de precedentes nacionales e internacionales. 
En ellas se mezclan elementos de terror y elementos fantásticos que juegan 
con recursos tradicionalmente asociados a lo maravilloso y a la vigencia del 
género del fairy tale en el cine contemporáneo de habla hispana. En ese sen-
tido, nuestro trabajo pretende contribuir con la definición de fairy tale pos-
moderno la cual, desde nuestro análisis, podría ser concebido como un rela-
to protagonizado por personajes infantiles como epicentro narrativo insertos 
dentro de problemáticas familiares y/o sociales en los que se transgrede la 
noción de familia y donde irrumpe lo fantástico. Los elementos de lo fantás-
tico en las distintas películas están dotados de un valor metafórico que pro-
porciona enseñanzas vitales mediante el planteamiento de constantes temá-
ticas contemporáneas donde la ausencia de un hogar o la orfandad, real o 
simbólica, se hacen eco. 



María Isabel Escalas Ruiz

Brumal, vol. VII, n.º 2 (otoño/autumn, 2019)202

Así pues, los protagonistas infantiles son los héroes/heroínas que se en-
frentan a un oponente real o sobrenatural con un motivo que les conduce a an-
helar un objeto de deseo relacionado con una carencia afectiva o con el tipo de 
relación de los vínculos parentales o las proyecciones de éstos y es ayudado por 
la intervención de un agente o elemento de lo fantástico, tales como seres sobre-
naturales que raptan a los niños; el héroe o heroína que es guiada por un fauno, 
el fantasma que se aparece al protagonista para que interceda y permita zanjar 
un tema que quedó pendiente en vida. Éstos, pues, pueden funcionar como 
nexos de comunicación entre el pasado y el presente y ser mediadores de la 
memoria colectiva a nivel histórico y de la memoria individual, en tanto que 
permiten la exploración de traumas o heridas emocionales con un anclaje en el 
pasado personal. Además de ello, el elemento fantástico es una vía metafórica 
de resiliencia infantil, de monstruosidad infantil en la que subyace la irrespon-
sabilidad adulta y, en suma, a la concepción de lo fantástico como un lugar de 
evasión de una realidad que se dibuja, en nuestros personajes, como cruel.

En conclusión, asistimos a una contemporización del fairy tale posmoder-
no en el cine de habla hispana que se materializa de modos distintos, depen-
diendo de los sellos de sus directores. Del Toro nos permite irrumpir en lo fan-
tástico mediante personajes infantiles que están sujetos a una figura de poder, 
en cierto modo, tirana y poco afectiva en tanto que referente parental que susti-
tuye la orfandad de sus personajes y utiliza el elemento de la monstruosidad 
adscrita a momentos históricos y bélicos concretos y a figuras que las proyectan. 
En el caso de Bayona nos adentra en los códigos de lo fantástico a través de la 
mirada infantil en la que el aquello que prepondera es un concepto de materni-
dad asfixiante, es decir, la maternidad que transgrede todos los límites espa-
cio-temporales y, con ello, implica el elemento fantástico y sobrenatural que in-
fluye en la construcción de los distintos personajes infantiles y que está sujeto, 
también, a un valor metafórico en tanto que éstos aprenden a superar su estado 
de orfandad real o simbólica y a crecer pese a las adversidades donde sus pro-
pios padres pueden llegar a ser los culpables de su sufrimiento.

Bibliografía

Aldana Reyes, Xavier (2017): Spanish Gothic. National Identity, Collaboration and Cultural 
Adaptation, Palgrave, London.

Amenábar, Alejandro (dir.) (2011): Los otros, Sogezine, EE.UU.
Arnold, Sarah (2013): Maternal Horror Film: Melodrama and Motherhood, Palgrave, London.



Brumal, vol. VII, n.º 2 (otoño/autumn, 2019)

El valor metafórico del fairy tale posmoderno: personajes infantiles y fantasmas del pasado

203

Bacchilega, Cristina (2013): Fairy tales transformed? Twenty-first century adaptations & 
the politics of wonder, Wayne State University Press, Detroit. 

Bayona, Juan Antonio (dir.) (2007): El orfanato, Warner Bross, EE.UU.
— (2016): Un monstruo viene a verme, Universal Pictures, EE.UU.
Del Toro, Guillermo (dir.) (2001): El espinazo del diablo, Canal+España/Good Machine, 

EE.UU.
— (2006): El laberinto del fauno, Esperanto Films, EE.UU.
Falassi, Alessandro (1980): Folklore by the Fireside: Text and Context in the Tuscan Veglia, 

University of Texas Press, Austin. 
García Sánchez, Sergio (dir.) (2017): El secreto de Marrowbone, Universal Pictures, EE.UU.
García, Patricia (2015): Space and Postmodern Fantastic in Contemporary Literature. The 

Architectural Void, Routledge, New York and London.
Gómez, Iván (2017): «Cine: 1960-1980», en David Roas (dir.): Historia de lo fantástico en 

la cultura española (1900-2015), Iberoamericana/Vervuert, Madrid/Frankfurt, 
pp. 143-173.

Gómez López-Quiñones, Antonio (2009): «Hadas, maquis y niños sin escuela: la infan-
cia romántica y la Guerra Civil en El laberinto del fauno», Vanderbilt e-Journal of 
Luso-Hispanic Studies, núm. 5, pp. 1547-5743. 

González Dinamarca, Rodrigo (2015). «Los niños monstruosos en El orfanato de Juan 
Antonio Bayona y Distancia al rescate de Samanta Schweblin», Brumal. Revista de 
Investigación sobre lo Fantástico, vol. III, núm. 2, pp. 89-106.

Greenhill, Pauline, and Sidney Eve Matrix (2010): Fairy Tale Films, Utah State Univer-
sity Press, Logan, Utah.

Greimas, Algirdas (1976): Semántica Estructural, Gredos, Madrid.
Holbek, Bengt (1998): Interpretation of Fairy Tales: Danish Folklore in a European Perspective, 

Academia Scientiarum Fennica, Helsinki.
Lázaro-Reboll, Antonio (2012): Spanish Horror Film, Edinburgh University Press, Edin-

burgh.
— (2007): «La recepción transnacional de El espinazo del diablo (Guillermo del Toro 

2001)», Hispanic Research Journal, núm. 8/1, pp. 39-51. 
Lebeau, Vicky (2008): Childhood and cinema, Reaktion Books, London. 
Lie, Nadia (2009): «Monstruos y espectros en el imaginario cinematográfico de la pos-

guerra civil española: El espíritu de la colmena y El laberinto del fauno», en Euge-
nia Houvenaghel e Ilse Logie (eds.), Alianzas entre historia y ficción: Homenaje a 
Patrick Collard, Dr. Oz; Ginebra, pp. 259-69. 

Lury, Karen (2010): The Child in Film. Tears, Fears and Fairy Tales, Tauris, London. 
Molina, María Elisa (2006): «Transformaciones Histórico Culturales del Concepto de 

Maternidad y sus Repercusiones en la Identidad de la Mujer», Psykhe, núm. 
15/2, pp. 93-103. 

Muschietti, Andrea (dir.) (2013): Mamá, Universal Pictures, EE.UU.
Olney, Ian (2014): «Spanish Horror Cinema», en Harry M. Benshoff (ed.), A Companion 

to the Horror Film, Wiley Blackwell, Oxford, pp. 365-405.
Olson, Debbie, and Andrew Scahill (2014): Lost and Othered Children in Contemporary 

Cinema, Lexington Books, Maryland. 



María Isabel Escalas Ruiz

Brumal, vol. VII, n.º 2 (otoño/autumn, 2019)204

Pastor, Brigida M. (2011): «La bella y la bestia en el cine laberíntico de Guillermo del 
Toro: El espinazo del diablo (2001) y El laberinto del fauno (2006)», Arbor, núm. 
187/748, pp. 391-400. 

Propp, Vladimir (1928/1968): Morphology of the folk tale, University of Texas Press, Austin.
Rowan-Legg, Shelagh (2016): The Spanish Fantastic: Contemporary Filmmaking in Horror, 

Fantasy and Sci-Fi. I.B. Tauris, Croydon. 
Roas, David (2006): De la maravilla al horror. Los inicios de lo fantástico en la cultura espa-

ñola (1750-1860), Mirabel Editorial, Vilagarcía de Arosa.
— (2009): «Lo fantástico como desestabilización de lo real: elementos para una defini-

ción», en Teresa López-Pellisa y Fernando Ángel Moreno Serrano (ed.), Ensayos 
sobre ciencia ficción y literatura fantástica: actas del Primer Congreso Internacional de 
literatura fantástica y ciencia ficción, Madrid: Asociación Cultural Xatafi, pp. 94-120.

— (2011): Tras los límites de lo real. Una definición de lo fantástico, Páginas de Espuma, 
Madrid.

Rodero, Jesús (2015): «¿Un cuento de hadas subversivo o conservador?: monstruos, 
autoridad e insumisión en El Laberinto del Fauno de Guillermo del Toro», Bru-
mal. Revista de Investigación sobre lo Fantástico, vol. III, núm. 2, pp. 35-54. 

Sánchez-Biosca, Vicente (2006): Cine y guerra civil española: del mito a la memoria, Alianza 
Editorial, Madrid. 

Sánchez Trigos, Rubén (2017): «Cine: 1990-2015», en David Roas (dir.), Historia de lo 
fantástico en la cultura española (1900-2015), Iberoamericana/Vervuert, Madrid/
Frankfurt, pp. 265-287.

Smith, Paul Julian (2007): «Pan’s Labyrinth (El laberinto del fauno)», Film Quarterly, 
núm. 60/4, pp. 4-9.

Stewen, Christian (2014): «Childhood, Ghosts Images, and the Heterotopian Spaces 
of Cinema: The Child as Medium in The Others», en Debbie Olson and An-
drew Scahill (eds.), Lost and Othered Children in Contemporary Cinema, Lexington 
Books, Maryland. 

Todorov, Tzvetan (1970): Introducción a la literatura fantástica, Editorial Premia, México.
Zipes, Jack (2010): «Foreword Grounding the Spell. The Fairy Tale Film and Transfor-

mation», en Pauline Greenhill and Eve Matrix (eds.), Fairy Tale Films, Utah State 
University Press, Logan, Utah, pp. ix-xiii.

— (2011): The enchanted screen: the unkown history of fairy-tale films, Routledge, New York.
— (2012): The irresistible fairy tale: the cultural and social history of a genre, Princeton Uni-

versity Press, New Jersey. 


