
219

B R U M A L
Revista de Investigación sobre lo Fantástico
Research Journal on the Fantastic

DOI: https://doi.org/10.5565/rev/brumal.840
Vol. IX, n.º 2 (otoño/autumn 2021), pp. 219-227, ISSN: 2014-7910

A proposta de The Monster Theory 
Reader é ambiciosa: uma antologia de en-
saios dedicados ao que seria um novo 
campo de estudos, englobado pelo termo 
«monster theory». Partindo do influente 
«Monster Culture (Seven Theses)» (1996), 
que abre o volume na condição de pedra 
fundamental dessa hipotética «teoria dos 
monstros», Jeffrey Andrew Weinstock de-
fende que o ensaio seminal de Jeffrey Je-
rome Cohen foi responsável por agluti-
nar ideias dispersas e criar os parâmetros 
necessários para que, em uma perspecti-
va foucaultiana, se fundasse um modo de 
análise dos monstros como reflexos de 
ansiedades e desejos culturais, como me-
canismos de controle social, e como loci 
potenciais de resistência de paradigmas 
opressores.

Weinstock, professor da Central Mi-
chigan University e editor do Journal of the 
Fantastic in the Arts, propõe, em sua apre-
sentação, uma genealogia da teoria dos 
monstros que procura dar conta da disper-
são do estudo acadêmico sobre monstruo-
sidades, dada a natureza transdisciplinar e 
transnacional de tais estudos. O livro se 
propõe oferecer um conjunto de ferramen-
tas de trabalho para pesquisadores e estu-
dantes através de uma seleção interdisci-
plinar. Afinal, questões como o que são os 

monstros, de onde vêm, o que significam, e 
quais as suas funções sociais têm sido le-
vantadas por filósofos, teólogos, psicólo-
gos, médicos e críticos culturais há séculos, 
em contextos que vão desde estudos me-
dievais até a ecocrítica contemporânea, re-
velando assim o forte caráter transhistóri-
co desse campo de estudos.

Considerando as variações históri-
cas, etimológicas e genealógicas do termo, 
Weinstock propõe uma definição geral de 
monstros como sendo aqueles seres que 
não deveriam existir de acordo com o en-
tendimento que se tem sobre o mundo e 
seu funcionamento em um dado contexto. 
Porém, a existência desses seres, mesmo 
que somente no plano do imaginário, aba-
la e perturba os paradigmas de uma cul-
tura. A atribuição da condição de mons-
truosidade a um ser é, portanto, um 
fenômeno localizado no tempo e no es-
paço, e muito do que já foi considerado 
monstruoso deixou de ser quando as cate-
gorias de pensamento que dão conta do 
mundo absorveram a condição não natu-
ral do ser que se julgava monstruoso. É 
nesse sentido que os monstros produzem 
uma ansiedade extrema, que só pode ser 
aplacada com a «resolução» de sua exis-
tência: ou ele é absorvido ou precisa ser 
erradicado.

Jeffrey Andrew Weinstock (ed.), The Monster Theory Reader, University of Minneso-
ta Press, Minneapolis, 2020. ISBN 978-1-5179-0524-8 (hardcover); 978-1-5179-0525-5 
(paperback).



Reseñas

Brumal, vol. IX, n.º 2 (otoño/autumn, 2021)220

Para Weinstock, a principal dife-
rença entre as teorias da monstruosidade 
contemporâneas e as do passado reside no 
fato de que, atualmente, «monstro» é pen-
sado como uma categoria socialmente 
construída, a refletir ansiedades e desejos 
culturalmente específicos. É significativa, 
por exemplo, a tendência moderna —que 
se observa pelo menos desde Frankenstein 
(1818), de Mary Shelley— de se dar voz aos 
monstros, e de se refletir sobre o que há de 
normal na monstruosidade e de monstruo-
so na normalidade. Essa condição ambígua 
rege o modo como empregamos a palavra 
monstro e torna a retórica da monstruosida-
de uma poderosa ferramenta de manipu-
lação de massas e de promoção de agendas 
políticas. Weinstock pensa em Foucault 
como um marco importante da teoria dos 
Monstros, por inaugurar uma reflexão so-
bre o uso do termo como um mecanismo 
de controle social e de opressão.

A primeira seção do livro, intitula-
da «Caixa de ferramentas» (The Monster 
Theory Toolbox), agrupa textos que forne-
cem os principais conceitos e a terminolo-
gia das teorias dos monstros, começando 
por Das Unheimliche (1919), de Sigmund 
Freud. Naquele que é o texto mais antigo 
da coletânea, chama-se atenção para uma 
categoria do assustador que remete ao 
que nos é, simultaneamente, familiar e es-
tranho. O ensaio do fundador da psicaná-
lise tornou-se influente para as teorias do 
monstro por sua atenção ao fenômeno do 
«duplo», em que o sujeito se identifica 
com outro ser de tal forma que fica em dú-
vida sobre o seu próprio eu.

Na sequência, encontramos The 
Uncanny Valley (1970), do pioneiro da ro-
bótica Masahiro Mori. Apesar de «uncan-
ny» se referir a uma das traduções mais 
comuns do Unheimliche, o artigo de Mori 
não tem relação com o de Freud. Seu ar-
gumento central é o de que nossa afinida-
de por robôs aumenta quanto mais eles se 
parecem com seres humanos, até o mo-
mento em que o grau de semelhança pas-
sa a ser percebido como «uncanny», e tor-
na-se, portanto, monstruoso. Mori 
especula que o senso de estranheza pode 
ser instintivo nos humanos, como uma 
forma de nos proteger de ameaças ime-
diatas, e sugere que a robótica não deveria 
criar robôs tão parecidos com seres huma-
nos: evitando a semelhança, evita-se tam-
bém a sensação de estranheza.

O terceiro artigo da seção é «Approa-
ching Abjection», o capítulo inicial de Pou-
voirs de l’horreur (1980), da crítica e psicana-
lista Julia Kristeva, que define a abjeção 
como uma violenta e obscura revolta do 
ser contra uma ameaça que se situa no li-
miar do tolerável e do imaginável —e que, 
como tal, torna-se inassimilável, pois põe 
em xeque nossa visão de mundo. A con-
templação do abjeto expõe o sujeito a uma 
estranheza extrema, que lhe repugna e 
atrai justamente por parecer existir fora 
das regras da existência. O abjeto é aquilo 
que perturba a identidade e a ordem, e, 
como tal, é o conteúdo de nossos medos 
mais profundos, não porque transgrida de 
fato limites e regras, mas por ser insuporta-
velmente ambíguo —como a ideia de um 
amigo que nos apunhala.



Brumal, vol. IX, n.º 2 (otoño/autumn, 2021)

Reviews

221

Já em «An Introduction to the Ame-
rican Horror Film» (1978), o influente crí-
tico cinematográfico inglês Robin Wood 
postula como o mais importante marco da 
crítica de horror a confluência entre estu-
dos marxistas, freudianos, feministas e 
queer em torno da ideia de superação das 
estruturas e instituições ideológicas do 
patriarcado capitalista. Apostando nas 
ideias de Gad Horowitz sobre as relações 
entre as noções de repressão da psicanáli-
se e de opressão do marxismo, ele mapeia 
o cinema de horror norte-americano, 
identificando suas linhas mestras, e pro-
pondo como o filme de horror pode tanto 
ser progressista como reacionário, confor-
me trata o ser monstruoso como inerente-
mente maligno ou não.

«Fantastic Biologies and the Struc-
tures of Horrific Imagery», capítulo de 
um dos mais importantes livros teóricos 
sobre o horror na ficção, The Philosophy of 
Horror (1990), de Noël Carroll, descreve o 
gênero conferindo especial atenção ao 
personagem essencial desse tipo de narra-
tiva: o monstro. Caracterizando-o como 
fisicamente ameaçador e impuro, o filóso-
fo apoia-se nos trabalhos da antropóloga 
Mary Douglas para sustentar que o mons-
tro de horror é capaz de inspirar repulsa, 
sobretudo por ser um ente intersticial, e, 
como tal, conter a combinação de caracte-
rísticas culturalmente conflituosas. Carro-
ll, professor emérito de filosofia da City 
University of New York, vai descrever as 
estruturas simbólicas dominantes que ser-
vem de veículo de composição para os te-
mas da intersticialidade, contradição cate-

górica e impureza capazes de explicar a 
maior parte das biologias fantásticas dos 
monstros de horror: fusão, fissão, magni-
ficação, massificação e procedimentos me-
tonímicos.

«Parasites and Perverts: An Intro-
duction to Gothic Monstrosity», é o pri-
meiro capítulo do também influente Skin 
Shows; Gothic Horror and the Technology of 
Monsters (1995). Nele Jack (antes Judith) 
Halberstam traçava um caminho entre as 
monstruosidades metafóricas do gótico 
setecentista e a explicitude dos monstros 
dos filmes de horror pós-moderno. Citan-
do noções como «visibilidade imediata», 
de Baudrillard, e «frenesi do visível», de 
Linda Williams, Halberstam vai perseguir 
a ideia de que os monstros contemporâ-
neos são puros corpos sem alma. Para o 
professor de estudos de gênero da Colum-
bia University, o Gótico é uma tecnologia 
retórica que, voltada para produzir medo 
e desejo, alcança tal feito por meio de um 
vertiginoso processo de plurissignifi-
cação. Todos seus exageros estilísticos e 
sua parafernália fantástica são responsá-
veis por produzir uma experiência de ho-
rror diante desse estímulo excessivo aos 
sentidos, que, por fim, concentra no corpo 
da monstruosidade o foco de todas as in-
terpretações.

A segunda seção do livro, intitulada 
«Monstrificando a diferença» (Monsteri-
zing Difference), explora o uso da retórica 
da monstruosidade como ferramenta de 
dominação. Sendo a alteridade um fator 
crucial para a construção cultural de mons-
tros, encontraremos na visão das civili-



Reseñas

Brumal, vol. IX, n.º 2 (otoño/autumn, 2021)222

zações pré-modernas sobre as diferenças 
raciais uma de suas primeiras manifes-
tações. Partindo da famosa ilustração das 
raças monstruosas encontrada nos anexos 
da Bíblia de Arnstein, Alexa Wright, em 
«Monstruous Strangers at the Edge of the 
World: the Monstrous Races», original-
mente publicado em Monstrosity: the Hu-
man Monster in Visual Culture (2013), explo-
rará as condições que levam à formulação 
de criaturas como blêmias, cinocéfalos e 
panottis. O texto da artista e professora da 
University of Westminster de Londres re-
toma aspectos já bem discutidos das teo-
rias dos monstros: sua relação com a alteri-
dade e com a transgressão de normas e de 
fronteiras do mundo em que surgem.

O nono capítulo, «Blood, Jews, and 
Monsters in Medieval Culture», de Betti-
na Bildhauer —publicado anteriormente 
em The Monstrous Middle Ages (2003)—, 
pode ser visto, de certa forma, como um 
estudo de caso do tema levantado ante-
riormente por Alexa Wright. A professora 
de línguas modernas da University of St. 
Andrews analisa a representação do ju-
deu em textos medievais, defendendo que 
nem sempre as raças monstruosas o serão 
através de uma inscrição de sua mons-
truosidade no próprio corpo. Mais crucial 
aos processos de monstrificação desses 
povos seria uma alteridade de caráter hí-
brido, que os situa ao mesmo tempo den-
tro e fora de categorias sólidas. Nesse sen-
tido, o judeu surgiria como um exemplo 
muito claro da intersticialidade mons-
truosa, existindo nas fronteiras da cristan-
dade. Bildhauer tenta, assim, reforçar 

como o monstro não pode ser completa-
mente classificado, pois permanece ambi-
valente em seus sentidos, espreitando nas 
fronteiras do conhecível, do aceitável e do 
possível da sociedade que o engendra.

Em «Horror and the Monstrous-Fe-
minine: An Imaginary Abjection», publi-
cado anteriormente no Feminist Film 
Theory: a Reader (1999), Barbara Creed se 
apoia em uma leitura bem focada da ab-
jeção segundo Kristeva. Ela apresenta a 
ideia do abjeto como um elemento central 
para o horror, seja na figura das excres-
cências, seja nas violações de limites do 
próprio corpo, tal como mutilações, cani-
balismo ou corpos reanimados. A narrati-
va de horror exerceria, portanto, um pa-
pel análogo ao da religião no confronto e 
expulsão do abjeto, redefinindo as frontei-
ras entre o humano e o não-humano. A 
professora da University of Melbourne 
destaca a recorrência da representação do 
feminino como abjeto desde o mito da 
Medusa até o horror moderno, em filmes 
como O exorcista (1973), Carrie, a estranha 
(1976) e Alien, o oitavo passageiro (1979).

Dando sequência às relações entre 
minorias e horror, caberá ao texto de Harry 
Benshoff o papel de discutir as relações en-
tre homossexualidade e monstruosidade. 
«The Monster and the Homosexual», origi-
nalmente publicado em Queer Cinema: the 
Film Reader (2004), parte da hipótese de Ro-
bin Wood de que o núcleo temático do ho-
rror residiria no tripé: normalidade (a hete-
ronormatividade patriarcal capitalista); o 
Outro (aquele que contraria essa mesma 
normalidade); e a relação entre ambos. O 



Brumal, vol. IX, n.º 2 (otoño/autumn, 2021)

Reviews

223

autor do influente Monsters in the Closet: Ho-
mosexuality and the Horror (1997), contudo, 
se nega a saída fácil de mostrar como é fre-
quente, na construção das monstruosida-
des, referências a sexualidades outras, argu-
mentando que há uma relação menos direta, 
mas igualmente importante, entre o queer e 
o horror, que não residiria no plano da pro-
dução, mas da recepção. Para ele, a posição 
marginalizada do queer na sociedade hete-
ronormativa permitiria uma melhor assimi-
lação da subjetividade não das personagens 
vítimas, mas dos próprios monstros.

«A Haunted Whiteness», original-
mente publicado em Pretend We’re Dead: 
Capitalist Monsters in American Pop Culture 
(2006), retoma a questão racial que abriu a 
segunda parte do livro em um contexto 
mais amplo: do colonialismo ao capitalis-
mo contemporâneo. Annalee Newitz não 
cai na armadilha de racializar de forma 
unívoca uma relação monstro (negro) e ví-
tima (branco). Ela expõe a recorrência de 
uma ansiedade cujas raízes estariam na 
weird fiction lovecraftiana, que, segundo a 
autora, teria como principal tema a ameaça 
à ordem do mundo branco por forças 
pré-arianas, capazes de destruí-lo não só 
por fora, mas também por dentro, por meio 
do hibridismo racial. Ancorada em um am-
plo recorte da tradição do horror, a escrito-
ra e jornalista investiga os vestígios dessa 
ameaça da mestiçagem à ordem vigente na 
contemporaneidade, mas com sentidos in-
versos, tal como seria possível ver na fran-
quia Blade (1998), por exemplo.

O capítulo de Elizabeth Grosz «Into-
lerable Ambiguity: Freaks as/at the Limit» 

—anteriormente publicado em Freakery: 
Cultural Spectacles of the Extraordinary Body 
(1996), organizado por Rosemarie Garland 
Thomson— se encontra em uma posição 
limítrofe em relação à temática da segunda 
parte dessa coletânea. Ele aborda uma ca-
tegoria de alteridade cuja diferença estaria 
não tanto em sua representação, mas na 
própria realidade: os chamados freaks. A 
professora da Duke University relaciona a 
figura dos freaks a uma ameaça ontológica 
às categorias que definem o humano, fo-
cando-se, sobretudo, em dois exemplos 
que apresentariam de forma clara o desafio 
dos limites dessas categorias: o hermafro-
ditismo —que colocaria em xeque o pa-
drão binário de sexualidade, e, dessa for-
ma, as definições de identidade a partir do 
sexo masculino e feminino— e os gêmeos 
siameses —cuja existência levantaria ques-
tões sobre os próprios limites do corpo, da 
subjetividade e do indivíduo.

A terceira parte do livro, dedicada 
aos sentidos culturais do monstro, inclui 
pesquisas que exploram como os mons-
tros são construídos pelas mais diversas 
crenças sociais. No artigo que abre a seção, 
«Monsters and the Moral Imagination» 
(2009), Stephen Asma se interroga sobre o 
motivo da proliferação de obras ficcionais 
e de estudos acadêmicos que exploram 
monstruosidades nas primeiras décadas 
do milênio. O professor de filosofia do 
Columbia College de Chicago observa 
que, se, nas sociedades mais progressistas 
do mundo contemporâneo, os monstros 
podem surgir para dramatizar nossa bus-
ca por bodes expiatórios e assim revelar 



Reseñas

Brumal, vol. IX, n.º 2 (otoño/autumn, 2021)224

tendências xenofóbicas, intolerantes, ra-
cistas, isso corresponde a um espectro re-
lativamente pequeno dos sentidos históri-
cos dos monstros no imaginário humano, 
da Antiguidade até nossos dias. Como 
símbolos de nossa vulnerabilidade crítica, 
os monstros são sparings para nossa ima-
ginação moral, e nos servem assim como 
exercícios de reflexão sobre os limites de 
nossos comportamentos.

Em «Introduction to Religion and 
its Monsters» (2002), Timothy Beal explo-
ra sentidos teológicos levantados pelas 
relações muitas vezes paradoxais figura-
das por monstros e seus criadores em 
obras ficcionais, em especial aquelas rela-
cionadas à teodiceia. Valendo-se do Un-
heimliche freudiano, o professor de reli-
gião da Case Western Reserve University 
investiga o monstro como uma ameaça à 
estabilidade e ao bem-estar das visões 
cósmicas sustentadas pelos sistemas reli-
giosos. Ele avalia também as ocorrências 
em que a monstruosidade é deificada, po-
dendo funcionar como símbolo da ira di-
vina ou mesmo de um caos maior. Das 
aproximações entre religião e monstro, 
acredita Beal, viriam as vertiginosas expe-
riências paradoxais do horror sublime, 
em que atração e repulsa se costuram na 
ideia de sagrado.

No capítulo «The Self’s Clean and 
Proper Body», inicialmente publicado em 
Embodying the Monster: Encounters with the 
Vulnerable Self (2002), Margrit Shildrick in-
vestiga em uma moldura derridiana o pa-
pel do corpo monstruoso nas concepções 
ocidentais do «self». Para a maior parte da 

história da filosofia, o corpo é pouco mais 
do que o lugar mecânico que abriga a 
mente ou a alma —essa sim a essência do 
ser. Mesmo em sistemas filosóficos que 
preguem a unidade corpo-mente, como a 
fenomenologia, o self mantém para com o 
corpo uma atitude de desconfiança que 
vai além da lógica e da razão. Isso ocorre 
sobretudo em relação ao corpo que deixa 
de ser saudável e passa a constituir uma 
ameaça. Para a professora da York Uni-
versity de Toronto, o que se pode observar 
é uma «normalização» do corpo saudável, 
em que diferenças passam a ser vistas 
como desvios. Seriam consideradas mons-
truosas as morfologias não-normativas, 
que recebem essa denominação mais por 
conta de regulações disciplinares do que 
por avaliações pragmáticas sobre dis-
funções corporais.

Na sequência, Michael Dylan Fos-
ter, em «Haunting Modernity: Tanuki, 
Trains, and Transformation in Japan», 
originalmente publicado em 2012, anali-
sa o tanuki, o folclórico cão-guaxinim ja-
ponês, como um trickster cujas travessu-
ras instauram caos no mundo. Como 
uma criatura liminar entre o natural e o 
sobrenatural, as narrativas orais do tanu-
ki assumiram um sentido de sutil crítica 
e resistência às transformações da era 
moderna, principalmente em relação às 
ansiedades geradas pela industrialização 
e pela urbanização. Focando-se em na-
rrativas que abordam encontros do tanu-
ki com os trens, símbolos máximos da 
modernidade, o professor da University 
of California trata essas histórias como 



Brumal, vol. IX, n.º 2 (otoño/autumn, 2021)

Reviews

225

narrativas de assombração, em que cabe 
ao trem o papel de monstro.

Em seu capítulo na coletânea, «Invi-
sible Monsters: Vision, Horror, and Con-
temporary Culture» —anteriormente pu-
blicado no The Ashgate Research Companion 
to Monsters and the Monstrous—, Jeffrey We-
instock procura demonstrar que não há 
nada que seja intrinsicamente monstruoso, 
e que a ideia de monstruosidade é sempre 
dependente das condições culturais, quase 
sempre estabelecida em oposição ao que se 
entende ser o humano. As mudanças nos 
monstros refletem nossas mudanças de en-
tendimento sobre nosso lugar no mundo, 
sendo, assim, formas de se repensar a 
própria humanidade. Entre as continuida-
des e as rupturas nas representações das 
monstruosidades no Ocidente, o organiza-
dor da coletânea ressalta a perda de rele-
vância da aparência física como condição 
da monstruosidade, e sua substituição por 
valores morais antitéticos, o que torna a 
monstruosidade uma espécie de doença 
invisível. Assim, o monstro contemporâ-
neo, invisível e ubíquo, inspira paranoia e 
alimenta teorias da conspiração, pois, se 
ele pode estar em qualquer lugar, pode, in-
clusive, estar em nós mesmos.

Em certa medida, «Monster, Terro-
rist, Fag: The War on Terrorism and Pro-
duction of Docile Patriots» (2002), de Jasbir 
K. Puar e Amit. S. Rai —respectivamente 
professores na Rutgers University e da 
University of London—, se aproxima bas-
tante do escopo da seção «Monstrificando 
a diferença», ao tratar de questões envol-
vendo monstruosidade, gênero e raça. Os 

autores buscam mostrar como os discursos 
sobre terrorismo muitas vezes se valem de 
uma sexualização do Outro, como compro-
vam as charges de ataque a Osama Bin La-
den que retratam penetração sexual, ou as 
tentativas de conectar terrorismo à sexuali-
dade frustrada através da promessa das 
setenta virgens no paraíso. Por outro lado, 
essa relação se daria também por oposição: 
a heteronormatividade estaria relacionada 
ao patriotismo, consequentemente, o ini-
migo desse patriotismo seria uma ameaça 
a essa mesma heteronormatividade.

A terceira parte do livro se encerra 
com o artigo de 2011 «Zombie Trouble: 
Zombie Texts, Bare Life, and Displaced 
People», de Jon Stratton. Notando a recen-
te onda de filmes, séries e jogos que temati-
zam o apocalipse zumbi, o professor de 
estudos culturais da University of South 
Australia propõe que essa popularização 
do gênero está profundamente conectada a 
ansiedades relativas ao contato entre as so-
ciedades ocidentais e os deslocados, sobre-
tudo os não-ocidentais. Para fazer tal asso-
ciação, ele parte do conceito de vida nua, de 
Agamben, e demonstra como a figura do 
homem desprovido do acolhimento das 
instituições sociais se assemelha a de al-
guém no limbo entre a vida e a morte, tor-
nando o zumbi sua ideal metáfora. Esse 
monstro dialogaria, portanto, com ques-
tões como escravidão, imigração e as con-
dições de trabalho modernas, dando vazão 
não apenas às ansiedades geradas pelo 
contato com deslocados, mas também ao 
medo de nos tornarmos parte dessa «vida 
nua» que eles representam.



Reseñas

Brumal, vol. IX, n.º 2 (otoño/autumn, 2021)226

Tomando como ponto de partida a 
tese final de Cohen, «O monstro está si-
tuado no limiar... de tornar-se», a última 
seção, denominada de «As promessas 
dos monstros», reúne quatro artigos que 
focam o deslocamento do monstro da 
fronteira do medo para a da esperança. 
Erin Suzuki abre com o artigo «Beast 
from the Deep» (2017), em que analisa 
três recentes filmes sobre ataques de 
monstros no Pacífico —Battleship (2012), 
Círculo de fogo (2013) e Godzilla (2014)— 
como alegorias para a militarização no 
Círculo do Pacífico e para as relações 
econômicas entre os Estados Unidos e as 
demais nações dessa região. Para o pro-
fessor de literatura da University of Cali-
fornia, essas bestas das profundezas ope-
ram como metáfora das consequências 
imprevisíveis que subjazem o otimismo 
das projeções de uma parceria transpací-
fica capaz de sustentar a visão americana 
de um futurismo neoliberal.

Ainda que o monstro seja uma fi-
gura proteica, sempre pronta para se ade-
quar a um novo contexto, durante boa 
parte do livro, o vemos corporificado em 
manifestações ficcionais mais ou menos 
concretas. Nesse sentido, «Of Swamp 
Dragons», de Anthony Lioi —publicado 
anteriormente em Coming into Contact: Ex-
plorations in Ecocritical Theory and Practice 
(2007)—, surge como uma exceção, apre-
sentando o dragão do pântano não como 
um elemento narrativo, mas como uma 
chave crítica, mais especificamente da 
ecocrítica. Segundo o professor da Jui-
lliard School de New York, a ecocrítica 

mais tradicional estaria carregada de uma 
visão sublime da natureza que excluiria 
de suas representações e reflexões a impu-
reza. Pântanos, culturalmente associados 
a espaços de degradação, ruína e morte, 
ficariam, assim, marginalizados, quando 
não excluídos do pensamento ecocrítico. 
Ao associá-los à ambivalência do dragão, 
figura que incorpora caos e morte, mas 
também sabedoria e poder, esse espaço 
poderia ser ressignificado como um locus 
de resistência, heterogeneidade e vida 
efervescente.

O ensaio de Donna Haraway, «The 
Promises of Monsters: A Regenerative Po-
litics for Inappropriate/d Others» (1992), 
apesar de servir de título à quarta parte 
do livro, é o texto que mais se opõe ao de-
mais artigos da seção. Seu foco não são os 
monstros, mas justamente aquilo que pos-
sibilitaria sua existência: limites. Descons-
truindo uma visão naturalizada da natu-
reza, que criaria, junto à civilização, um 
par opositivo entre o espaço do homem e 
o espaço edênico do mundo puro, intoca-
do, a professora emérita de história da 
consciência da University of California, 
propõe uma abordagem artefatualista da 
natureza, que enxerga esse espaço como 
uma rede de relações em que o homem é 
apenas um dos agentes. Um mundo que 
abandonasse a representação binarista em 
prol da articulação seria, então, um mun-
do em que o monstro se tornaria uma fi-
gura obsoleta, uma vez que se perderiam 
as noções rígidas de limites cuja trans-
gressão possibilita a criação de monstruo-
sidades.



Brumal, vol. IX, n.º 2 (otoño/autumn, 2021)

Reviews

227

Podemos tomar «Posthuman Tera-
tology», texto de Patricia MacCormack 
publicado no já mencionado The Ashgate 
Companion to Monsters and the Monstrous, 
como uma continuação lógica dessas pro-
messas levantadas por Haraway. Para a 
professora de filosofia da Anglia Ruskin 
University, nos monstros residiria a chave 
para dar conta da crise contemporânea do 
que significa ser humano, em oposição a 
saídas mais recorrentes do pós/transhu-
manismo, tais como o ciborgue ou o retor-
no ao mundo animal. Seria justamente a 
impossibilidade de categorização própria 
do monstro que o tornaria um ente privi-
legiado para habitar esse mundo pós-hu-
mano: em oposição às regulações, alte-
rações e instrumentalizações do corpo 
dito normal, se concretizaria a promessa 
da monstruosidade, um corpo heteroge-
neamente coletivo, livre das imposições 
externas, aglutinador de identidades em 
vez de esvaziado delas.

Ao fim, os vinte e cinco ensaios que 
compõem a antologia de Weinstock reve-

lam como as teorias do monstro absor-
vem, em parte, aquilo que caracterizaria 
seu objeto de estudo: liminares, transitam 
entre divisões disciplinares, cruzando as 
fronteiras da biologia, da teologia, da an-
tropologia, da psicologia e dos estudos 
culturais. Assim como seus objetos, as re-
flexões sobre os monstros parecem tam-
bém imortais, retornando quando as pen-
samos esquecidas, trazendo consigo os 
vestígios da Antiguidade, da Idade Média 
e do começo da Modernidade; proteicas, 
modificam corpus, abordagem e juízos, re-
fletindo as ansiedades e os desejos daqui-
lo que buscam projetar nos monstros que 
combatem —ou convocam.

Júlio França
Universidade do Estado do Rio de Janeiro

julfranca@gmail.com

Pedro Sasse
Universidade do Estado do Rio de Janeiro

pedro_sasse@hotmail.com


