BRUMAL

Revista de Investigacion sobre lo Fantastico
Research Journal on the Fantastic

DOI: https:/ /doi.org/10.5565/ rev /brumal.840

Vol. IX, n.° 2 (otofio / autumn 2021), pp. 219-227, ISSN: 2014-7910

Jeffrey Andrew Weinstock (ed.), The Monster Theory Reader, University of Minneso-
ta Press, Minneapolis, 2020. ISBN 978-1-5179-0524-8 (hardcover); 978-1-5179-0525-5

(paperback).

A proposta de The Monster Theory
Reader é ambiciosa: uma antologia de en-
saios dedicados ao que seria um novo
campo de estudos, englobado pelo termo
«monster theory». Partindo do influente
«Monster Culture (Seven Theses)» (1996),
que abre o volume na condi¢do de pedra
fundamental dessa hipotética «teoria dos
monstros», Jeffrey Andrew Weinstock de-
fende que o ensaio seminal de Jeffrey Je-
rome Cohen foi responsédvel por agluti-
nar ideias dispersas e criar os parametros
necessdrios para que, em uma perspecti-
va foucaultiana, se fundasse um modo de
andlise dos monstros como reflexos de
ansiedades e desejos culturais, como me-
canismos de controle social, e como loci
potenciais de resisténcia de paradigmas
opressores.

Weinstock, professor da Central Mi-
chigan University e editor do Journal of the
Fantastic in the Arts, propde, em sua apre-
sentacdo, uma genealogia da teoria dos
monstros que procura dar conta da disper-
sdo do estudo académico sobre monstruo-
sidades, dada a natureza transdisciplinar e
transnacional de tais estudos. O livro se
propde oferecer um conjunto de ferramen-
tas de trabalho para pesquisadores e estu-
dantes através de uma sele¢do interdisci-
plinar. Afinal, questdes como o que sdo os

monstros, de onde vém, o que significam, e
quais as suas fungdes sociais tém sido le-
vantadas por filésofos, tedlogos, psicdlo-
gos, médicos e criticos culturais hé séculos,
em contextos que vao desde estudos me-
dievais até a ecocritica contemporanea, re-
velando assim o forte caréter transhistori-
co desse campo de estudos.

Considerando as variagdes histori-
cas, etimoldgicas e genealdgicas do termo,
Weinstock propde uma definigdo geral de
monstros como sendo aqueles seres que
ndo deveriam existir de acordo com o en-
tendimento que se tem sobre o mundo e
seu funcionamento em um dado contexto.
Porém, a existéncia desses seres, mesmo
que somente no plano do imagindrio, aba-
la e perturba os paradigmas de uma cul-
tura. A atribuicdo da condi¢do de mons-
truosidade a um ser é, portanto, um
fenémeno localizado no tempo e no es-
pago, e muito do que ja foi considerado
monstruoso deixou de ser quando as cate-
gorias de pensamento que ddo conta do
mundo absorveram a condi¢do ndo natu-
ral do ser que se julgava monstruoso. E
nesse sentido que os monstros produzem
uma ansiedade extrema, que s6 pode ser
aplacada com a «resolugdo» de sua exis-
téncia: ou ele é absorvido ou precisa ser
erradicado.

219



220

Resenas

Para Weinstock, a principal dife-
renga entre as teorias da monstruosidade
contemporaneas e as do passado reside no
fato de que, atualmente, «monstro» é pen-
sado como uma categoria socialmente
construida, a refletir ansiedades e desejos
culturalmente especificos. E significativa,
por exemplo, a tendéncia moderna —que
se observa pelo menos desde Frankenstein
(1818), de Mary Shelley— de se dar voz aos
monstros, e de se refletir sobre o que ha de
normal na monstruosidade e de monstruo-
so nanormalidade. Essa condi¢do ambigua
rege 0 modo como empregamos a palavra
monstro e torna a retérica da monstruosida-
de uma poderosa ferramenta de manipu-
lacdo de massas e de promocao de agendas
politicas. Weinstock pensa em Foucault
como um marco importante da teoria dos
Monstros, por inaugurar uma reflexdo so-
bre o uso do termo como um mecanismo
de controle social e de opressao.

A primeira sec¢do do livro, intitula-
da «Caixa de ferramentas» (The Monster
Theory Toolbox), agrupa textos que forne-
cem os principais conceitos e a terminolo-
gia das teorias dos monstros, comegando
por Das Unheimliche (1919), de Sigmund
Freud. Naquele que é o texto mais antigo
da coletanea, chama-se atenc¢do para uma
categoria do assustador que remete ao
que nos é, simultaneamente, familiar e es-
tranho. O ensaio do fundador da psicand-
lise tornou-se influente para as teorias do
monstro por sua atengdo ao fenémeno do
«duplo», em que o sujeito se identifica
com outro ser de tal forma que fica em du-
vida sobre o seu préprio eu.

Na sequéncia, encontramos The
Uncanny Valley (1970), do pioneiro da ro-
bética Masahiro Mori. Apesar de «uncan-
ny» se referir a uma das tradugdes mais
comuns do Unheimliche, o artigo de Mori
ndo tem relacdo com o de Freud. Seu ar-
gumento central é o de que nossa afinida-
de por robds aumenta quanto mais eles se
parecem com seres humanos, até o mo-
mento em que o grau de semelhanca pas-
sa a ser percebido como «uncanny», e tor-
Mori
especula que o senso de estranheza pode

na-se, portanto, monstruoso.
ser instintivo nos humanos, como uma
forma de nos proteger de ameacas ime-
diatas, e sugere que a robética ndo deveria
criar robds tdo parecidos com seres huma-
nos: evitando a semelhanca, evita-se tam-
bém a sensacdo de estranheza.

Oterceiro artigo da segdo é «Approa-
ching Abjection», o capitulo inicial de Pou-
voirs de I'horreur (1980), da critica e psicana-
lista Julia Kristeva, que define a abjecdo
como uma violenta e obscura revolta do
ser contra uma ameaca que se situa no li-
miar do tolerdvel e do imagindvel —e que,
como tal, torna-se inassimildvel, pois poe
em xeque nossa visdo de mundo. A con-
templacdo do abjeto expde o sujeito a uma
estranheza extrema, que lhe repugna e
atrai justamente por parecer existir fora
das regras da existéncia. O abjeto é aquilo
que perturba a identidade e a ordem, e,
como tal, é o contetido de nossos medos
mais profundos, ndo porque transgrida de
fato limites e regras, mas por ser insuporta-
velmente ambiguo —como a ideia de um
amigo que nos apunhala.

Brumal, vol. IX, n.° 2 (otofio / autumn, 2021)



Reviews

Ja em «An Introduction to the Ame-
rican Horror Film» (1978), o influente cri-
tico cinematogréfico inglés Robin Wood
postula como o mais importante marco da
critica de horror a confluéncia entre estu-
dos marxistas, freudianos, feministas e
queer em torno da ideia de superacgdo das
estruturas e instituigdes ideoldgicas do
patriarcado capitalista. Apostando nas
ideias de Gad Horowitz sobre as relacoes
entre as nogdes de repressdo da psicandli-
se e de opressdo do marxismo, ele mapeia
o cinema de horror norte-americano,
identificando suas linhas mestras, e pro-
pondo como o filme de horror pode tanto
ser progressista como reaciondrio, confor-
me trata o ser monstruoso como inerente-
mente maligno ou néo.

«Fantastic Biologies and the Struc-
tures of Horrific Imagery», capitulo de
um dos mais importantes livros tedricos
sobre o horror na fic¢do, The Philosophy of
Horror (1990), de Noél Carroll, descreve o
género conferindo especial atencdo ao
personagem essencial desse tipo de narra-
tiva: o monstro. Caracterizando-o como
fisicamente ameacgador e impuro, o fil6so-
fo apoia-se nos trabalhos da antropéloga
Mary Douglas para sustentar que o mons-
tro de horror é capaz de inspirar repulsa,
sobretudo por ser um ente intersticial, e,
como tal, conter a combinacdo de caracte-
risticas culturalmente conflituosas. Carro-
1l, professor emérito de filosofia da City
University of New York, vai descrever as
estruturas simboélicas dominantes que ser-
vem de veiculo de composi¢do para os te-
mas da intersticialidade, contradigao cate-

Brumal, vol. IX, n.° 2 (otofio / autumn, 2021)

gobrica e impureza capazes de explicar a
maior parte das biologias fantdsticas dos
monstros de horror: fusdo, fissdo, magni-
ficagdo, massificagdo e procedimentos me-
tonimicos.

«Parasites and Perverts: An Intro-
duction to Gothic Monstrosity», é o pri-
meiro capitulo do também influente Skin
Shows; Gothic Horror and the Technology of
Monsters (1995). Nele Jack (antes Judith)
Halberstam tragava um caminho entre as
monstruosidades metaféricas do goético
setecentista e a explicitude dos monstros
dos filmes de horror pés-moderno. Citan-
do nogdes como «visibilidade imediata»,
de Baudrillard, e «frenesi do visivel», de
Linda Williams, Halberstam vai perseguir
a ideia de que os monstros contempora-
neos sdo puros corpos sem alma. Para o
professor de estudos de género da Colum-
bia University, o Gético é uma tecnologia
retérica que, voltada para produzir medo
e desejo, alcanca tal feito por meio de um
vertiginoso processo de plurissignifi-
cacdo. Todos seus exageros estilisticos e
sua paraferndlia fantdstica sdo responsa-
veis por produzir uma experiéncia de ho-
rror diante desse estimulo excessivo aos
sentidos, que, por fim, concentra no corpo
da monstruosidade o foco de todas as in-
terpretagoes.

A segunda secdo do livro, intitulada
«Monstrificando a diferenca» (Monsteri-
zing Difference), explora o uso da retérica
da monstruosidade como ferramenta de
dominacdo. Sendo a alteridade um fator
crucial para a construgdo cultural de mons-
tros, encontraremos na visdo das civili-

221



222

Resenas

zagOes pré-modernas sobre as diferencas
raciais uma de suas primeiras manifes-
tagOes. Partindo da famosa ilustracao das
racas monstruosas encontrada nos anexos
da Biblia de Arnstein, Alexa Wright, em
«Monstruous Strangers at the Edge of the
World: the Monstrous Races», original-
mente publicado em Monstrosity: the Hu-
man Monster in Visual Culture (2013), explo-
rard as condigdes que levam a formulagao
de criaturas como blémias, cinocéfalos e
panottis. O texto da artista e professora da
University of Westminster de Londres re-
toma aspectos jd bem discutidos das teo-
rias dos monstros: sua relacdo com a alteri-
dade e com a transgressdo de normas e de
fronteiras do mundo em que surgem.

O nono capitulo, «Blood, Jews, and
Monsters in Medieval Culture», de Betti-
na Bildhauer —publicado anteriormente
em The Monstrous Middle Ages (2003)—,
pode ser visto, de certa forma, como um
estudo de caso do tema levantado ante-
riormente por Alexa Wright. A professora
de linguas modernas da University of St.
Andrews analisa a representagdo do ju-
deu em textos medievais, defendendo que
nem sempre as ragas monstruosas o serdo
através de uma inscricio de sua mons-
truosidade no préprio corpo. Mais crucial
aos processos de monstrificacio desses
povos seria uma alteridade de cardter hi-
brido, que os situa ao mesmo tempo den-
tro e fora de categorias sdlidas. Nesse sen-
tido, o judeu surgiria como um exemplo
muito claro da intersticialidade mons-
truosa, existindo nas fronteiras da cristan-
dade. Bildhauer tenta, assim, reforcar

como o monstro ndo pode ser completa-
mente classificado, pois permanece ambi-
valente em seus sentidos, espreitando nas
fronteiras do conhecivel, do aceitdvel e do
possivel da sociedade que o engendra.
Em «Horror and the Monstrous-Fe-
minine: An Imaginary Abjection», publi-
cado anteriormente no Feminist Film
Theory: a Reader (1999), Barbara Creed se
apoia em uma leitura bem focada da ab-
jecdo segundo Kristeva. Ela apresenta a
ideia do abjeto como um elemento central
para o horror, seja na figura das excres-
céncias, seja nas violagdes de limites do
proprio corpo, tal como mutilagdes, cani-
balismo ou corpos reanimados. A narrati-
va de horror exerceria, portanto, um pa-
pel andlogo ao da religido no confronto e
expulsdo do abjeto, redefinindo as frontei-
ras entre 0 humano e o ndo-humano. A
professora da University of Melbourne
destaca a recorréncia da representacdo do
feminino como abjeto desde o mito da
Medusa até o horror moderno, em filmes
como O exorcista (1973), Carrie, a estranha
(1976) e Alien, o oitavo passageiro (1979).
Dando sequéncia as relagdes entre
minorias e horror, caberd ao texto de Harry
Benshoff o papel de discutir as relagdes en-
tre homossexualidade e monstruosidade.
«The Monster and the Homosexual», origi-
nalmente publicado em Queer Cinema: the
Film Reader (2004), parte da hipétese de Ro-
bin Wood de que o nticleo temético do ho-
rror residiria no tripé: normalidade (a hete-
ronormatividade patriarcal capitalista); o
Outro (aquele que contraria essa mesma
normalidade); e a relagdo entre ambos. O

Brumal, vol. IX, n.° 2 (otofio / autumn, 2021)



Reviews

autor do influente Monsters in the Closet: Ho-
mosexuality and the Horror (1997), contudo,
se nega a safda facil de mostrar como é fre-
quente, na constru¢gdo das monstruosida-
des, referéncias a sexualidades outras, argu-
mentando que hd uma relagdo menos direta,
mas igualmente importante, entre o queer e
o horror, que ndo residiria no plano da pro-
ducdo, mas da recepgdo. Para ele, a posicado
marginalizada do queer na sociedade hete-
ronormativa permitiria uma melhor assimi-
lacdo da subjetividade ndo das personagens
vitimas, mas dos préprios monstros.

«A Haunted Whiteness», original-
mente publicado em Pretend We're Dead:
Capitalist Monsters in American Pop Culture
(2006), retoma a questéo racial que abriu a
segunda parte do livio em um contexto
mais amplo: do colonialismo ao capitalis-
mo contemporaneo. Annalee Newitz nédo
cai na armadilha de racializar de forma
univoca uma relagdo monstro (negro) e vi-
tima (branco). Ela expde a recorréncia de
uma ansiedade cujas raizes estariam na
weird fiction lovecraftiana, que, segundo a
autora, teria como principal tema a ameacga
a ordem do mundo branco por forcas
pré-arianas, capazes de destrui-lo ndo s6
por fora, mas também por dentro, por meio
do hibridismo racial. Ancorada em um am-
plo recorte da tradi¢do do horror, a escrito-
ra e jornalista investiga os vestigios dessa
ameaga da mestigagem a ordem vigente na
contemporaneidade, mas com sentidos in-
versos, tal como seria possivel ver na fran-
quia Blade (1998), por exemplo.

O capitulo de Elizabeth Grosz «Into-
lerable Ambiguity: Freaks as/at the Limit»

Brumal, vol. IX, n.° 2 (otofio / autumn, 2021)

—anteriormente publicado em Freakery:
Cultural Spectacles of the Extraordinary Body
(1996), organizado por Rosemarie Garland
Thomson— se encontra em uma posi¢do
limitrofe em relagdo a temadtica da segunda
parte dessa coletanea. Ele aborda uma ca-
tegoria de alteridade cuja diferenca estaria
ndo tanto em sua representa¢do, mas na
propria realidade: os chamados freaks. A
professora da Duke University relaciona a
figura dos freaks a uma ameaca ontoldgica
as categorias que definem o humano, fo-
cando-se, sobretudo, em dois exemplos
que apresentariam de forma clara o desafio
dos limites dessas categorias: o hermafro-
ditismo —que colocaria em xeque o pa-
drdo bindrio de sexualidade, e, dessa for-
ma, as defini¢des de identidade a partir do
sexo masculino e feminino— e os gémeos
siameses —cuja existéncia levantaria ques-
toes sobre os préprios limites do corpo, da
subjetividade e do individuo.

A terceira parte do livro, dedicada
aos sentidos culturais do monstro, inclui
pesquisas que exploram como os mons-
tros sdo construidos pelas mais diversas
crengas sociais. No artigo que abre a secdo,
«Monsters and the Moral Imagination»
(2009), Stephen Asma se interroga sobre o
motivo da proliferacdo de obras ficcionais
e de estudos académicos que exploram
monstruosidades nas primeiras décadas
do milénio. O professor de filosofia do
Columbia College de Chicago observa
que, se, nas sociedades mais progressistas
do mundo contemporaneo, os monstros
podem surgir para dramatizar nossa bus-
ca por bodes expiatérios e assim revelar

223



224

Resenas

tendéncias xenofdbicas, intolerantes, ra-
cistas, isso corresponde a um espectro re-
lativamente pequeno dos sentidos histéri-
cos dos monstros no imagindrio humano,
da Antiguidade até nossos dias. Como
simbolos de nossa vulnerabilidade critica,
0s monstros sao sparings para nossa ima-
ginagdo moral, e nos servem assim como
exercicios de reflexdo sobre os limites de
nossos comportamentos.

Em «Introduction to Religion and
its Monsters» (2002), Timothy Beal explo-
ra sentidos teolégicos levantados pelas
relagdes muitas vezes paradoxais figura-
das por monstros e seus criadores em
obras ficcionais, em especial aquelas rela-
cionadas a teodiceia. Valendo-se do Un-
heimliche freudiano, o professor de reli-
gido da Case Western Reserve University
investiga 0 monstro como uma ameaca a
estabilidade e ao bem-estar das visdes
césmicas sustentadas pelos sistemas reli-
giosos. Ele avalia também as ocorréncias
em que a monstruosidade é deificada, po-
dendo funcionar como simbolo da ira di-
vina ou mesmo de um caos maior. Das
aproximagbes entre religido e monstro,
acredita Beal, viriam as vertiginosas expe-
riéncias paradoxais do horror sublime,
em que atragdo e repulsa se costuram na
ideia de sagrado.

No capitulo «The Self’s Clean and
Proper Body», inicialmente publicado em
Embodying the Monster: Encounters with the
Vulnerable Self (2002), Margrit Shildrick in-
vestiga em uma moldura derridiana o pa-
pel do corpo monstruoso nas concepgdes
ocidentais do «self». Para a maior parte da

histéria da filosofia, o corpo é pouco mais
do que o lugar mecanico que abriga a
mente ou a alma —essa sim a esséncia do
ser. Mesmo em sistemas filoséficos que
preguem a unidade corpo-mente, como a
fenomenologia, o self mantém para com o
corpo uma atitude de desconfianca que
vai além da légica e da razdo. Isso ocorre
sobretudo em relagdo ao corpo que deixa
de ser sauddvel e passa a constituir uma
ameaga. Para a professora da York Uni-
versity de Toronto, o que se pode observar
é uma «normaliza¢do» do corpo sauddvel,
em que diferencas passam a ser vistas
como desvios. Seriam consideradas mons-
truosas as morfologias ndo-normativas,
que recebem essa denominagdo mais por
conta de regulagdes disciplinares do que
por avaliagdes pragmdticas sobre dis-
funges corporais.

Na sequéncia, Michael Dylan Fos-
ter, em «Haunting Modernity: Tanuki,
Trains, and Transformation in Japan»,
originalmente publicado em 2012, anali-
sa o tanuki, o folclérico cao-guaxinim ja-
ponés, como um trickster cujas travessu-
ras instauram caos no mundo. Como
uma criatura liminar entre o natural e o
sobrenatural, as narrativas orais do tanu-
ki assumiram um sentido de sutil critica
e resisténcia as transformacdes da era
moderna, principalmente em relacdo as
ansiedades geradas pela industrializagdo
e pela urbanizagdo. Focando-se em na-
rrativas que abordam encontros do tanu-
ki com os trens, simbolos méximos da
modernidade, o professor da University
of California trata essas histérias como

Brumal, vol. IX, n.° 2 (otofio / autumn, 2021)



Reviews

narrativas de assombragdo, em que cabe
ao trem o papel de monstro.

Em seu capitulo na coletanea, «Invi-
sible Monsters: Vision, Horror, and Con-
temporary Culture» —anteriormente pu-
blicado no The Ashgate Research Companion
to Monsters and the Monstrous—, Jeffrey We-
instock procura demonstrar que ndo ha
nada que seja intrinsicamente monstruoso,
e que a ideia de monstruosidade é sempre
dependente das condi¢des culturais, quase
sempre estabelecida em oposi¢do ao que se
entende ser o humano. As mudancas nos
monstros refletem nossas mudancas de en-
tendimento sobre nosso lugar no mundo,
sendo, assim, formas de se repensar a
propria humanidade. Entre as continuida-
des e as rupturas nas representacoes das
monstruosidades no Ocidente, o organiza-
dor da coletanea ressalta a perda de rele-
vancia da aparéncia fisica como condicdo
da monstruosidade, e sua substitui¢do por
valores morais antitéticos, o que torna a
monstruosidade uma espécie de doenga
invisivel. Assim, o monstro contempora-
neo, invisivel e ubiquo, inspira paranoia e
alimenta teorias da conspiragdo, pois, se
ele pode estar em qualquer lugar, pode, in-
clusive, estar em nds mesmos.

Em certa medida, «Monster, Terro-
rist, Fag: The War on Terrorism and Pro-
duction of Docile Patriots» (2002), de Jasbir
K. Puar e Amit. S. Rai —respectivamente
professores na Rutgers University e da
University of London—, se aproxima bas-
tante do escopo da segdo «Monstrificando
a diferenga», ao tratar de questdes envol-
vendo monstruosidade, género e raga. Os

autores buscam mostrar como os discursos
sobre terrorismo muitas vezes se valem de
uma sexualiza¢do do Outro, como compro-
vam as charges de ataque a Osama Bin La-
den que retratam penetragéo sexual, ou as
tentativas de conectar terrorismo a sexuali-
dade frustrada através da promessa das
setenta virgens no paraiso. Por outro lado,
essa relagdo se daria também por oposigdo:
a heteronormatividade estaria relacionada
ao patriotismo, consequentemente, o ini-
migo desse patriotismo seria uma ameaca
a essa mesma heteronormatividade.

A terceira parte do livro se encerra
com o artigo de 2011 «Zombie Trouble:
Zombie Texts, Bare Life, and Displaced
People», de Jon Stratton. Notando a recen-
te onda de filmes, séries e jogos que temati-
zam o apocalipse zumbi, o professor de
estudos culturais da University of South
Australia propde que essa popularizacdo
do género estd profundamente conectada a
ansiedades relativas ao contato entre as so-
ciedades ocidentais e os deslocados, sobre-
tudo os ndo-ocidentais. Para fazer tal asso-
ciagdo, ele parte do conceito de vida nua, de
Agamben, e demonstra como a figura do
homem desprovido do acolhimento das
institui¢oes sociais se assemelha a de al-
guém no limbo entre a vida e a morte, tor-
nando o zumbi sua ideal metdfora. Esse
monstro dialogaria, portanto, com ques-
tdes como escraviddo, imigragdo e as con-
dicoes de trabalho modernas, dando vazao
ndo apenas as ansiedades geradas pelo
contato com deslocados, mas também ao
medo de nos tornarmos parte dessa «vida
nua» que eles representam.

Brumal, vol. IX, n.° 2 (otofio / autumn, 2021)

225



226

Resenas

Tomando como ponto de partida a
tese final de Cohen, «O monstro estd si-
tuado no limiar... de tornar-se», a tltima
secdo, denominada de «As promessas
dos monstros», retine quatro artigos que
focam o deslocamento do monstro da
fronteira do medo para a da esperanga.
Erin Suzuki abre com o artigo «Beast
from the Deep» (2017), em que analisa
trés recentes filmes sobre ataques de
monstros no Pacifico —Battleship (2012),
Circulo de fogo (2013) e Godzilla (2014)—
como alegorias para a militarizagdo no
Circulo do Pacifico e para as relagdes
econdmicas entre os Estados Unidos e as
demais nag¢des dessa regido. Para o pro-
fessor de literatura da University of Cali-
fornia, essas bestas das profundezas ope-
ram como metdfora das consequéncias
imprevisiveis que subjazem o otimismo
das proje¢des de uma parceria transpaci-
fica capaz de sustentar a visdo americana
de um futurismo neoliberal.

Ainda que o monstro seja uma fi-
gura proteica, sempre pronta para se ade-
quar a um novo contexto, durante boa
parte do livro, o vemos corporificado em
manifestacdes ficcionais mais ou menos
concretas. Nesse sentido, «Of Swamp
Dragons», de Anthony Lioi —publicado
anteriormente em Coming into Contact: Ex-
plorations in Ecocritical Theory and Practice
(2007)—, surge como uma excegdo, apre-
sentando o dragdo do pantano ndo como
um elemento narrativo, mas como uma
chave critica, mais especificamente da
ecocritica. Segundo o professor da Jui-
lliard School de New York, a ecocritica

mais tradicional estaria carregada de uma
visdo sublime da natureza que excluiria
de suas representagdes e reflexdes a impu-
reza. Pantanos, culturalmente associados
a espagos de degradagdo, ruina e morte,
ficariam, assim, marginalizados, quando
ndo excluidos do pensamento ecocritico.
Ao associad-los a ambivaléncia do dragdo,
figura que incorpora caos e morte, mas
também sabedoria e poder, esse espago
poderia ser ressignificado como um locus
de resisténcia, heterogeneidade e vida
efervescente.

O ensaio de Donna Haraway, «The
Promises of Monsters: A Regenerative Po-
litics for Inappropriate/d Others» (1992),
apesar de servir de titulo a quarta parte
do livro, é o texto que mais se opde ao de-
mais artigos da se¢do. Seu foco ndo sdo os
monstros, mas justamente aquilo que pos-
sibilitaria sua existéncia: limites. Descons-
truindo uma visdo naturalizada da natu-
reza, que criaria, junto a civilizagdo, um
par opositivo entre o espago do homem e
0 espago edénico do mundo puro, intoca-
do, a professora emérita de histéria da
consciéncia da University of California,
propde uma abordagem artefatualista da
natureza, que enxerga esse espago COmMo
uma rede de relagdes em que o homem é
apenas um dos agentes. Um mundo que
abandonasse a representacao binarista em
prol da articulacao seria, entdo, um mun-
do em que o monstro se tornaria uma fi-
gura obsoleta, uma vez que se perderiam
as nogOes rigidas de limites cuja trans-
gressdo possibilita a criagdo de monstruo-
sidades.

Brumal, vol. IX, n.° 2 (otofio / autumn, 2021)



Reviews

Podemos tomar «Posthuman Tera-
tology», texto de Patricia MacCormack
publicado no ja mencionado The Ashgate
Companion to Monsters and the Monstrous,
como uma continuagéo légica dessas pro-
messas levantadas por Haraway. Para a
professora de filosofia da Anglia Ruskin
University, nos monstros residiria a chave
para dar conta da crise contemporanea do
que significa ser humano, em oposi¢do a
saidas mais recorrentes do péds/transhu-
manismo, tais como o ciborgue ou o retor-
no ao mundo animal. Seria justamente a
impossibilidade de categorizacdo prépria
do monstro que o tornaria um ente privi-
legiado para habitar esse mundo p6s-hu-
mano: em oposicdo as regulagdes, alte-
ragdes e instrumentalizagdes do corpo
dito normal, se concretizaria a promessa
da monstruosidade, um corpo heteroge-
neamente coletivo, livre das imposi¢des
externas, aglutinador de identidades em
vez de esvaziado delas.

Ao fim, os vinte e cinco ensaios que
compdem a antologia de Weinstock reve-

Brumal, vol. IX, n.° 2 (otofio / autumn, 2021)

lam como as teorias do monstro absor-
vem, em parte, aquilo que caracterizaria
seu objeto de estudo: liminares, transitam
entre divisGes disciplinares, cruzando as
fronteiras da biologia, da teologia, da an-
tropologia, da psicologia e dos estudos
culturais. Assim como seus objetos, as re-
flexdes sobre os monstros parecem tam-
bém imortais, retornando quando as pen-
samos esquecidas, trazendo consigo os
vestigios da Antiguidade, da Idade Média
e do comego da Modernidade; proteicas,
modificam corpus, abordagem e juizos, re-
fletindo as ansiedades e os desejos daqui-
lo que buscam projetar nos monstros que
combatem —ou convocam.

JuLio FRANCA
Universidade do Estado do Rio de Janeiro
julfranca@gmail.com

PEDRO SASSE
Universidade do Estado do Rio de Janeiro
pedro_sasse@hotmail.com

227



