BRUMAL

Revista de Investigacion sobre lo Fantastico DOI: https:/ /doi.org/10.5565/ rev /brumal.1092
Research Journal on the Fantastic Vol. XII, n.° 1 (primavera/spring 2024), pp. 61-83, ISSN: 2014-7910

INFANCIAS MALEFICAS: LA RECONFIGURACION
DEL CANON FANTASTICO A TRAVES DEL NINO
COMO TROPO NARRATIVO!

Jost MaRriA GALINDO PEREZ
La Salle Centro Universitario
Josjosem.galindo@lasallecampus.es

IRUNE LaBAJO GONZALEZ
irune@lasallecampus.es

SERGIO GARCIA CABEZAS
sergio.garcia@lasallecampus.es

ALEJANDRO MORENO HERNANDEZ
alejandro.moreno@lasallecampus.es

Recibido: 11-12-2023
Aceptado: 24.05-2024

RESUMEN

Las figuras cldsicas del canon fantdstico han consolidado una serie de caracteristicas
fundamentales que las definen tanto desde lo estético como desde lo narrativo, pasando
por lo ético. Esa aparente estabilidad se puede ver alterada cuando dichas figuras son
presentadas bajo una forma infantil. El presente articulo quiere poner de manifiesto esa
reconfiguracién, con una metodologia de andlisis que beba de la semiética estructural,
los estudios culturales y los estudios intermediales, a través de cuatro figuras emblema-
ticas de ese canon (el demonio, el licintropo, el monstruo de Frankenstein y el vampi-

1 El presente trabajo se enmarca en el proyecto de investigacion Identidades e imaginarios en la cultura
transmedia (Codigo 21021A36001), aprobado y financiado en la convocatoria CSEULS 2021, en el Centro
Superior de Estudios Universitarios La Salle.

61



62

José Maria Galindo Pérez, Irune Labajo Gonzélez, Sergio Garcia Cabezas y Alejandro Moreno Hernédndez

ro), y de sus correspondientes apariciones, de apariencia infantil, en un grupo de for-
mas expresivas interesante por su variedad y pluralidad: un cémic manga, una serie de
una plataforma de streaming, un videojuego y una pelicula europea de terror.

PALABRAS CLAVE: infancia; canon fantéstico; anélisis cultural; humanidad.

WICKED CHILDHOODS: THE RECONFIGURATION OF FANTASTIC CANON
THROUGH THE KID AS NARRATIVE TROPE

ABSTRACT

Classic figures in fantastic canon have consolidated several basic features which de-
fine their aesthetics, their narrative and their ethics. This apparent stability can be
changed when these figures are shown as childish form. This paper aims to describe
that reconfiguration, by a methodology based on structural semiotics, cultural stud-
ies and intermedial studies, through four emblematic figures of that canon (the de-
mon, the werewolf, the Monster of Frankenstein and the vampire), and their corre-
spondent appearance, in a childish look, in several expressive works, which are
interesting because of their variety and plurality: a manga comic, a series from a
streaming platform, a videogame and an European horror film.

Key worbps: childhood; fantastic canon; cultural analysis; mankind.

SOBRE MONSTRUOS, MOTIVOS NARRATIVOS Y LA INFANCIA EN LA FICCION

El estudio de lo fantdstico siempre ha tenido en cuenta una premisa
bésica: la centralidad de lo inexplicable. Asf, aproximaciones estructuralistas
(Todorov, 1981), andlisis influidos por la semiética de la cultura (Ceserani,
1999) o tentativas de corte mds sociolégico (Bessiere, 2001) comparten la idea
de que lo fantéstico (ya sea un género, un modo, un discurso o una temdtica)
descansa sobre la dificultad para dar una respuesta, dentro de los limites de lo
decible y pensable, a un determinado suceso o fendmeno.

En directa relacién con esa presencia fundamental de lo inexplicable se ha-
lla la recurrencia de una figura nuclear de lo fantéstico: el monstruo. Independien-
temente de sus multiples avatares (el vampiro, el zombi, el fantasma o el teridntro-
po, entre otros), el monstruo simboliza y encarna esa otredad que altera las normas

Brumal, vol. XII, n.° 1 (primavera/ spring, 2024)



Infancias maléficas: la reconfiguracién del canon fantdstico a través del nifio como tropo narrativo

de la realidad y obliga a repensar la propia esencia de lo real. Calabrese (2008)
rastred las huellas del concepto para destilar los principios rectores de su naturale-
za: la transgresién de los limites de lo considerado como normal (en su doble
sentido de habitual y de derivado de la norma), ya sea por defecto o por exceso.

El semidlogo italiano articula esa teorizacién a partir de cuatro grandes
categorias: la morfologia, la ética, la estética y el estado de dnimo. Partiendo
de la base que las cuatro plantean un juicio (sobre la forma, la moral, el gusto
o las pasiones), Calabrese indicaba qué valor se asociaba con la normalidad, y
qué valor se vinculaba a lo monstruoso. Asi, lo deforme, lo malo, lo feo y lo
disférico eran apuntados como los rasgos constitutivos del monstruo. Corres-
ponderia a cada comunidad humana precisar qué se entiende por cada uno de
ellos, qué criterios los definen, para poder comprender la idea del monstruo
imperante en un lugar y momento dados.

Partiendo de ese punto, el presente trabajo pretende analizar cémo al-
gunas de las figuras monstruosas candnicas del fantdstico han sufrido una evo-
lucién al entrar en contacto con otro tropo narrativo de singular intensidad: la
infancia. Nifias y nifios han sido vistos, a partir del mito del buen salvaje rous-
seauniano, como seres naturalmente buenos que se ven corrompidos por de-
terminados procesos nocivos de socializacién. Esa idea, fuertemente instalada
en el imaginario cultural occidental (idea que, como refleja Cabo Aseguinola-
za, 2001, es fruto de una compleja evolucién), se encuentra detrds del asombro,
cuando no espanto, al tener conocimiento de actos execrables (en la realidad o
en la ficcién) cometidos por infantes. La axiomdtica bondad infantil ya se ha
visto cuestionada por autores como Eagleton (2010) o Llompart Pons (2012), y
el perfilado del nifio monstruoso como motivo del fantéstico ha sido abordado,
en dos significativos casos de estudio, por Gonzdlez Dinamarca (2015). En ese
sentido, la hipétesis de este trabajo es, precisamente, que la infancia maléfica
supone una reconfiguracion en el discurso de determinados monstruos cané-
nicos del fantédstico, de manera que el nifio vampiro replantea la figura del
vampiro, o la nifia endemoniada hace lo propio con la figura del demonio.
Contemplando, asimismo, los posibles matices que aparecen cuando la figura
infantil linda con la siguiente etapa vital, la adolescencia.

METODOLOGIA: COMO ANALIZAR Y POR QUE

Este articulo pretende examinar dicha reconfiguracién en cuatro figu-
ras clave del imaginario fantastico: el demonio, el licantropo, el monstruo de

Brumal, vol. XII, n.° 1 (primavera/ spring, 2024)



64

José Maria Galindo Pérez, Irune Labajo Gonzélez, Sergio Garcia Cabezas y Alejandro Moreno Hernédndez

Frankenstein y el vampiro. La hipétesis aqui manejada es que dichas figuras
experimentan una reconceptualizacién significativa cuando son encarnadas
en un personaje infantil. Los casos de estudio escogidos tratan de cubrir un
amplio espectro en dos grandes ejes: el citado repertorio de monstruos del
fantéstico y las formas expresivas en las que estos monstruos son resemanti-
zados gracias a la figura infantil.

Asi, los casos analizados abordardn la evolucién del demonio a través
de la nifia-demonio Nezuko Kamado, del manga (y anime) Demon Slayer
(2016-2020); la del licdntropo mediante la nifia-licintropa Enid, de la serie
Miércoles (2022); la del monstruo de Frankenstein con la nifia-monstruo de
Frankenstein Little Sister, del videojuego Bioshock (2007); y la del vampiro a
través de la nifia-vampiro Eli, de la pelicula Déjame entrar (2008). Estas obras,
diversas en su nacionalidad (japonesa, estadounidense y sueca, respectiva-
mente), estdn acotadas en un periodo de quince afios en el que se ponen de
manifiesto algunos de los principales ejes sociopoliticos y culturales de la ac-
tualidad: digitalizaciéon de las practicas econémicas, colonizacién capitalista
de la esfera de las emociones o la eclosién de una pluralidad identitaria (Her-
nandez Sellés et alii, 2023), borrado de jerarquias culturales o didlogo entre
formas expresivas (Galindo, 2018). Recoge, a su vez, variedad en los medios
analizados, desde el cine hasta el videojuego, pasando por una serie de una
plataforma de streaming y un manga adaptado al anime.

En cuanto al utillaje metodolégico para dichas aproximaciones, este
trabajo tiene en cuenta tres fuentes fundamentales: la semidtica estructural,
los estudios culturales y los estudios intermediales. Atendiendo, ademds, a
varios puntos de vista analiticos: lo narrativo, lo estético o, incluso, lo lidico.
Y situando el concepto de otredad en el nticleo de la discusién, como concep-
to rector que establece la alteridad como un rasgo ineludible en el andlisis
cultural de cualquier comunidad (Abdul, 2020).

Los términos semiéticos de contenido y expresion, facilmente asimila-
bles a las tradicionales férmulas del qué se cuenta y el cémo se cuenta, se
complementan con los conceptos de tematizacion y figurativizacién (Greimas
y Courtés, 1992). Estas nociones, de una evidente raigambre greimasiana, alu-
den a la «diseminacion de valores en los programas y recorridos narrativos»
(Galindo, 2013: 145) y a la «manifestaciéon formal de un discurso» (Galindo,
2013: 145), respectivamente. Aterrizando esa nomenclatura al interés de este
articulo, se tratarfia de analizar como determinadas caracteristicas (éticas,
ideoldgicas, culturales, temdticas) asociadas a las figuras fantdsticas se inscri-
ben en relatos concretos, y en cémo esos valores toman forma concreta en un

Brumal, vol. XII, n.° 1 (primavera/ spring, 2024)



Infancias maléficas: la reconfiguracién del canon fantdstico a través del nifio como tropo narrativo

conjunto de manifestaciones expresivas concretas. Esto conducirfa, en dltima
instancia, a otro concepto semiético clasico: la estilizacion, ese trabajo que se
da en toda praxis textual.

Acudir a los estudios culturales supone dos cuestiones fundamentales:
abrazar las manifestaciones de la cultura popular como un objeto de estudio
no solamente legitimo, sino, probablemente, mucho mds pertinente a la hora
de indagar en aspectos nucleares en la configuracién de imaginarios; y, preci-
samente, problematizar esos imaginarios, considerando las dindmicas de
creacion, circulacién e interpretacién un conjunto de procesos bidireccionales
(en tanto esos imaginarios construyen y, al mismo tiempo, son construidos
por las comunidades humanas).

Autores como Hall y Du Gay (2003), Eco (2009) o Maffesoli (2009) han
balizado con singular tino el camino a recorrer a la hora de analizar produccio-
nes culturales (entendidas estas en su acepcion menos restrictiva) para rastrear
los rasgos mas caracteristicos de una comunidad en un momento y lugar dados.

Los estudios intermediales, entendidos como el dltimo estadio de una
tradicién analitica que incluye la literatura comparada o los estudios intertex-
tuales. Sin desdefiar nunca el magisterio de cldsicos como Guillén (2018) o
Genette (1989), a este trabajo le resultan de especial interés las investigaciones
de Gil Gonzélez (2012). En esa obra, verdadero compendio conceptual de los
estudios interartisticos, el autor aborda una serie de procesos entre medios y
obras (tales como la adaptacién o la remediacién), en los que se aprecia con
claridad la tensién que se produce cuando un relato transita de un medio a
otro, fruto de las particularidades semiéticas de cada una de las formas expre-
sivas implicadas en esa relacién.

LA RELEVANCIA DE LA INOCENCIA

La presencia del personaje demoniaco resulta funcional para la explo-
racion de las complejidades humanas y las tensiones morales. Su constante
aparicion en el cine, la literatura o el cémic refleja la fascinacién por la duali-
dad bien-mal y cierta inquietud sobre la naturaleza de la perversidad. La figu-
ra del demonio trasciende los limites de la narrativa, ofreciendo un espacio
para la reflexién sobre los margenes de la condicién humana.

No se abordard aquif la concepcién teolégica del diablo como antago-
nista de la divinidad, a pesar de que, en muchos casos, la iconografia demo-
niaca en los productos de la cultura popular bebe de aquellas representacio-

Brumal, vol. XII, n.° 1 (primavera/ spring, 2024)

65



66

José Maria Galindo Pérez, Irune Labajo Gonzélez, Sergio Garcia Cabezas y Alejandro Moreno Hernédndez

nes imaginadas en el Romdnico cristiano: alas, cuernos, pezufias y garras
(Barral, 2003). En este trabajo interesa mds la visién postmoderna de una hu-
manidad amenazada por fuerzas diabdlicas que se propagan desde dentro
destruyendo a las personas y despojdndolas de conciencia e identidad. Es el
tipo de endemoniado canibal que sobresalta en Posesién infernal (1981), la pe-
licula de culto de Sam Raimi.

En la mitologfa de la franquicia Posesién infernal, los «deadlites» son
espiritus demoniacos cuyo objetivo es tomar el control de los cuerpos y las
mentes de personas para convertirlas en versiones monstruosas de sf mismas.
Los individuos poseidos asesinan y devoran a otros humanos, pueden rege-
nerarse, obtienen fuerza, velocidad y agilidad sobrehumanas y su aspecto fi-
sico refleja la crueldad inoculada a través de los ojos amarillos, la palidez ca-
davérica y una apariencia grotesca, enajenada y aterradora. Los onis japoneses
son demonios antropomorfos que presentan caracteristicas fisicas similares:
boca grande con afilados colmillos, ojos amarillos, cuernos, cabello desgrefia-
do y garras en manos y pies (Jelantik y Khusyairi, 2022). De tamafio y fuerza
muy superiores a los humanos, los caracterizan la perversidad y la inclinacién
por devorar personas (Pérez Riobd, 2012). En las representaciones y mdscaras
tradicionales, el oni es un ogro gigantesco con la piel de color rojo o azul que
vive solo en la montafia, alejado de la sociedad. Este arquetipo ha evoluciona-
do y se ha diversificado hasta convertirse en simbolo de la otredad en contex-
tos contempordneos o futuristas (Reider, 2010).

Nezuko Kamado, personaje secundario del shonen manga Guardianes
de la noche: Kinetsu no Yaiba (Gotouge, 2016-2020), es atacada y convertida en
un oni antropéfago con tan solo 12 afios. Y, sin embargo, su representacion
mads icénica -y mds querida por los fans- es la de una inofensiva nifiita con una
rama de bambt en la boca. Nezuko personaliza una reconfiguracién subver-
siva de la figura demoniaca.

Los 23 volimenes de Guardianes de la noche: Kinetsu no Yaiba han supe-
rado ya, segtin la web oficial, los 150 millones de ventas. La franquicia incluye
un videojuego, la adaptacién a serie de anime y una pelicula con récord de
taquilla en Japén. No obstante, en el presente articulo la atencién se dirigira al
manga como fuente principal.

Si el endemoniado canénico, encarnacién de la pérdida de humanidad,
se caracteriza por la deformidad fisica y el embrutecimiento moral y espiri-
tual, en el caso de Nezuko, se produce una remodelacién significativa. La in-
fluencia del motivo del nifio radica, aqui, en la cldsica exploracion de la ino-
cencia perdida y reencontrada. El mero hecho de que la victima sea tan joven

Brumal, vol. XII, n.° 1 (primavera/ spring, 2024)



Infancias maléficas: la reconfiguracién del canon fantdstico a través del nifio como tropo narrativo

aporta la dimensién emocional a la narrativa. La obstinada confianza del her-
mano en la humanidad de la nifia-oni y el sufrimiento que ella experimenta al
verse mancillada y poseida generan una inmediata empatfa con los persona-
jes y sus luchas.

Tanjiro Kamado encuentra a su familia asesinada y su hermana peque-
fia es la dnica superviviente. El muchacho la lleva a la ciudad en busca de
ayuda. En el camino, Nezuko se transforma en un ser monstruoso y lo ataca,
pero él confia en que podrd revertir la maldicién. Un cazador de demonios
advierte a Tanjiro de que su hermana ha sido convertida en oni y estd ligada
a la sangre del poderosisimo Muzan Kibutsuji. Aunque el cazador quiere eli-
minar a Nezuko, la defensa de Tanjiro y la inesperada proteccién que ella
ofrece a su hermano lo convencen de enviarlos al refugio de Urokodaki sen-
sei. En un andlisis narrativo, el viaje del héroe se concreta en el crecimiento de
Tanjiro que, acompariado y ayudado por su hermana, enajenada pero aferra-
da a su dignidad humana, pretende convertirse en cazador de demonios para
acabar con Kibutsuji y curar a la nifia.

Nezuko no puede considerarse propiamente una heroina, pero también
realiza su propio viaje que, aunque silencioso y practicamente invisible, no es
desderiable. A lo largo de la trama, se enfrenta a su nueva condicion y, protegi-
da del sol, de las miradas y de los prejuicios por el cajon en el que la transporta
Tanjiro, logra mantener su inocencia y su humanidad. Librando una batalla
personal, cuyas victorias van mostrandose solo cuando es necesario, Nezuko
cambia el consumo de carne por el suefio como fuente de energia y regenera-
cion, desarrolla una resistencia al sol impropia de los demonios canénicos de la
saga, pelea contra onis sanguinarios junto al Cuerpo de Exterminio y llega a
romper el vinculo que la ata a Kibutsuji. El viaje callado de Nezuko se revela
como una permanente lucha interior para rehabilitarse como ser humano.

Centrando el foco en la caracterizacion del personaje, antes de su trans-
formacién, Nezuko es una nifia compasiva, amorosa y bonita. Cuida de sus
hermanos pequefios anteponiendo las necesidades de estos a las propias. Vis-
te un kimono tradicional de color rosa, que hace juego con sus ojos, y lleva
lazos en el cabello recogido en un moiio.

La Nezuko demoniaca reproduce el aspecto del imaginario popular:
piel cetrina, mirada cruel y aspecto monstruoso. Las transfiguraciones, que
tras la primera serdn intencionadas, implican una metamorfosis completa: su
cuerpo crece y se hace fuerte y rdpido, sus colmillos se afilan, sus ojos se in-
yectan en sangre, en su frente aparece un cuerno, sus manos se convierten en
garras y domina estilos de lucha que nunca ha practicado.

Brumal, vol. XII, n.° 1 (primavera/ spring, 2024)

67



68

José Maria Galindo Pérez, Irune Labajo Gonzélez, Sergio Garcia Cabezas y Alejandro Moreno Hernédndez

Durante la mayor parte de sus apariciones, Nezuko exhibe una mirada
dulce y una candidez que contrastan con el cabello suelto y despeinado, las
ufias afiladas y unos colmillos contenidos por el trozo de bambti que, ademéds
de evitar el consumo involuntario de sangre, ha pasado a convertirse en su
signo de identidad. No obstante, huele como un demonio, sus heridas cicatri-
zan rdpidamente y, durante afios, se oculta del sol cuyos rayos pueden hacer-
la desaparecer. No cabe duda, para quienes los persiguen y exterminan, de
que Nezuko es un demonio. Es su rechazo por verse y por ser vista como tal
lo que se revela no solo en su fisico, sino también en sus actos: rie y llora como
una nifia humana; protege a las personas de poderosos demonios a costa de
su propio sufrimiento e, incluso, abraza y consuela, como una hermana ma-
yor, a aquellos que lo necesitan.

Al colocar a esta nifia-oni como sujeto en un analisis actancial (Grei-
mas, 1976) se establece como objeto la reconquista de la humanidad y la
dignidad personal provocada, en este caso, por la agresién y la posesion
demoniaca (destinador). Sus oponentes principales, ademds de la sangre de
Kibutsuji, que representa al «otro» contra el que lucha en su interior, son los
demonios a los que se enfrenta en defensa de su hermano y todos los caza-
dores que, incapaces de ver en ella mds que a un monstruo, tratan de asesi-
narla. Paulatinamente, estos tltimos serdn, junto con Tanjiro quienes acaba-
rdn por convertirse en sus ayudantes. Tanto ella misma como su hermano
mayor se verdn beneficiados (destinatarios), sin olvidar a Zenitsu Agatsuma
que, pasando por alto la condicién de Nezuko, se enamora de ella desde el
momento en que la ve.

Guardianes de la noche: Kinetsu no Yaiba explora, a través del pasado de
los poderosos onis a los que se enfrenta Tanjiro, los motivos de la deshumani-
zacion que han experimentado. El odio engendrado por la burla, el maltrato,
el desprecio o el rechazo suponen el germen del monstruo canénico: aterra-
dor, enajenado, dvido de venganza o empoderado por su paso de victima a
depredador. Las metamorfosis demoniacas externalizan la maldad, pero tam-
bién representan la antitesis de los valores de la cultura tradicional japonesa
que encarnan, precisamente, los hermanos Kamado: la familia, el honor o la
compasién. En consecuencia, Nezuko se manifiesta como un ejemplo del
monstruo reconfigurado del que se ocupa Calabrese (2008). Es una oni estéti-
camente bella, con muy pocas deformidades y moralmente buena que carece
de los sufrimientos y los traumas que alimentan al mal. Escudada en el amor
que siempre ha conocido, en su educacién y en su inocencia, pugna por pre-
servar su esencia y recuperar la aceptaciéon en un proceso constante de rehu-

Brumal, vol. XII, n.° 1 (primavera/ spring, 2024)



Infancias maléficas: la reconfiguracién del canon fantdstico a través del nifio como tropo narrativo

manizacién y rehabilitacién social. La lucha es contra si misma. La otredad,
ese yo violentado y enfurecido que clama venganza, estd dentro de ella.

La reconversién de la figura del demonio en Nezuko Kamado supone

una subversiéon del modelo tradicional y permite abordar temas que, no por
eternos, interesan menos al publico del siglo xx1: la otredad, la identidad y la
dignidad humanas o la pertenencia.

LA OTREDAD COMO SUBVERSION

El licdntropo, comtinmente conocido como hombre lobo, es una figura

mitica que ha fascinado y aterrado a la humanidad a través de distintas cultu-
ras y épocas. Esta criatura, inmersa en la mitologfa y el folclore, es a menudo
retratada como un ser temido y envuelto en misterio. La existencia de mitos
sobre hombres lobo se remonta a la antigua Grecia y Roma, evidenciando una
fascinacion perdurable por la transformacion y la dualidad humana-animal
(Ferndndez Tresguerres, 2005).

En la literatura, la representacién del licintropo ha evolucionado con-

siderablemente. Uno de los primeros ejemplos en la literatura moderna es La
mujer lobo de Clemence Housman, publicado en 1896. Este relato se enfoca en
la tragedia y la maldicién del hombre lobo, reflejando las tensiones de su
tiempo entre lo natural y lo sobrenatural (Sconduto, 2008). Ademds, la obra
de Clarissa Pinkola Estés explora los mitos y las historias del arquetipo de la
mujer salvaje, mostrando cémo la figura de la mujer lobo posee una connota-
cién positiva y luminosa, a diferencia del arquetipo masculino tradicional-
mente negativo. La autora destaca la fuerza indomable y la intuicién inheren-
te a la mujer salvaje, describiéndola como una figura que representa la
libertad y la autenticidad. Este enfoque subraya la capacidad de la mujer para
reconectar con su naturaleza instintiva y su poder interior, rompiendo con las
limitaciones impuestas por la sociedad patriarcal. La mujer lobo simboliza
una fuerza regenerativa y transformadora, capaz de sanar y revitalizar. Esta
perspectiva contrasta con las representaciones tradicionales del licantropo
masculino, que a menudo es visto como una figura trdgica y violenta, domi-
nada por impulsos incontrolables (Estés, 2020).

El cine ha expandido el alcance del arquetipo del licintropo a una au-

diencia mas amplia. Desde los primeros filmes de terror como The Werewolf
(1913) o hasta clésicos contempordneos como Un hombre lobo americano en Lon-
dres (1981), el licdntropo ha sido presentado como una criatura temible y trd-

Brumal, vol. XII, n.° 1 (primavera/ spring, 2024)

69



José Maria Galindo Pérez, Irune Labajo Gonzélez, Sergio Garcia Cabezas y Alejandro Moreno Hernédndez

70

gica. Estos personajes a menudo lidian con su condicién dual, reflejando con-
flictos internos humanos. La lucha del licintropo no es solo con la sociedad
que lo teme, sino también con su propia naturaleza monstruosa. Este ahinco
por rehumanizarse y resistir la deshumanizacién impuesta por su transfor-
macién subraya la otredad interna, un conflicto constante entre su identidad
humana y la monstruosa (Steiger, 1999).

La transformacién del licintropo en los medios refleja una evolucién en
la percepcién cultural y social sobre lo que significa ser humano y su relacién
con la naturaleza animal. Los licdntropos, en la cultura popular, suelen simbo-
lizar el conflicto entre la civilizacién y la naturaleza salvaje, actuando como
una metdfora de la lucha interna del ser humano (Frost, 2003). Este rico tapiz
histérico y cultural del licdntropo demuestra cémo un arquetipo puede adap-
tarse y transformarse, reflejando los miedos, esperanzas y entendimientos de
la sociedad en diferentes momentos de la historia.

Miércoles es una serie de televisiéon que revoluciona los géneros de fan-
tasfa y misterio con su enfoque. Centrandose en el personaje iconico de Miér-
coles Addams, perteneciente a la legendaria Familia Addams, la serie teje
una intrigante combinacién de humor negro, misterio y elementos sobrena-
turales. Ambientada en la peculiar Academia Nevermore, Miércoles sigue las
peripecias de su protagonista, quien enfrenta los retos tipicos de la adoles-
cencia, relaciones complejas y una educacién poco convencional en un inter-
nado para jévenes extraordinarios. Fusionando el misterio con el humor ne-
gro caracteristico de la franquicia, su director, Tim Burton, introduce una
variedad de personajes secundarios cautivadores y enigmadticos, cada uno
con sus propios secretos y subtramas. Ademads, la serie es notable por su tra-
tamiento de temas contempordneos como la identidad, la amistad y la acep-
tacion de lo diferente, todo enmarcado en un contexto sobrenatural y gético.
La cinematograffa, capturando la estética gética y sombria, junto con el desa-
rrollo dramdtico, convierten a Miércoles en una contribucién singular al ca-
non de la Familia Addams, en particular, y al género, desde un punto de
vista mds amplio.

Este andlisis profundiza en cémo el personaje de Enid Sinclair, la com-
pafiera de cuarto de la protagonista de Miércoles, se aparta significativamente
del arquetipo tradicional del licintropo en la literatura y el cine, tfpicamente
retratado como un ser oscuro y atormentado. A través de un detallado examen
de su personalidad, su distintiva apariencia y su rol en la trama, se revela que
Enid no solo desafia las expectativas convencionales, sino que también simbo-
liza cambios culturales mas amplios en la representacién de personajes feme-

Brumal, vol. XII, n.° 1 (primavera/ spring, 2024)



Infancias maléficas: la reconfiguracién del canon fantdstico a través del nifio como tropo narrativo

ninos y seres fantdsticos en los medios contempordneos. El desarrollo de Enid
como personaje refleja un cambio en la narrativa de los medios, donde la diver-
sidad y complejidad de los personajes femeninos y miticos se estdn convirtien-
do en la norma. En este sentido, Enid no es solo una pieza clave en la trama de
la serie de Tim Burton sino también un faro de cambio cultural en la represen-
tacion de personajes femeninos y seres miticos en la era moderna.

La otredad, citada anteriormente, se manifiesta en el caso de Enid Sin-
clair y la figura del licAntropo de manera sustancial. Ella encarna la otredad
no solo en su identidad sobrenatural sino también en su personalidad y com-
portamiento, que la distinguen tanto de los humanos comunes como de la
representacion cldsica de los licantropos. En la cultura popular, los licantro-
pos han sido histéricamente vistos como «otros» debido a su naturaleza dual,
separados del resto de la humanidad y a menudo vilipendiados o temidos por
su diferencia. Esta otredad se basa en una dicotomia de humano/no humano,
donde ser licdntropo implica no ser completamente humano.

El personaje de Enid emerge como una reinterpretacién moderna y re-
frescante del licdntropo candnico, redefiniendo este arquetipo desde una
perspectiva moderna y progresista. A diferencia de las representaciones tradi-
cionales, que a menudo pintan a este ser como una criatura feral y solitaria,
este personaje se desmarca por su personalidad amigable y social. Con su
entusiasmo contagioso y su disposicién a establecer relaciones sélidas y afec-
tuosas, fractura el estereotipo del licintropo como ser peligroso y marginado.
Representando una visién renovada de los licdntropos, tradicionalmente sim-
bolos de miedo y desconfianza hacia lo desconocido, Enid se convierte en una
brisa de optimismo y renovacién. Esta ruptura no es meramente superficial,
sino que refleja un cambio significativo en cémo la cultura popular contempo-
rdnea conceptualiza la otredad y la animalidad inherente al mito del licdntro-
po. Este cardcter vibrante y su capacidad para formar relaciones sélidas sugie-
ren una reconceptualizacién de lo que significa ser «otro». Enid no sélo
representa la otredad desde una perspectiva sobrenatural, sino que también
refleja la diversidad y complejidad de las identidades contemporaneas, cues-
tionando y expandiendo los limites de cémo se define y percibe al otro.

La eleccion de vestuario de Enid, con colores vivos y patrones llamati-
vos, contrasta con la oscura paleta tradicionalmente asociada con los licantro-
pos, comunicando visualmente su naturaleza accesible y abierta. Ademads, su
personaje marca un cambio en el discurso cultural sobre la identidad y la
adolescencia, promoviendo una visién mads inclusiva de los personajes de fan-
tasia, que refleja una sociedad que valora la diversidad y la aceptacion.

Brumal, vol. XII, n.° 1 (primavera/ spring, 2024)

71



72

José Maria Galindo Pérez, Irune Labajo Gonzélez, Sergio Garcia Cabezas y Alejandro Moreno Hernédndez

Esta reinterpretacién del licintropo es relevante para los estudios cul-
turales contemporaneos, que examinan cémo las narrativas populares influ-
yen y reflejan las actitudes sociales cambiantes. Enid sirve como un puente
entre mundos y culturas, demostrando que la otredad puede ser una fuente
de fuerza, empatia y entendimiento mutuo, y subrayando la capacidad del
entretenimiento contemporaneo para remodelar y redefinir arquetipos anti-
guos. Esto se puede observar en el capitulo sexto de la primera temporada,
Quid Pro Woe, donde Enid es la responsable de la tarta y la sorpresa de cum-
pleafios del miércoles, poniendo mucho esfuerzo en hacer feliz a Miércoles.

Por ultimo, la representacién de Enid es significativa desde una pers-
pectiva intermedial. Su personaje no sélo dialoga con las representaciones
tradicionales de los licdntropos en la literatura y el cine, sino que también re-
fleja la influencia de otros medios en su construccién. En la era actual, donde
los personajes de fantasia a menudo trascienden los limites de un solo medio
para aparecer en multiples plataformas, Enid representa la naturaleza cada
vez mds fluida de los personajes en la cultura popular. Esta permeabilidad en
los medios permite una exploracién més rica y matizada de los personajes, lo
que, en el caso de Enid, ayuda a cimentar su lugar como una interpretacién
Gnica y memorable del mito del licdntropo.

Enid no sélo rompe con el molde del licintropo candénico, caracterizado
por su naturaleza oscura y aislada, sino que también encarna una figura mds
accesible, positiva y dimensional. A través de su representacion, la serie de Ne-
tflix ofrece una visién sugerente y avanzada de un arquetipo que ha sido, du-
rante mucho tiempo, un estereotipo unidimensional en la narrativa de fantasia.

RECONFIGURANDO LA RELACION CON EL CREADOR

El arquetipo del monstruo creado biol6gicamente, manifestado en su re-
presentacién més icénica —el monstruo de Frankenstein—, se reconfigura como
figura infantil en el personaje de las «little sisters» del videojuego Bioshock.

Existen multiples representaciones de monstruos generados artificial-
mente como fruto de experimentos cientificos o propésitos malignos. El Hom-
bre Invisible, Mr. Hyde o, en representaciones mds modernas, personajes
como Hulk, son de los més conocidos.

No obstante, la figura preponderante en este &mbito es la encarnada
por el monstruo de Frankenstein, no solo en virtud de su abundante multipli-
cidad de representaciones en la literatura o el cine, y en celebraciones cotidia-

Brumal, vol. XII, n.° 1 (primavera/ spring, 2024)



Infancias maléficas: la reconfiguracién del canon fantdstico a través del nifio como tropo narrativo

nas como Halloween, sino también como una representacién recurrente del
concepto genérico de monstruosidad.

Para revisar el canon, resulta titil acudir a algunas de las representacio-
nes cldsicas del personaje, como la novela que le dio origen: Frankenstein o El
moderno Prometeo (Mary Shelley, 1818), asi como algunas de sus representacio-
nes mds icénicas, como la pelicula EI Doctor Frankenstein (1931), o, con mayor
afdn de fidelidad, Frankenstein de Mary Shelley (1994). Sin embargo, también
son de interés representaciones mds modernas del personaje, como por ejem-
plo la pelicula Victor Frankenstein (2015) y sagas como la iniciada en Hotel
Transilvania (2012).

Pueden clasificarse las principales caracteristicas del monstruo de
Frankenstein a través de los siguientes aspectos: su origen y forma, su perso-
nalidad, y su creador (y la relacién que mantiene con él).

Originalmente, el monstruo de Frankenstein es creado por un ambicio-
so cientifico a partir de restos de diversas personas fallecidas, algunas de ellas
criminales o malvadas, con el objetivo de producir nueva vida a partir de
materia inanimada. Su apariencia es horrenda, segtn describe la propia auto-
ra, siendo en gran medida esta la que lo define como monstruo. Su cuerpo,
superior en tamario y fuerza al de un humano normal (hasta el punto de re-
presentarlo en alguna de sus tltimas adaptaciones con mdltiples corazones,
como en Victor Frankenstein), estd plagado, desde la representacién mds ic6ni-
ca de Boris Karloff, de cicatrices y algunas piezas metélicas, habiéndose con-
vertido estos, junto a otros como la electricidad, el semblante pétreo y el mo-
vimiento renqueante, en los aspectos formales iconograficos que mds nos
ayudan a distinguir al monstruo.

La personalidad de la criatura, sin embargo, es, al menos inicialmente,
ingenua e incluso inocente, como consecuencia de su reciente nacimiento.
Esto se hace evidente en momentos como el accidente con la nifia en la pelicu-
la de 1931, fruto de la confusién y el juego casi infantil, asi como su interés
constante por el descubrimiento de lo nuevo (Agustina, 2020). La ingenuidad
ha ido evolucionando en la vinculacién del monstruo de Frankenstein con
cierto matiz de idiotez o boberia, especialmente desarrollada en sus represen-
taciones mds cémicas, aquellas que pretenden hacerlo amigable para todo
tipo de publicos, como en Hotel Transylvania. También se le suele representar
como un monstruo callado, a excepcién de puntuales grufiidos o ruidos.

Sin embargo, es al conectar el monstruo con su creador cuando suele
aflorar la naturaleza vengativa y furiosa de la criatura, fruto del castigo que se
le ha impuesto al conformarlo como un ser horrible, sin culpa alguna, por

Brumal, vol. XII, n.° 1 (primavera/ spring, 2024)

73



74

José Maria Galindo Pérez, Irune Labajo Gonzélez, Sergio Garcia Cabezas y Alejandro Moreno Hernédndez

mero capricho, descuido y egoismo. En esta colisién aflora otro de los grandes
pilares de la figura del monstruo de Frankenstein: la importancia de su crea-
dor y la relaciéon con él. No sélo la existencia del monstruo gira en muchas
representaciones en torno a su creador, sino que de la relacién entre ambos
surgen algunas de las preguntas mds interesantes que plantea la obra, desde
la definicién en si de la humanidad hasta la responsabilidad de uno mismo
para con su propia vida (Gonzdlez-Rivas, 2022). Estos constituyen los puntos
temadticos mds importantes del personaje, que girardn siempre alrededor de la
definiciéon de la humanidad (Ramalle, 2007) y la relacién y responsabilidad de
su creador con un ser humano. (Gonzélez-Rivas, 2022)

Las «little sisters», personajes del videojuego BioShock (primera y se-
gunda parte), son, al igual que el monstruo de Frankenstein, unas criaturas
creadas artificial y cientificamente, en este caso, mediante la combinacién de
dos seres vivos y la sugestion psicolégica. Su objetivo es el de consumir y re-
cuperar ADAM (células madre usadas en investigacion biotecnoldgica) por la
ciudad de Rapture. A diferencia de sus predecesores en el arquetipo del
monstruo creado, son nifias y estdn siempre acompafiadas de unos gigantes
guardaespaldas conocidos como los «big daddy».

A nivel mecdnico dentro del juego, esta dupla presenta una de las si-
tuaciones de gameplay mds interesantes, ya que las «little sisters» se pasean
por el mapa sin atacar. Sin embargo, el jugador es consciente de que son una
gran fuente de ADAM que puede utilizar. As{, deberd derrotar primero a su
«big daddy», para luego tomar una decision: si cosechar a la «little sister»,
obteniendo un mayor ntimero de puntos de ADAM pero acabando con su
vida, o si salvarla, obteniendo muchos menos puntos, pero convirtiéndola de
nuevo en una nifia normal. La opcién de los creadores de BioShock quizds no
fuera inocente en el momento de modelar a las «little sisters» como nifias pe-
queiias recogidas de un orfanato, personalizando asf la naturaleza infantil del
monstruo recién creado. Estos personajes deberfan provocar suficiente movi-
miento emocional en el jugador como para vincularse con ellas y decidir no
cosecharlas, en contra de las propias ganancias. Quizds, si la decision plantea-
da fuera acerca de salvar o cosechar a un monstruo como el de Frankenstein,
la eleccién habria sido mds fdcil y, por lo tanto, menos interesante desde el
punto de vista del gameplay (la jugabilidad y las opciones para el jugador).

Tanto las «little sisters» como los «big daddy» son representaciones del
motivo del monstruo creado y, por lo tanto, evoluciones del arquetipo inspi-
rado en el monstruo de Frankenstein. Sin embargo, mientras observamos una
representacién muy continuista del paradigma en los «big daddy», las «little

Brumal, vol. XII, n.° 1 (primavera/ spring, 2024)



Infancias maléficas: la reconfiguracién del canon fantdstico a través del nifio como tropo narrativo

sisters», como contrapartida, parecen romper con muchos de los estdndares
de dicho arquetipo.

En términos de origen y forma, los «big daddy» comparten bastantes
de las caracteristicas de la criatura de Frankenstein, incluyendo su nacimien-
to, consecuencia de experimentos con criminales y presos que son reutiliza-
dos en la creacién de unas nuevas criaturas con una gran fuerza, tamafio y
capacidades fisicas extraordinarias. Su expresién ya no es pétrea, sino inexis-
tente, dado que un casco la oculta; su movimiento no es renqueante sino ex-
tremadamente lento, al ser grandes figuras acorazadas. Las «little sisters», sin
embargo, son fruto de una unién casi simbidtica con un pardsito submarino
en forma de gusano. A pesar de su naturaleza monstruosa, representada por
sus grandes y brillantes ojos y su piel perpetuamente pdlida, mantienen una
expresion siempre alegre y jovial y unos movimientos dgiles y juguetones
mientras dan brincos por toda la ciudad.

En términos de personalidad, encontramos de nuevo grandes similitu-
des entre el monstruo de Frankenstein y los «big daddy», siendo estos tltimos
ya no s6lo parcos en palabras sino completamente silentes. Las «little sisters»,
sin embargo, hablan habitualmente con sus acompafiantes. En este sentido,
las «little sisters» personalizan esa ingenuidad tan caracteristica de los prime-
ros compases del monstruo que, como vefamos, se toma como simbolo en al-
gunas representaciones modernas, y conforman su identidad en torno al mis-
ma. Las «little sisters» son inocentes e ingenuas no por falta de inteligencia,
sino porque son nifias. Rodeadas por un entorno horrible y realizando tareas
atroces constantemente, mantienen (como consecuencia de la sugestion men-
tal a la que han sido sometidas) la actitud infantil que las caracterizaba antes
de convertirse en monstruos, proclamando asi claramente su humanidad.

Es interesante también la relacién entre las «little sisters» y su creadora
(aunque no lo sea realmente, sino mds bien su cuidadora), la doctora Tenen-
baum. Desde el comienzo de la narrativa, la actitud de la doctora es favorable
para con las nifias, brinddndole al jugador el poder que le permitira salvarlas
y devolverles su humanidad. Quizds es esta nueva figura de creadora positi-
va, la que permite a los monstruos mantenerse en esa parte de la personalidad
inocente e ingenua de la que habldbamos antes.

Aqui se manifiesta la reescritura mds significativa del personaje con
respecto al monstruo tradicional, ya que, con una figura bondadosa como
creador, carecen de sentido esas tendencias vengativas o asesinas que caracte-
rizan a Frankenstein y que posiblemente lo convierten, de forma irreparable,
en monstruo. La esencia infantil de las «little sisters», y el haberles otorgado

Brumal, vol. XII, n.° 1 (primavera/ spring, 2024)

75



76

José Maria Galindo Pérez, Irune Labajo Gonzélez, Sergio Garcia Cabezas y Alejandro Moreno Hernédndez

una figura creadora con una influencia mucho mds positiva que la del doctor
Frankenstein, las permite liberarse de su parte monstruosa y volver a ser ni-
fias normales, algo que la mayoria de los monstruos creados no tendran jamds
la suerte de experimentar.

La contrapartida monstruosa de las «little sisters» se nos muestra en el
videojuego Bioshock 2. Tras la huida de la doctora Tenenbaum con muchas de las
nifias salvadas, llega una nueva creadora, Soffa Lamb, quien desea retomar las
labores infantiles de recogida de ADAM secuestrando, en la superficie, preado-
lescentes que reaccionan de forma diferente a la simbiosis. Como consecuencia
de esto, se convierten en monstruos combativos, llenos de furia, cubiertos con su
propia armadura similar a la de los «big daddy», que atacan todo aquello con lo
que se cruzan, convirtiéndose en las conocidas como «big sisters». Esto nos de-
muestra que, de manera similar a la historia de la criatura de Frankenstein, no
estd tanto en la naturaleza del monstruo la existencia de laira y la venganza, sino
que proviene de la relacién con su creador y lo que este representa en éL.

La figura de la «little sister» como heredera del monstruo creado cien-
tificamente o del monstruo de Frankenstein muestra una evolucién interesan-
te del arquetipo que, aun rompiendo con la iconograffa y caracteristicas mas
habituales del personaje y llevandolo a una evolucién que quizds el mismo
monstruo de Frankenstein envidiaria, permite mantener e incluso profundi-
zar en uno de los temas mas importantes de la obra original: la relacién del
monstruo con su creador y la influencia del segundo en la naturaleza, vida y
finalidad del primero.

LA RECUPERACION DE LA BONDAD

La figura del vampiro ha generado multitud de obras de ficcién que
han revisado el mito desde diferentes dngulos a través de mdltiples formas
expresivas. De la misma manera, ha provocado un ingente volumen de litera-
tura critica, entre la que podriamos destacar, por su actualidad y variedad de
enfoque, las aportaciones de Pérez Gandn (2014), Sdnchez-Verdejo Pérez
(2017), Agusti Aparisi (2019) o Martin Sanz (2023), en las que este personaje
canodnico del fantastico es releido a la luz de los estudios de género, las apro-
ximaciones a la cultura popular, la teoria de los géneros cinematogréficos o el
andlisis filmico de un cineasta.

Sin embargo, y a pesar de su dispersion en diversos medios, cuando
del vampiro en el cine se trata, el referente inexcusable es Drédcula. El conde

Brumal, vol. XII, n.° 1 (primavera/ spring, 2024)



Infancias maléficas: la reconfiguracién del canon fantdstico a través del nifio como tropo narrativo

vampiro, protagonista de la célebre novela de Bram Stoker de 1897, es un
personaje que ha conocido mdltiples adaptaciones y versiones, mds o me-
nos fieles, mds o menos apdcrifas, en un recorrido audiovisual que ha in-
fluido decisivamente en la configuracién en el imaginario cultural del mito
vampirico.

Atendiendo a la lectura de diferentes andlisis sobre la figura de Drédcu-
la, como los de Lillo (2017), Leatherdale (2019) o Remartinez (2021) (este tlti-
mo aborda el andlisis de otras manifestaciones vampiricas, pero lo hace con-
trastando esas figuras con el centro del canon que representa Drécula) y, sobre
todo, a la revision de las principales caracterizaciones cinematogrdficas, se
puede esbozar un repertorio de los principales rasgos que adornan la idea de
Drécula en ese imaginario.

En cine, un intenso proceso de destilado puede resumir la presencia
audiovisual de Dracula en siete apariciones fundamentales: Nosferatu (1922,
Murnau), Drdcula (1931, Browning), Drdcula (1958, Fisher), Nosferatu, vampiro
de la noche (1979, Herzog), Dricula (1979, Badham), Drdcula de Bram Stoker
(1992, Coppola) y, forzando los limites conceptuales de lo cinematogréfico, la
miniserie Drdcula (2020), de Moffat y Gatiss. Un recorrido que cubre préctica-
mente un siglo de producciones, con cineastas tan representativos de diferen-
tes formas de hacer cine.

Si se establecen como categorias del andlisis los temas, las formas y las
narrativas, pueden hallarse los siguientes elementos significativos: en lo te-
matico, aspectos como la seduccién, el dominio, la atraccién romadntica o la
sed (literal, de sangre, o figurada, de otros objetos y /o cuerpos que calmen su
ansia); en lo formal, factores que van desde lo iconogréfico (la sangre, la oscu-
ridad, la noche, la niebla, la sombra)) hasta lo cromético (el ineludible rojo, el
negro), pasando por los diferentes estilemas que construyen determinada
imagen del vampiro (el juego con la escala de planos, el empleo de la ilumina-
cién, determinados efectos de montaje); en lo narrativo, modos o géneros (re-
cuperando la vieja dicotomia acerca del fantdstico representada por Todorov
y Ceserani) que apelan a lo exético, lo misterioso o lo terrorifico.

Drécula, como paradigma del vampiro cinematografico, podria carac-
terizarse a partir de cuatro grandes ejes: lo aristocrético y elegante, la cualidad
de seductor sensual, lo amenazador y siniestro, y su cualidad de representa-
cién del mal.

El primer gran eje puede observarse en varios aspectos iconograficos
que se repiten con frecuencia: el atuendo (en el que acostumbra a destacar una
prenda investida de un innegable sesgo de majestuosidad como la capa), el

Brumal, vol. XII, n.° 1 (primavera/ spring, 2024)

77



78

José Maria Galindo Pérez, Irune Labajo Gonzélez, Sergio Garcia Cabezas y Alejandro Moreno Hernédndez

peinado o la morada que suele habitar (un castillo, manifestacién cldsica del
poder nobiliario). Por no olvidar un elemento aparentemente banal, pero que
fija desde el propio nombre la naturaleza aristocratica del personaje: el titulo
que ostenta, y que lo sefiala como el conde Dracula.

El segundo eje descansa sobre la recurrencia con que la relacién entre
Drécula y los personajes femeninos se construye en términos de atraccion ro-
madntica y/o sexual. Las mujeres constituyen objetos de deseo para el vampi-
ro, en primera instancia, desde un punto de vista casi animal: se nutre y ali-
menta de su sangre. Sin embargo, todo el ritual de la conquista (que abraza las
formas del cortejo y se aleja de gestos que podrian asociarse més a la caza) y
la propia consumacién del mordisco (que atina el contacto entre la boca vam-
pirica y el desnudo cuello femenino, por no mencionar la ya cldsica actitud
ldnguida de abandono de la victima) suponen una construccién estética que
homologa ese deseo al magnetismo erético.

El tercer eje se sustenta en determinadas elecciones de puesta en escena
y puesta en cuadro. Asi, la iluminacién (o la falta de ella), un empleo especifi-
co tanto de los efectos sonoros como de la mdsica, el disefio de produccién o
ciertas composiciones del plano (en la que la presencia del vampiro o se esca-
motea o se percibe amenazante con respecto a otros personajes) colaboran en
la configuracién de una idea siniestra del personaje, el cual rara vez se percibe
como un posible aliado, si no, mds bien, como un potencial peligro.

En directa relaciéon con lo anterior, el cuarto eje supone la manifesta-
cién bésica de una temadtica transversal a lo largo de la historia de la ficcién
(ya sea literaria, cinematografica o de cualquier otra indole): el enfrentamien-
to entre el bien y el mal. Y, en ese combate, Dracula (no por casualidad apoda-
do como «el principe de las tinieblas»), merced a su condicién de no-vivo-no-
muerto, su turbidez moral y su capacidad para transgredir la norma social,
desempefia un rol preponderante. Ya sea en peliculas de terror (el género, o
modo, en el que Dracula més ha desarrollado su imagineria) o de otras cate-
gorias (el fantdstico, la accién o, incluso, la comedia), la cualidad maligna del
personaje supone un leitmotiv imprescindible para comprenderlo.

Este paradigma que podria denominarse draculiano se ve seriamente
confrontado en la pelicula de Tomas Alfredson Déjame entrar (2008), en la cual
la figura del vampiro adquiere unas caracteristicas radicalmente diferentes.
Se trata de un largometraje sobre la relacion que se establece entre Oskar, un
nifio de doce afios residente en un barrio de Estocolmo que sufre acoso esco-
lar, y Eli, una misteriosa nifia recién llegada a su edificio, y que resulta ser un
vampiro.

Brumal, vol. XII, n.° 1 (primavera/ spring, 2024)



Infancias maléficas: la reconfiguracién del canon fantdstico a través del nifio como tropo narrativo

Allf donde Drécula es aristocratico y elegante, Eli es desalifiada, yendo
habitualmente en pijama y, a menudo, descalza. Si Dracula despliega los mo-
dales de un seductor, la relacién entre Eli y Oskar estd cercana a lo platénico
(mencién especial merece la conversacién que ambos mantienen sobre si de-
ben ser novios y lo que eso significarfa: llegan a la conclusién de que nada
cambiard entre ellos). La naturaleza amenazante de Dracula deviene en una
extrafieza, a medio camino entre la excentricidad y lo perturbador, en Elj,
quien ni siquiera con la boca ensangrentada tras atacar a una victima adopta
un rol peligroso para Oskar. Y, desde luego, Eli no representa, en ningtin caso,
la maldad: la violencia que ejerce y las muertes que provoca se asocian de
manera directa con la necesidad de alimentarse, defenderse y, en tdltima ins-
tancia, sobrevivir.

La pelicula apuesta por una serie de elementos formales y narrativos
que distancian su revisién de la figura del vampiro del paradigma draculiano.
Ast, el suburbio sueco esta més cercano a cierta experiencia de la cotidianidad
que de lo sefiorial de un castillo. La predominancia cromdtica del blanco (in-
cluso de noche) contrasta vivamente con la negrura que acomparia al vampiro
transilvano. Y, por supuesto, articular el relato alrededor de la relacién de
descubrimiento, conocimiento y fortalecimiento del vinculo entre un nifio y
una nifia de doce afios supone un entramado narrativo que evacta lo sexual
para poner el foco en la ingenuidad o la pureza en su relacién.

Sin embargo, probablemente sea la decisiéon de que el vampiro sea
una nifia la que disloca drasticamente el esquema draculiano y todas las
expectativas estéticas y temadticas derivadas de él. La pelicula insiste en la
naturaleza aséptica, fundamentalmente alimenticia, de las muertes (en las
que, no por casualidad, Eli apenas participa), reforzando la idea de la ino-
cencia primordial de la infancia, de fuerte base rousseauniana. Esa inocencia
(Eli no disfruta con ello, simplemente lo necesita) se traslada al resto de en-
tornos narrativos: lejos de ser una depredadora sexual, es una nifia que no
sabe exactamente cémo comportarse con Oskar, tal y como le sucede al nifio
(en una secuencia bdsica, compartiendo cama por la noche, se funden en un
abrazo que clausura cualquier otro tipo de contacto). Eli, ademds, demues-
tra sentimientos positivos como la lealtad y la preocupacién por el cuidado
de su amigo, llegando incluso a librarle (brutalmente) de las amenazas que
suponen los chicos que le acosan en el colegio.

En definitiva, en el paso del paradigma de Drdcula a la propuesta de
Déjame entrar puede observarse como la introduccién del motivo, estético y
narrativo, de la infancia encarnando a la figura del vampiro, altera radical-

Brumal, vol. XII, n.° 1 (primavera/ spring, 2024)

79



José Maria Galindo Pérez, Irune Labajo Gonzélez, Sergio Garcia Cabezas y Alejandro Moreno Hernédndez

80

mente los presupuestos expresivos y temdticos que sostienen a ésta en el ima-
ginario sociocultural.

CONCLUSIONES

Los andlisis precedentes han puesto de manifiesto como la presencia
(estética y narrativa) de la infancia replantea los presupuestos bdsicos de al-
gunas de las principales figuras del canon fantastico. En estas conclusiones se
explicitardn los grandes ejes sobre los que pivota esa reconfiguracién.

En primer lugar, la figura infantil es una fuente natural para la inocen-
cia, de manera que elementos como la vulnerabilidad, la ignorancia de las
intenciones corrompidas o la presuposicién del cuidado no se entienden como
opciones de un catdlogo mayor de alternativas, sino como la tinica manera de
actuar. Una figura del fantdstico que comparece en forma infantil se tifie de
una pétina de candidez que difumina rasgos otrora esenciales como la amora-
lidad o la perversidad.

En segundo lugar, lo infantil prefigura una nueva relacién con el con-
cepto de lo otro, que abandona su tradicional marginalidad (ética, politica o
estética) para desempefiar un rol mds reconocido socialmente. La otredad
pasa a ser un vector de diferenciacién que no ha de considerarse intrinseca-
mente negativo. Y esa potencial positividad desmonta caracteristicas nuclea-
res de las figuras del canon fantastico en su imagen més sedimentada.

En tercer lugar, lo infantil empuja a una percepcién de lo bueno, frente
a la acostumbrada malignidad que representan muchas de los principales
perfiles del canon fantéstico. Figuras como el demonio, el licintropo o el vam-
piro pueden ser espoleadas por buenas intenciones, basadas en el aprecio a
otros seres y observando determinados codigos éticos que, con frecuencia,
han sido transgredidos por declinaciones mds tradicionales de esas figuras.

El motivo de la infancia reconduce las figuras cldsicas del fantdstico a
un estado de mayor cercania o identificacién con lo humano (en llamativo
contraste con la figura del nifio diabdlico, que supone una combinacién del
motivo infantil con la maldad, dando como resultado un inquietante infante
malvado), una recuperacién de la humanidad que, no por casualidad, hunde
sus raices en el ya citado mito rousseauniano del infante como ser humano
bueno por naturaleza.

Brumal, vol. XII, n.° 1 (primavera/ spring, 2024)



Infancias maléficas: la reconfiguracién del canon fantdstico a través del nifio como tropo narrativo

BIBLIOGRAFIiA

ABDULMAGIED, Salma Ahmed (2022): «Othering, identity and recognition: the social ex-
clusion of the constructer “other”», Future Journal of Social Science, vol. 1, nam. 1,
pp- 111-128. https:/ /doi.org/10.54623 / fue.fcij.1.1.5

AcusTINA, Agustina, Anwar Dwi AsTuTt & Setya Ariant (2020): «The monster’s charac-
teristics in Frankenstein novel by Mary Shelley viewed from personality traits
theory», Ilmu Budaya: Jurnal Bahasa, Sastra, Seni dan Budaya, vol. 4, ntm. 1, pp.
1-12. https:/ / doi.org/10.30872 /jbssb.v4i1.2506

ALDRED, Jessica, & Brian GrEENsPAN (2011): «A man chooses, a slave obeys: BioShock
and the dystopian logic of convergence», Games and Culture, vol. 6, num. 5, pp.
479-496. https:/ /doi.org/10.1177/1555412011402674

BessiEre, Iréne (2001): «El relato fantdstico: forma mixta de caso y adivinanza», en Da-
vid Roas (comp.), Teorias de lo fantdstico, Arco/Libros, Madrid, pp. 83-104.

CaBo AstGuiNoLaza, Fernando (2001): Infancia y modernidad literaria, Biblioteca Nueva,
Madrid.

CALABRESE, Omar (2008): La era neobarroca, Catedra, Madrid.

CeseraNI, Remo (1999): Lo fantdstico, Antonio Machado Libros, Madrid.

EacLeTON, Terry (2010): Sobre el mal, Peninsula, Barcelona.

Eco, Umberto (2009): Apocalipticos e integrados, Tusquets, Barcelona.

EstEs, Clarissa Pinkola (2020): Mujeres que corren con los lobos, B de Bolsillo, Barcelona.

FERNANDEZ TRESGUERRES, Alfonso (2005): «Licantropos», El Catoblepas, disponible en ht-
tps:/ /nodulo.org/ec/2005/n035p15.htm [23/11/2023].

Frost, Brian J. (2003): The Essential Guide to Werewolf Literature, University of Wisconsin
Press, Madison.

GALINDO, José Maria (2013): «El canon cinematogréfico espariol: una propuesta de and-
lisis», Archivos de la filmoteca, ndm. 71, pp. 141-154.

— (2018): «La pertinencia como concepto del cine posmoderno», Nawi, vol. 2, num. 1,
pp- 13-35.

GEeNETTE, Gérard (1989): Palimpsestos: la literatura en sequndo grado, Taurus, Madrid.

GiL GoNzALEZ, Antonio J. (2012): +Narrativa(s): intermediaciones novela, cine, comic y vi-
deojuego en el dmbito hispdnico, Ediciones Universidad de Salamanca, Salamanca.

GonzALEzZ DiNnaMARcA, Rodrigo (2015): «Los nifios monstruosos en El orfanato de Juan
Antonio Bayona y Distancia de rescate de Samantha Scweblin», Brumal. Revista de
estudios sobre lo fantdstico, vol. III, num. 2, pp. 89-106. https:/ / doi.org/10.5565/
rev/brumal.249

GoNzALEZ-Rivas FERNANDEZ, Ana (2022): «El mito de Frankenstein en series de televi-
sién contemporaneas: monstruosidad, rebelién y maternidad en la construc-
cién de la identidad del siglo xx», en José Maria Mesa Villar, Ana Gonzdlez-Ri-
vas Ferndndez y Antonio José Miralles Pérez (eds.), Revisiones posmodernas del
gotico en la literatura y las artes visuales, Ediciones Universidad de Salamanca,
Salamanca, pp. 49-63. https:/ /doi.org/10.14201/0aq03224963

Gortouct, Koyoharu (2016-2021): Guardianes de la noche: Kimetsu no yaiba, 23 volimenes,
Norma Editorial, Barcelona.

Brumal, vol. XII, n.° 1 (primavera/ spring, 2024)

81



José Maria Galindo Pérez, Irune Labajo Gonzélez, Sergio Garcia Cabezas y Alejandro Moreno Hernédndez

82

Gremvas, Algirdas Julien (1976): Semdntica estructural, Gredos, Madrid.

Gremvas, Algirdas Julien, y Joseph Courrtes (1992): Semiética: diccionario razonado de teo-
ria del lenguaje, Gredos, Madrid.

GuiLLen, Claudio (2018): Entre lo uno y lo diverso, Austral, Barcelona.

Hatt, Stuart, y Paul Du Gay (2003): Cuestiones de identidad cultural, Amorrortu, Madrid.

HERNANDEZ, Ntiria, José Maria GALINDO, Oscar ARTEAGA y Sergio Garcia CaBezas (2023):
«Disefio de un enfoque humanista con impacto social positivo en el dmbito
tecnoldgico de las ensefianzas de grado», en Pablo César Mufioz Carril, Marfa
del Carmen Sarceda Gorgoso, Eduardo Fuentes Abeledo y Eva Marfa Barreira
Cerqueiras (eds.), La formacion y la innovacion educativa, Dykinson, Madrid, pp.
141-164. https:/ / doi.org/10.2307 /jj.2010047.11

HERNANDEZ VALENCIA, Juan Sebastidn (2021): «Pesadillas posthumanistas: Frankens-
tein como caso de estudio», Perseitas, vol. 9, pp. 494-509. https:/ /doi.org/
10.21501/23461780.4086

Hmbarco, Cora (2009): «Seres fantdsticos japoneses en la literatura y en el cine:
Obakemno, ytrei, yokai y kaidan», Belphegor: Littérature Populaire et Culture
Médiatique, vol. 8, ntim. 2, disponible en https:/ /dalspace.library.dal.ca/hand-
le/10222/31215

Housman, Clemence (1896): La mujer lobo, Perla Ediciones, Ciudad de México, 2022.

JeLanTik, I Gusti Agung Istri Gita Saraswati, & ]ohny ALraNKHUSYAIRI (2022): «Visua-
lization Differences of Oni Mythological Creatures in Japanese Culture with
Kimetsu No Yaiba Anime», American Journal of Humanities and Social Sciences
Research, vol. 6, nim. 4, pp. 177-184.

KimMETsu No Yaisa (s.f.): Web oficial. Recuperado de https:/ /kimetsu.com/ Consultada
el 10/11/2023.

LromparT Pons, Auba (2012): «Nifios que jamds creceran: relecturas de Peter Pan en
la literatura y el cine de terror», en Alfonso Muifioz Corcuera y Elisa Di Biase
(coords.), Barrie, Hook and Peter Pan: Studies in Contemporary Myth, Cambridge
Scholars Publishing, Newcastle, pp. 267-278.

MareesoLl, Michel (2009): Iconologias: nuestras idolatrias posmodernas, Peninsula, Barce-
lona.

OrreN, Charlotte F. (ed.) (1986): A Lycanthropy Reader: Werewolves in Western Culture,
Syracuse University Press, Syracuse.

PerEz Ri0oBO, Andrés (2012): Yokai, monstruos y fantasmas en Japon, Satori Ediciones,
Gijon.

RamaLLE, Enrique (2007): «Frankenstein, un espejo de la identidad humana», Berceo,
vol. 6, nam. 153, pp. 81-96.

RemER, Noriko T. (2010): Japanese Demon Lore: Oni from Ancient Times to the Present,
Utah State University Press, Logan. https:/ / doi.org/10.2307 /j.ctt4cgpqc

Sconpurto, Leslie A. (2008): Metamorphoses of the Werewolf: A Literary Study from Antiqui-
ty through the Renaissance, McFarland, Jefferson.

SHELLEY, Mary (1818): Frankenstein o el moderno Prometeo, Cétedra, Madrid, 1996.

STEIGER, Brad (1999): The Werewolf Book: The Encyclopedia of Shape-Shifting Beings, Visible
Ink Press, Canton.

Brumal, vol. XII, n.° 1 (primavera/ spring, 2024)



Infancias maléficas: la reconfiguracién del canon fantdstico a través del nifio como tropo narrativo

STOKER, Bram (1897): Drdcula, Catedra, Madrid, 1993.
Toporov, Tzvetan (1981): Introduccién a la literatura fantdstica, Premia, México D.F.

REFERENCIAS AUDIOVISUALES

ALFREDSON, Tomas (dir.) (2008): Lit den ritte komma in (Let the Right One In) (Déjame
entrar), EFTI, Suecia.

BapHaw, John (dir.) (1979): Dracula (Drdcula), Universal Pictures, The Mirisch Corpo-
ration, Reino Unido.

BranacH, Kenneth (dir.) (1994): Mary Shelley’s Frankenstein (Frankenstein de Mary She-
lley), TriStar Pictures, Estados Unidos.

BrOWNING, Tod (dir.) (1931): Dracula (Drdcula), Universal Pictures, Estados Unidos.

CorroLa, Francis Ford (dir.) (1992): Bram Stoker’s Dracula (Drdcula de Bram Stoker), Co-
lumbia Pictures, American Zoetrope, Osiris Films, Estados Unidos.

Fisuer, Terence (dir.) (1958): Drdcula (Dracula), Hammer Productions, Reino Unido.

GaTiss, Mark, y Steven MorraT (cr.) (2020): Dracula (Drdcula), Netflix, Reino Unido.

Gough, Alfred (cr.) y Miles MiLLAR (cr.) (2022): Wednesday (Miércoles), Netflix, Esta-
dos Unidos.

Herzoc, Werner (dir.) (1979): Nosferatu: Phantom der Nacht (Nosferatu, vampiro de la no-
che), Werner Herzog Filmproduktion, ZDF, Gaumont, RFA-Francia.

Lanprs, John (dir.) (1981): An American Werewolf in London (Un hombre lobo americano
en Londres), Polygram Filmed Entertainment, Universal Pictures, Estados Uni-
dos/Reino Unido.

LeviNg, Ken (dir.) (2007): Bioshock, Irrational Games, Estados Unidos (videojuego).

MacRag, Henry (dir.) (1913): The Werewolf, 101 Bison, Estados Unidos.

McCLENDON, Zak (dir.) (2010): Bioshock 2, Irrational Games, Estados Unidos (videojuego).

McGuiGan, Paul (dir.) (2015): Victor Frankenstein, Davis Entertainment, 20th Century
Fox, Estados Unidos.

Murnau, F.W. (dir.) (1922): Nosferatu — Eine Symphonie des Grauens (Nosferatu), Pra-
na-Film GmbH, Alemania.

Ramvi, Sam (dir.) (1981): The Evil Dead (Posesion Infernal), Renaissance Pictures, Estados
Unidos.

Tartakovsky, Genndy (dir.) (2012): Hotel Transylvania (Hotel Transilvania), Columbia
Pictures, Sony Pictures Animation.

WHALE, James (dir.) (1931): Frankenstein (EI doctor Frankenstein), Universal Pictures, Es-
tados Unidos.

Brumal, vol. XII, n.° 1 (primavera/ spring, 2024)

83



