
61

B R U M A L
Revista de Investigación sobre lo Fantástico
Research Journal on the Fantastic

DOI: https://doi.org/10.5565/rev/brumal.1092
Vol. XII, n.º 1 (primavera/spring 2024), pp. 61-83, ISSN: 2014-7910

INFANCIAS MALÉFICAS: LA RECONFIGURACIÓN 
DEL CANON FANTÁSTICO A TRAVÉS DEL NIÑO 

COMO TROPO NARRATIVO1

José María Galindo Pérez
La Salle Centro Universitario

Josjosem.galindo@lasallecampus.es 

Irune Labajo González
irune@lasallecampus.es

Sergio García Cabezas
sergio.garcia@lasallecampus.es

Alejandro Moreno Hernández
alejandro.moreno@lasallecampus.es

Recibido: 11-12-2023
Aceptado: 24.05-2024

Resumen

Las figuras clásicas del canon fantástico han consolidado una serie de características 
fundamentales que las definen tanto desde lo estético como desde lo narrativo, pasando 
por lo ético. Esa aparente estabilidad se puede ver alterada cuando dichas figuras son 
presentadas bajo una forma infantil. El presente artículo quiere poner de manifiesto esa 
reconfiguración, con una metodología de análisis que beba de la semiótica estructural, 
los estudios culturales y los estudios intermediales, a través de cuatro figuras emblemá-
ticas de ese canon (el demonio, el licántropo, el monstruo de Frankenstein y el vampi-

1  El presente trabajo se enmarca en el proyecto de investigación Identidades e imaginarios en la cultura 
transmedia (Código 21021A36001), aprobado y financiado en la convocatoria CSEULS 2021, en el Centro 
Superior de Estudios Universitarios La Salle.



José María Galindo Pérez, Irune Labajo González, Sergio García Cabezas y Alejandro Moreno Hernández

Brumal, vol. XII, n.º 1 (primavera/spring, 2024)62

ro), y de sus correspondientes apariciones, de apariencia infantil, en un grupo de for-
mas expresivas interesante por su variedad y pluralidad: un cómic manga, una serie de 
una plataforma de streaming, un videojuego y una película europea de terror.

Palabras clave: infancia; canon fantástico; análisis cultural; humanidad.

WICKED CHILDHOODS: THE RECONFIGURATION OF FANTASTIC CANON
THROUGH THE KID AS NARRATIVE TROPE

Abstract

Classic figures in fantastic canon have consolidated several basic features which de-
fine their aesthetics, their narrative and their ethics. This apparent stability can be 
changed when these figures are shown as childish form. This paper aims to describe 
that reconfiguration, by a methodology based on structural semiotics, cultural stud-
ies and intermedial studies, through four emblematic figures of that canon (the de-
mon, the werewolf, the Monster of Frankenstein and the vampire), and their corre-
spondent appearance, in a childish look, in several expressive works, which are 
interesting because of their variety and plurality: a manga comic, a series from a 
streaming platform, a videogame and an European horror film.

Key words: childhood; fantastic canon; cultural analysis; mankind.

R
Sobre monstruos, motivos narrativos y la infancia en la ficción 

El estudio de lo fantástico siempre ha tenido en cuenta una premisa 
básica: la centralidad de lo inexplicable. Así, aproximaciones estructuralistas 
(Todorov, 1981), análisis influidos por la semiótica de la cultura (Ceserani, 
1999) o tentativas de corte más sociológico (Bessière, 2001) comparten la idea 
de que lo fantástico (ya sea un género, un modo, un discurso o una temática) 
descansa sobre la dificultad para dar una respuesta, dentro de los límites de lo 
decible y pensable, a un determinado suceso o fenómeno.

En directa relación con esa presencia fundamental de lo inexplicable se ha-
lla la recurrencia de una figura nuclear de lo fantástico: el monstruo. Independien-
temente de sus múltiples avatares (el vampiro, el zombi, el fantasma o el teriántro-
po, entre otros), el monstruo simboliza y encarna esa otredad que altera las normas 



Brumal, vol. XII, n.º 1 (primavera/spring, 2024)

Infancias maléf icas: la reconf iguración del canon fantástico a través del niño como tropo narrativo

63

de la realidad y obliga a repensar la propia esencia de lo real. Calabrese (2008) 
rastreó las huellas del concepto para destilar los principios rectores de su naturale-
za: la transgresión de los límites de lo considerado como normal (en su doble 
sentido de habitual y de derivado de la norma), ya sea por defecto o por exceso. 

El semiólogo italiano articula esa teorización a partir de cuatro grandes 
categorías: la morfología, la ética, la estética y el estado de ánimo. Partiendo 
de la base que las cuatro plantean un juicio (sobre la forma, la moral, el gusto 
o las pasiones), Calabrese indicaba qué valor se asociaba con la normalidad, y 
qué valor se vinculaba a lo monstruoso. Así, lo deforme, lo malo, lo feo y lo 
disfórico eran apuntados como los rasgos constitutivos del monstruo. Corres-
pondería a cada comunidad humana precisar qué se entiende por cada uno de 
ellos, qué criterios los definen, para poder comprender la idea del monstruo 
imperante en un lugar y momento dados.

Partiendo de ese punto, el presente trabajo pretende analizar cómo al-
gunas de las figuras monstruosas canónicas del fantástico han sufrido una evo-
lución al entrar en contacto con otro tropo narrativo de singular intensidad: la 
infancia. Niñas y niños han sido vistos, a partir del mito del buen salvaje rous-
seauniano, como seres naturalmente buenos que se ven corrompidos por de-
terminados procesos nocivos de socialización. Esa idea, fuertemente instalada 
en el imaginario cultural occidental (idea que, como refleja Cabo Aseguinola-
za, 2001, es fruto de una compleja evolución), se encuentra detrás del asombro, 
cuando no espanto, al tener conocimiento de actos execrables (en la realidad o 
en la ficción) cometidos por infantes. La axiomática bondad infantil ya se ha 
visto cuestionada por autores como Eagleton (2010) o Llompart Pons (2012), y 
el perfilado del niño monstruoso como motivo del fantástico ha sido abordado, 
en dos significativos casos de estudio, por González Dinamarca (2015). En ese 
sentido, la hipótesis de este trabajo es, precisamente, que la infancia maléfica 
supone una reconfiguración en el discurso de determinados monstruos canó-
nicos del fantástico, de manera que el niño vampiro replantea la figura del 
vampiro, o la niña endemoniada hace lo propio con la figura del demonio. 
Contemplando, asimismo, los posibles matices que aparecen cuando la figura 
infantil linda con la siguiente etapa vital, la adolescencia.

Metodología: cómo analizar y por qué

Este artículo pretende examinar dicha reconfiguración en cuatro figu-
ras clave del imaginario fantástico: el demonio, el licántropo, el monstruo de 



José María Galindo Pérez, Irune Labajo González, Sergio García Cabezas y Alejandro Moreno Hernández

Brumal, vol. XII, n.º 1 (primavera/spring, 2024)64

Frankenstein y el vampiro. La hipótesis aquí manejada es que dichas figuras 
experimentan una reconceptualización significativa cuando son encarnadas 
en un personaje infantil. Los casos de estudio escogidos tratan de cubrir un 
amplio espectro en dos grandes ejes: el citado repertorio de monstruos del 
fantástico y las formas expresivas en las que estos monstruos son resemanti-
zados gracias a la figura infantil.

Así, los casos analizados abordarán la evolución del demonio a través 
de la niña-demonio Nezuko Kamado, del manga (y anime) Demon Slayer 
(2016-2020); la del licántropo mediante la niña-licántropa Enid, de la serie 
Miércoles (2022); la del monstruo de Frankenstein con la niña-monstruo de 
Frankenstein Little Sister, del videojuego Bioshock (2007); y la del vampiro a 
través de la niña-vampiro Eli, de la película Déjame entrar (2008). Estas obras, 
diversas en su nacionalidad (japonesa, estadounidense y sueca, respectiva-
mente), están acotadas en un período de quince años en el que se ponen de 
manifiesto algunos de los principales ejes sociopolíticos y culturales de la ac-
tualidad: digitalización de las prácticas económicas, colonización capitalista 
de la esfera de las emociones o la eclosión de una pluralidad identitaria (Her-
nández Sellés et alii, 2023), borrado de jerarquías culturales o diálogo entre 
formas expresivas (Galindo, 2018). Recoge, a su vez, variedad en los medios 
analizados, desde el cine hasta el videojuego, pasando por una serie de una 
plataforma de streaming y un manga adaptado al anime. 

En cuanto al utillaje metodológico para dichas aproximaciones, este 
trabajo tiene en cuenta tres fuentes fundamentales: la semiótica estructural, 
los estudios culturales y los estudios intermediales. Atendiendo, además, a 
varios puntos de vista analíticos: lo narrativo, lo estético o, incluso, lo lúdico. 
Y situando el concepto de otredad en el núcleo de la discusión, como concep-
to rector que establece la alteridad como un rasgo ineludible en el análisis 
cultural de cualquier comunidad (Abdul, 2020).

Los términos semióticos de contenido y expresión, fácilmente asimila-
bles a las tradicionales fórmulas del qué se cuenta y el cómo se cuenta, se 
complementan con los conceptos de tematización y figurativización (Greimas 
y Courtés, 1992). Estas nociones, de una evidente raigambre greimasiana, alu-
den a la «diseminación de valores en los programas y recorridos narrativos» 
(Galindo, 2013: 145) y a la «manifestación formal de un discurso» (Galindo, 
2013: 145), respectivamente. Aterrizando esa nomenclatura al interés de este 
artículo, se trataría de analizar cómo determinadas características (éticas, 
ideológicas, culturales, temáticas) asociadas a las figuras fantásticas se inscri-
ben en relatos concretos, y en cómo esos valores toman forma concreta en un 



Brumal, vol. XII, n.º 1 (primavera/spring, 2024)

Infancias maléf icas: la reconf iguración del canon fantástico a través del niño como tropo narrativo

65

conjunto de manifestaciones expresivas concretas. Esto conduciría, en última 
instancia, a otro concepto semiótico clásico: la estilización, ese trabajo que se 
da en toda praxis textual.

Acudir a los estudios culturales supone dos cuestiones fundamentales: 
abrazar las manifestaciones de la cultura popular como un objeto de estudio 
no solamente legítimo, sino, probablemente, mucho más pertinente a la hora 
de indagar en aspectos nucleares en la configuración de imaginarios; y, preci-
samente, problematizar esos imaginarios, considerando las dinámicas de 
creación, circulación e interpretación un conjunto de procesos bidireccionales 
(en tanto esos imaginarios construyen y, al mismo tiempo, son construidos 
por las comunidades humanas).

Autores como Hall y Du Gay (2003), Eco (2009) o Maffesoli (2009) han 
balizado con singular tino el camino a recorrer a la hora de analizar produccio-
nes culturales (entendidas estas en su acepción menos restrictiva) para rastrear 
los rasgos más característicos de una comunidad en un momento y lugar dados.

Los estudios intermediales, entendidos como el último estadio de una 
tradición analítica que incluye la literatura comparada o los estudios intertex-
tuales. Sin desdeñar nunca el magisterio de clásicos como Guillén (2018) o 
Genette (1989), a este trabajo le resultan de especial interés las investigaciones 
de Gil González (2012). En esa obra, verdadero compendio conceptual de los 
estudios interartísticos, el autor aborda una serie de procesos entre medios y 
obras (tales como la adaptación o la remediación), en los que se aprecia con 
claridad la tensión que se produce cuando un relato transita de un medio a 
otro, fruto de las particularidades semióticas de cada una de las formas expre-
sivas implicadas en esa relación.

La relevancia de la inocencia

La presencia del personaje demoniaco resulta funcional para la explo-
ración de las complejidades humanas y las tensiones morales. Su constante 
aparición en el cine, la literatura o el cómic refleja la fascinación por la duali-
dad bien-mal y cierta inquietud sobre la naturaleza de la perversidad. La figu-
ra del demonio trasciende los límites de la narrativa, ofreciendo un espacio 
para la reflexión sobre los márgenes de la condición humana.

No se abordará aquí la concepción teológica del diablo como antago-
nista de la divinidad, a pesar de que, en muchos casos, la iconografía demo-
niaca en los productos de la cultura popular bebe de aquellas representacio-



José María Galindo Pérez, Irune Labajo González, Sergio García Cabezas y Alejandro Moreno Hernández

Brumal, vol. XII, n.º 1 (primavera/spring, 2024)66

nes imaginadas en el Románico cristiano: alas, cuernos, pezuñas y garras 
(Barral, 2003). En este trabajo interesa más la visión postmoderna de una hu-
manidad amenazada por fuerzas diabólicas que se propagan desde dentro 
destruyendo a las personas y despojándolas de conciencia e identidad. Es el 
tipo de endemoniado caníbal que sobresalta en Posesión infernal (1981), la pe-
lícula de culto de Sam Raimi.

En la mitología de la franquicia Posesión infernal, los «deadlites» son 
espíritus demoniacos cuyo objetivo es tomar el control de los cuerpos y las 
mentes de personas para convertirlas en versiones monstruosas de sí mismas. 
Los individuos poseídos asesinan y devoran a otros humanos, pueden rege-
nerarse, obtienen fuerza, velocidad y agilidad sobrehumanas y su aspecto fí-
sico refleja la crueldad inoculada a través de los ojos amarillos, la palidez ca-
davérica y una apariencia grotesca, enajenada y aterradora. Los onis japoneses 
son demonios antropomorfos que presentan características físicas similares: 
boca grande con afilados colmillos, ojos amarillos, cuernos, cabello desgreña-
do y garras en manos y pies (Jelantik y Khusyairi, 2022). De tamaño y fuerza 
muy superiores a los humanos, los caracterizan la perversidad y la inclinación 
por devorar personas (Pérez Riobó, 2012). En las representaciones y máscaras 
tradicionales, el oni es un ogro gigantesco con la piel de color rojo o azul que 
vive solo en la montaña, alejado de la sociedad. Este arquetipo ha evoluciona-
do y se ha diversificado hasta convertirse en símbolo de la otredad en contex-
tos contemporáneos o futuristas (Reider, 2010).

Nezuko Kamado, personaje secundario del shonen manga Guardianes 
de la noche: Kinetsu no Yaiba (Gotouge, 2016-2020), es atacada y convertida en 
un oni antropófago con tan solo 12 años. Y, sin embargo, su representación 
más icónica -y más querida por los fans- es la de una inofensiva niñita con una 
rama de bambú en la boca. Nezuko personaliza una reconfiguración subver-
siva de la figura demoniaca.

Los 23 volúmenes de Guardianes de la noche: Kinetsu no Yaiba han supe-
rado ya, según la web oficial, los 150 millones de ventas. La franquicia incluye 
un videojuego, la adaptación a serie de anime y una película con récord de 
taquilla en Japón. No obstante, en el presente artículo la atención se dirigirá al 
manga como fuente principal.

Si el endemoniado canónico, encarnación de la pérdida de humanidad, 
se caracteriza por la deformidad física y el embrutecimiento moral y espiri-
tual, en el caso de Nezuko, se produce una remodelación significativa. La in-
fluencia del motivo del niño radica, aquí, en la clásica exploración de la ino-
cencia perdida y reencontrada. El mero hecho de que la víctima sea tan joven 



Brumal, vol. XII, n.º 1 (primavera/spring, 2024)

Infancias maléf icas: la reconf iguración del canon fantástico a través del niño como tropo narrativo

67

aporta la dimensión emocional a la narrativa. La obstinada confianza del her-
mano en la humanidad de la niña-oni y el sufrimiento que ella experimenta al 
verse mancillada y poseída generan una inmediata empatía con los persona-
jes y sus luchas.

Tanjiro Kamado encuentra a su familia asesinada y su hermana peque-
ña es la única superviviente. El muchacho la lleva a la ciudad en busca de 
ayuda. En el camino, Nezuko se transforma en un ser monstruoso y lo ataca, 
pero él confía en que podrá revertir la maldición. Un cazador de demonios 
advierte a Tanjiro de que su hermana ha sido convertida en oni y está ligada 
a la sangre del poderosísimo Muzan Kibutsuji. Aunque el cazador quiere eli-
minar a Nezuko, la defensa de Tanjiro y la inesperada protección que ella 
ofrece a su hermano lo convencen de enviarlos al refugio de Urokodaki sen-
sei. En un análisis narrativo, el viaje del héroe se concreta en el crecimiento de 
Tanjiro que, acompañado y ayudado por su hermana, enajenada pero aferra-
da a su dignidad humana, pretende convertirse en cazador de demonios para 
acabar con Kibutsuji y curar a la niña.

Nezuko no puede considerarse propiamente una heroína, pero también 
realiza su propio viaje que, aunque silencioso y prácticamente invisible, no es 
desdeñable. A lo largo de la trama, se enfrenta a su nueva condición y, protegi-
da del sol, de las miradas y de los prejuicios por el cajón en el que la transporta 
Tanjiro, logra mantener su inocencia y su humanidad. Librando una batalla 
personal, cuyas victorias van mostrándose solo cuando es necesario, Nezuko 
cambia el consumo de carne por el sueño como fuente de energía y regenera-
ción, desarrolla una resistencia al sol impropia de los demonios canónicos de la 
saga, pelea contra onis sanguinarios junto al Cuerpo de Exterminio y llega a 
romper el vínculo que la ata a Kibutsuji. El viaje callado de Nezuko se revela 
como una permanente lucha interior para rehabilitarse como ser humano.

Centrando el foco en la caracterización del personaje, antes de su trans-
formación, Nezuko es una niña compasiva, amorosa y bonita. Cuida de sus 
hermanos pequeños anteponiendo las necesidades de estos a las propias. Vis-
te un kimono tradicional de color rosa, que hace juego con sus ojos, y lleva 
lazos en el cabello recogido en un moño. 

La Nezuko demoniaca reproduce el aspecto del imaginario popular: 
piel cetrina, mirada cruel y aspecto monstruoso. Las transfiguraciones, que 
tras la primera serán intencionadas, implican una metamorfosis completa: su 
cuerpo crece y se hace fuerte y rápido, sus colmillos se afilan, sus ojos se in-
yectan en sangre, en su frente aparece un cuerno, sus manos se convierten en 
garras y domina estilos de lucha que nunca ha practicado.



José María Galindo Pérez, Irune Labajo González, Sergio García Cabezas y Alejandro Moreno Hernández

Brumal, vol. XII, n.º 1 (primavera/spring, 2024)68

Durante la mayor parte de sus apariciones, Nezuko exhibe una mirada 
dulce y una candidez que contrastan con el cabello suelto y despeinado, las 
uñas afiladas y unos colmillos contenidos por el trozo de bambú que, además 
de evitar el consumo involuntario de sangre, ha pasado a convertirse en su 
signo de identidad. No obstante, huele como un demonio, sus heridas cicatri-
zan rápidamente y, durante años, se oculta del sol cuyos rayos pueden hacer-
la desaparecer. No cabe duda, para quienes los persiguen y exterminan, de 
que Nezuko es un demonio. Es su rechazo por verse y por ser vista como tal 
lo que se revela no solo en su físico, sino también en sus actos: ríe y llora como 
una niña humana; protege a las personas de poderosos demonios a costa de 
su propio sufrimiento e, incluso, abraza y consuela, como una hermana ma-
yor, a aquellos que lo necesitan.

Al colocar a esta niña-oni como sujeto en un análisis actancial (Grei-
mas, 1976) se establece como objeto la reconquista de la humanidad y la 
dignidad personal provocada, en este caso, por la agresión y la posesión 
demoniaca (destinador). Sus oponentes principales, además de la sangre de 
Kibutsuji, que representa al «otro» contra el que lucha en su interior, son los 
demonios a los que se enfrenta en defensa de su hermano y todos los caza-
dores que, incapaces de ver en ella más que a un monstruo, tratan de asesi-
narla. Paulatinamente, estos últimos serán, junto con Tanjiro quienes acaba-
rán por convertirse en sus ayudantes. Tanto ella misma como su hermano 
mayor se verán beneficiados (destinatarios), sin olvidar a Zenitsu Agatsuma 
que, pasando por alto la condición de Nezuko, se enamora de ella desde el 
momento en que la ve.

Guardianes de la noche: Kinetsu no Yaiba explora, a través del pasado de 
los poderosos onis a los que se enfrenta Tanjiro, los motivos de la deshumani-
zación que han experimentado. El odio engendrado por la burla, el maltrato, 
el desprecio o el rechazo suponen el germen del monstruo canónico: aterra-
dor, enajenado, ávido de venganza o empoderado por su paso de víctima a 
depredador. Las metamorfosis demoniacas externalizan la maldad, pero tam-
bién representan la antítesis de los valores de la cultura tradicional japonesa 
que encarnan, precisamente, los hermanos Kamado: la familia, el honor o la 
compasión. En consecuencia, Nezuko se manifiesta como un ejemplo del 
monstruo reconfigurado del que se ocupa Calabrese (2008). Es una oni estéti-
camente bella, con muy pocas deformidades y moralmente buena que carece 
de los sufrimientos y los traumas que alimentan al mal. Escudada en el amor 
que siempre ha conocido, en su educación y en su inocencia, pugna por pre-
servar su esencia y recuperar la aceptación en un proceso constante de rehu-



Brumal, vol. XII, n.º 1 (primavera/spring, 2024)

Infancias maléf icas: la reconf iguración del canon fantástico a través del niño como tropo narrativo

69

manización y rehabilitación social. La lucha es contra sí misma. La otredad, 
ese yo violentado y enfurecido que clama venganza, está dentro de ella.

La reconversión de la figura del demonio en Nezuko Kamado supone 
una subversión del modelo tradicional y permite abordar temas que, no por 
eternos, interesan menos al público del siglo xxi: la otredad, la identidad y la 
dignidad humanas o la pertenencia.

La otredad como subversión

El licántropo, comúnmente conocido como hombre lobo, es una figura 
mítica que ha fascinado y aterrado a la humanidad a través de distintas cultu-
ras y épocas. Esta criatura, inmersa en la mitología y el folclore, es a menudo 
retratada como un ser temido y envuelto en misterio. La existencia de mitos 
sobre hombres lobo se remonta a la antigua Grecia y Roma, evidenciando una 
fascinación perdurable por la transformación y la dualidad humana-animal 
(Fernández Tresguerres, 2005).

En la literatura, la representación del licántropo ha evolucionado con-
siderablemente. Uno de los primeros ejemplos en la literatura moderna es La 
mujer lobo de Clemence Housman, publicado en 1896. Este relato se enfoca en 
la tragedia y la maldición del hombre lobo, reflejando las tensiones de su 
tiempo entre lo natural y lo sobrenatural (Sconduto, 2008). Además, la obra 
de Clarissa Pinkola Estés explora los mitos y las historias del arquetipo de la 
mujer salvaje, mostrando cómo la figura de la mujer lobo posee una connota-
ción positiva y luminosa, a diferencia del arquetipo masculino tradicional-
mente negativo. La autora destaca la fuerza indomable y la intuición inheren-
te a la mujer salvaje, describiéndola como una figura que representa la 
libertad y la autenticidad. Este enfoque subraya la capacidad de la mujer para 
reconectar con su naturaleza instintiva y su poder interior, rompiendo con las 
limitaciones impuestas por la sociedad patriarcal. La mujer lobo simboliza 
una fuerza regenerativa y transformadora, capaz de sanar y revitalizar. Esta 
perspectiva contrasta con las representaciones tradicionales del licántropo 
masculino, que a menudo es visto como una figura trágica y violenta, domi-
nada por impulsos incontrolables (Estés, 2020).

El cine ha expandido el alcance del arquetipo del licántropo a una au-
diencia más amplia. Desde los primeros filmes de terror como The Werewolf 
(1913) o hasta clásicos contemporáneos como Un hombre lobo americano en Lon-
dres (1981), el licántropo ha sido presentado como una criatura temible y trá-



José María Galindo Pérez, Irune Labajo González, Sergio García Cabezas y Alejandro Moreno Hernández

Brumal, vol. XII, n.º 1 (primavera/spring, 2024)70

gica. Estos personajes a menudo lidian con su condición dual, reflejando con-
flictos internos humanos. La lucha del licántropo no es solo con la sociedad 
que lo teme, sino también con su propia naturaleza monstruosa. Este ahínco 
por rehumanizarse y resistir la deshumanización impuesta por su transfor-
mación subraya la otredad interna, un conflicto constante entre su identidad 
humana y la monstruosa (Steiger, 1999).

La transformación del licántropo en los medios refleja una evolución en 
la percepción cultural y social sobre lo que significa ser humano y su relación 
con la naturaleza animal. Los licántropos, en la cultura popular, suelen simbo-
lizar el conflicto entre la civilización y la naturaleza salvaje, actuando como 
una metáfora de la lucha interna del ser humano (Frost, 2003). Este rico tapiz 
histórico y cultural del licántropo demuestra cómo un arquetipo puede adap-
tarse y transformarse, reflejando los miedos, esperanzas y entendimientos de 
la sociedad en diferentes momentos de la historia.

Miércoles es una serie de televisión que revoluciona los géneros de fan-
tasía y misterio con su enfoque. Centrándose en el personaje icónico de Miér-
coles Addams, perteneciente a la legendaria Familia Addams, la serie teje 
una intrigante combinación de humor negro, misterio y elementos sobrena-
turales. Ambientada en la peculiar Academia Nevermore, Miércoles sigue las 
peripecias de su protagonista, quien enfrenta los retos típicos de la adoles-
cencia, relaciones complejas y una educación poco convencional en un inter-
nado para jóvenes extraordinarios. Fusionando el misterio con el humor ne-
gro característico de la franquicia, su director, Tim Burton, introduce una 
variedad de personajes secundarios cautivadores y enigmáticos, cada uno 
con sus propios secretos y subtramas. Además, la serie es notable por su tra-
tamiento de temas contemporáneos como la identidad, la amistad y la acep-
tación de lo diferente, todo enmarcado en un contexto sobrenatural y gótico. 
La cinematografía, capturando la estética gótica y sombría, junto con el desa-
rrollo dramático, convierten a Miércoles en una contribución singular al ca-
non de la Familia Addams, en particular, y al género, desde un punto de 
vista más amplio. 

Este análisis profundiza en cómo el personaje de Enid Sinclair, la com-
pañera de cuarto de la protagonista de Miércoles, se aparta significativamente 
del arquetipo tradicional del licántropo en la literatura y el cine, típicamente 
retratado como un ser oscuro y atormentado. A través de un detallado examen 
de su personalidad, su distintiva apariencia y su rol en la trama, se revela que 
Enid no solo desafía las expectativas convencionales, sino que también simbo-
liza cambios culturales más amplios en la representación de personajes feme-



Brumal, vol. XII, n.º 1 (primavera/spring, 2024)

Infancias maléf icas: la reconf iguración del canon fantástico a través del niño como tropo narrativo

71

ninos y seres fantásticos en los medios contemporáneos. El desarrollo de Enid 
como personaje refleja un cambio en la narrativa de los medios, donde la diver-
sidad y complejidad de los personajes femeninos y míticos se están convirtien-
do en la norma. En este sentido, Enid no es solo una pieza clave en la trama de 
la serie de Tim Burton sino también un faro de cambio cultural en la represen-
tación de personajes femeninos y seres míticos en la era moderna.

La otredad, citada anteriormente, se manifiesta en el caso de Enid Sin-
clair y la figura del licántropo de manera sustancial. Ella encarna la otredad 
no solo en su identidad sobrenatural sino también en su personalidad y com-
portamiento, que la distinguen tanto de los humanos comunes como de la 
representación clásica de los licántropos. En la cultura popular, los licántro-
pos han sido históricamente vistos como «otros» debido a su naturaleza dual, 
separados del resto de la humanidad y a menudo vilipendiados o temidos por 
su diferencia. Esta otredad se basa en una dicotomía de humano/no humano, 
donde ser licántropo implica no ser completamente humano.

El personaje de Enid emerge como una reinterpretación moderna y re-
frescante del licántropo canónico, redefiniendo este arquetipo desde una 
perspectiva moderna y progresista. A diferencia de las representaciones tradi-
cionales, que a menudo pintan a este ser como una criatura feral y solitaria, 
este personaje se desmarca por su personalidad amigable y social. Con su 
entusiasmo contagioso y su disposición a establecer relaciones sólidas y afec-
tuosas, fractura el estereotipo del licántropo como ser peligroso y marginado. 
Representando una visión renovada de los licántropos, tradicionalmente sím-
bolos de miedo y desconfianza hacia lo desconocido, Enid se convierte en una 
brisa de optimismo y renovación. Esta ruptura no es meramente superficial, 
sino que refleja un cambio significativo en cómo la cultura popular contempo-
ránea conceptualiza la otredad y la animalidad inherente al mito del licántro-
po. Este carácter vibrante y su capacidad para formar relaciones sólidas sugie-
ren una reconceptualización de lo que significa ser «otro». Enid no sólo 
representa la otredad desde una perspectiva sobrenatural, sino que también 
refleja la diversidad y complejidad de las identidades contemporáneas, cues-
tionando y expandiendo los límites de cómo se define y percibe al otro.

La elección de vestuario de Enid, con colores vivos y patrones llamati-
vos, contrasta con la oscura paleta tradicionalmente asociada con los licántro-
pos, comunicando visualmente su naturaleza accesible y abierta. Además, su 
personaje marca un cambio en el discurso cultural sobre la identidad y la 
adolescencia, promoviendo una visión más inclusiva de los personajes de fan-
tasía, que refleja una sociedad que valora la diversidad y la aceptación.



José María Galindo Pérez, Irune Labajo González, Sergio García Cabezas y Alejandro Moreno Hernández

Brumal, vol. XII, n.º 1 (primavera/spring, 2024)72

Esta reinterpretación del licántropo es relevante para los estudios cul-
turales contemporáneos, que examinan cómo las narrativas populares influ-
yen y reflejan las actitudes sociales cambiantes. Enid sirve como un puente 
entre mundos y culturas, demostrando que la otredad puede ser una fuente 
de fuerza, empatía y entendimiento mutuo, y subrayando la capacidad del 
entretenimiento contemporáneo para remodelar y redefinir arquetipos anti-
guos. Esto se puede observar en el capítulo sexto de la primera temporada, 
Quid Pro Woe, donde Enid es la responsable de la tarta y la sorpresa de cum-
pleaños del miércoles, poniendo mucho esfuerzo en hacer feliz a Miércoles.

Por último, la representación de Enid es significativa desde una pers-
pectiva intermedial. Su personaje no sólo dialoga con las representaciones 
tradicionales de los licántropos en la literatura y el cine, sino que también re-
fleja la influencia de otros medios en su construcción. En la era actual, donde 
los personajes de fantasía a menudo trascienden los límites de un solo medio 
para aparecer en múltiples plataformas, Enid representa la naturaleza cada 
vez más fluida de los personajes en la cultura popular. Esta permeabilidad en 
los medios permite una exploración más rica y matizada de los personajes, lo 
que, en el caso de Enid, ayuda a cimentar su lugar como una interpretación 
única y memorable del mito del licántropo.

Enid no sólo rompe con el molde del licántropo canónico, caracterizado 
por su naturaleza oscura y aislada, sino que también encarna una figura más 
accesible, positiva y dimensional. A través de su representación, la serie de Ne-
tflix ofrece una visión sugerente y avanzada de un arquetipo que ha sido, du-
rante mucho tiempo, un estereotipo unidimensional en la narrativa de fantasía.

Reconfigurando la relación con el creador

El arquetipo del monstruo creado biológicamente, manifestado en su re-
presentación más icónica —el monstruo de Frankenstein—, se reconfigura como 
figura infantil en el personaje de las «little sisters» del videojuego Bioshock.

Existen múltiples representaciones de monstruos generados artificial-
mente como fruto de experimentos científicos o propósitos malignos. El Hom-
bre Invisible, Mr. Hyde o, en representaciones más modernas, personajes 
como Hulk, son de los más conocidos.

No obstante, la figura preponderante en este ámbito es la encarnada 
por el monstruo de Frankenstein, no solo en virtud de su abundante multipli-
cidad de representaciones en la literatura o el cine, y en celebraciones cotidia-



Brumal, vol. XII, n.º 1 (primavera/spring, 2024)

Infancias maléf icas: la reconf iguración del canon fantástico a través del niño como tropo narrativo

73

nas como Halloween, sino también como una representación recurrente del 
concepto genérico de monstruosidad.

Para revisar el canon, resulta útil acudir a algunas de las representacio-
nes clásicas del personaje, como la novela que le dio origen: Frankenstein o El 
moderno Prometeo (Mary Shelley, 1818), así como algunas de sus representacio-
nes más icónicas, como la película El Doctor Frankenstein (1931), o, con mayor 
afán de fidelidad, Frankenstein de Mary Shelley (1994). Sin embargo, también 
son de interés representaciones más modernas del personaje, como por ejem-
plo la película Víctor Frankenstein (2015) y sagas como la iniciada en Hotel 
Transilvania (2012). 

Pueden clasificarse las principales características del monstruo de 
Frankenstein a través de los siguientes aspectos: su origen y forma, su perso-
nalidad, y su creador (y la relación que mantiene con él).

Originalmente, el monstruo de Frankenstein es creado por un ambicio-
so científico a partir de restos de diversas personas fallecidas, algunas de ellas 
criminales o malvadas, con el objetivo de producir nueva vida a partir de 
materia inanimada. Su apariencia es horrenda, según describe la propia auto-
ra, siendo en gran medida esta la que lo define como monstruo. Su cuerpo, 
superior en tamaño y fuerza al de un humano normal (hasta el punto de re-
presentarlo en alguna de sus últimas adaptaciones con múltiples corazones, 
como en Víctor Frankenstein), está plagado, desde la representación más icóni-
ca de Boris Karloff, de cicatrices y algunas piezas metálicas, habiéndose con-
vertido estos, junto a otros como la electricidad, el semblante pétreo y el mo-
vimiento renqueante, en los aspectos formales iconográficos que más nos 
ayudan a distinguir al monstruo. 

La personalidad de la criatura, sin embargo, es, al menos inicialmente, 
ingenua e incluso inocente, como consecuencia de su reciente nacimiento. 
Esto se hace evidente en momentos como el accidente con la niña en la pelícu-
la de 1931, fruto de la confusión y el juego casi infantil, así como su interés 
constante por el descubrimiento de lo nuevo (Agustina, 2020). La ingenuidad 
ha ido evolucionando en la vinculación del monstruo de Frankenstein con 
cierto matiz de idiotez o bobería, especialmente desarrollada en sus represen-
taciones más cómicas, aquellas que pretenden hacerlo amigable para todo 
tipo de públicos, como en Hotel Transylvania. También se le suele representar 
como un monstruo callado, a excepción de puntuales gruñidos o ruidos.

Sin embargo, es al conectar el monstruo con su creador cuando suele 
aflorar la naturaleza vengativa y furiosa de la criatura, fruto del castigo que se 
le ha impuesto al conformarlo como un ser horrible, sin culpa alguna, por 



José María Galindo Pérez, Irune Labajo González, Sergio García Cabezas y Alejandro Moreno Hernández

Brumal, vol. XII, n.º 1 (primavera/spring, 2024)74

mero capricho, descuido y egoísmo. En esta colisión aflora otro de los grandes 
pilares de la figura del monstruo de Frankenstein: la importancia de su crea-
dor y la relación con él. No sólo la existencia del monstruo gira en muchas 
representaciones en torno a su creador, sino que de la relación entre ambos 
surgen algunas de las preguntas más interesantes que plantea la obra, desde 
la definición en sí de la humanidad hasta la responsabilidad de uno mismo 
para con su propia vida (González-Rivas, 2022). Estos constituyen los puntos 
temáticos más importantes del personaje, que girarán siempre alrededor de la 
definición de la humanidad (Ramalle, 2007) y la relación y responsabilidad de 
su creador con un ser humano. (González-Rivas, 2022)

Las «little sisters», personajes del videojuego BioShock (primera y se-
gunda parte), son, al igual que el monstruo de Frankenstein, unas criaturas 
creadas artificial y científicamente, en este caso, mediante la combinación de 
dos seres vivos y la sugestión psicológica. Su objetivo es el de consumir y re-
cuperar ADAM (células madre usadas en investigación biotecnológica) por la 
ciudad de Rapture. A diferencia de sus predecesores en el arquetipo del 
monstruo creado, son niñas y están siempre acompañadas de unos gigantes 
guardaespaldas conocidos como los «big daddy».

A nivel mecánico dentro del juego, esta dupla presenta una de las si-
tuaciones de gameplay más interesantes, ya que las «little sisters» se pasean 
por el mapa sin atacar. Sin embargo, el jugador es consciente de que son una 
gran fuente de ADAM que puede utilizar. Así, deberá derrotar primero a su 
«big daddy», para luego tomar una decisión: si cosechar a la «little sister», 
obteniendo un mayor número de puntos de ADAM pero acabando con su 
vida, o si salvarla, obteniendo muchos menos puntos, pero convirtiéndola de 
nuevo en una niña normal. La opción de los creadores de BioShock quizás no 
fuera inocente en el momento de modelar a las «little sisters» como niñas pe-
queñas recogidas de un orfanato, personalizando así la naturaleza infantil del 
monstruo recién creado. Estos personajes deberían provocar suficiente movi-
miento emocional en el jugador como para vincularse con ellas y decidir no 
cosecharlas, en contra de las propias ganancias. Quizás, si la decisión plantea-
da fuera acerca de salvar o cosechar a un monstruo como el de Frankenstein, 
la elección habría sido más fácil y, por lo tanto, menos interesante desde el 
punto de vista del gameplay (la jugabilidad y las opciones para el jugador).

Tanto las «little sisters» como los «big daddy» son representaciones del 
motivo del monstruo creado y, por lo tanto, evoluciones del arquetipo inspi-
rado en el monstruo de Frankenstein. Sin embargo, mientras observamos una 
representación muy continuista del paradigma en los «big daddy», las «little 



Brumal, vol. XII, n.º 1 (primavera/spring, 2024)

Infancias maléf icas: la reconf iguración del canon fantástico a través del niño como tropo narrativo

75

sisters», como contrapartida, parecen romper con muchos de los estándares 
de dicho arquetipo.

En términos de origen y forma, los «big daddy» comparten bastantes 
de las características de la criatura de Frankenstein, incluyendo su nacimien-
to, consecuencia de experimentos con criminales y presos que son reutiliza-
dos en la creación de unas nuevas criaturas con una gran fuerza, tamaño y 
capacidades físicas extraordinarias. Su expresión ya no es pétrea, sino inexis-
tente, dado que un casco la oculta; su movimiento no es renqueante sino ex-
tremadamente lento, al ser grandes figuras acorazadas. Las «little sisters», sin 
embargo, son fruto de una unión casi simbiótica con un parásito submarino 
en forma de gusano. A pesar de su naturaleza monstruosa, representada por 
sus grandes y brillantes ojos y su piel perpetuamente pálida, mantienen una 
expresión siempre alegre y jovial y unos movimientos ágiles y juguetones 
mientras dan brincos por toda la ciudad.

En términos de personalidad, encontramos de nuevo grandes similitu-
des entre el monstruo de Frankenstein y los «big daddy», siendo estos últimos 
ya no sólo parcos en palabras sino completamente silentes. Las «little sisters», 
sin embargo, hablan habitualmente con sus acompañantes. En este sentido, 
las «little sisters» personalizan esa ingenuidad tan característica de los prime-
ros compases del monstruo que, como veíamos, se toma como símbolo en al-
gunas representaciones modernas, y conforman su identidad en torno al mis-
ma. Las «little sisters» son inocentes e ingenuas no por falta de inteligencia, 
sino porque son niñas. Rodeadas por un entorno horrible y realizando tareas 
atroces constantemente, mantienen (como consecuencia de la sugestión men-
tal a la que han sido sometidas) la actitud infantil que las caracterizaba antes 
de convertirse en monstruos, proclamando así claramente su humanidad.

Es interesante también la relación entre las «little sisters» y su creadora 
(aunque no lo sea realmente, sino más bien su cuidadora), la doctora Tenen-
baum. Desde el comienzo de la narrativa, la actitud de la doctora es favorable 
para con las niñas, brindándole al jugador el poder que le permitirá salvarlas 
y devolverles su humanidad. Quizás es esta nueva figura de creadora positi-
va, la que permite a los monstruos mantenerse en esa parte de la personalidad 
inocente e ingenua de la que hablábamos antes.

Aquí se manifiesta la reescritura más significativa del personaje con 
respecto al monstruo tradicional, ya que, con una figura bondadosa como 
creador, carecen de sentido esas tendencias vengativas o asesinas que caracte-
rizan a Frankenstein y que posiblemente lo convierten, de forma irreparable, 
en monstruo. La esencia infantil de las «little sisters», y el haberles otorgado 



José María Galindo Pérez, Irune Labajo González, Sergio García Cabezas y Alejandro Moreno Hernández

Brumal, vol. XII, n.º 1 (primavera/spring, 2024)76

una figura creadora con una influencia mucho más positiva que la del doctor 
Frankenstein, las permite liberarse de su parte monstruosa y volver a ser ni-
ñas normales, algo que la mayoría de los monstruos creados no tendrán jamás 
la suerte de experimentar.

La contrapartida monstruosa de las «little sisters» se nos muestra en el 
videojuego Bioshock 2. Tras la huida de la doctora Tenenbaum con muchas de las 
niñas salvadas, llega una nueva creadora, Sofía Lamb, quien desea retomar las 
labores infantiles de recogida de ADAM secuestrando, en la superficie, preado-
lescentes que reaccionan de forma diferente a la simbiosis. Como consecuencia 
de esto, se convierten en monstruos combativos, llenos de furia, cubiertos con su 
propia armadura similar a la de los «big daddy», que atacan todo aquello con lo 
que se cruzan, convirtiéndose en las conocidas como «big sisters». Esto nos de-
muestra que, de manera similar a la historia de la criatura de Frankenstein, no 
está tanto en la naturaleza del monstruo la existencia de la ira y la venganza, sino 
que proviene de la relación con su creador y lo que este representa en él.

La figura de la «little sister» como heredera del monstruo creado cien-
tíficamente o del monstruo de Frankenstein muestra una evolución interesan-
te del arquetipo que, aun rompiendo con la iconografía y características más 
habituales del personaje y llevándolo a una evolución que quizás el mismo 
monstruo de Frankenstein envidiaría, permite mantener e incluso profundi-
zar en uno de los temas más importantes de la obra original: la relación del 
monstruo con su creador y la influencia del segundo en la naturaleza, vida y 
finalidad del primero.

La recuperación de la bondad

La figura del vampiro ha generado multitud de obras de ficción que 
han revisado el mito desde diferentes ángulos a través de múltiples formas 
expresivas. De la misma manera, ha provocado un ingente volumen de litera-
tura crítica, entre la que podríamos destacar, por su actualidad y variedad de 
enfoque, las aportaciones de Pérez Gañán (2014), Sánchez-Verdejo Pérez 
(2017), Agustí Aparisi (2019) o Martín Sanz (2023), en las que este personaje 
canónico del fantástico es releído a la luz de los estudios de género, las apro-
ximaciones a la cultura popular, la teoría de los géneros cinematográficos o el 
análisis fílmico de un cineasta.

Sin embargo, y a pesar de su dispersión en diversos medios, cuando 
del vampiro en el cine se trata, el referente inexcusable es Drácula. El conde 



Brumal, vol. XII, n.º 1 (primavera/spring, 2024)

Infancias maléf icas: la reconf iguración del canon fantástico a través del niño como tropo narrativo

77

vampiro, protagonista de la célebre novela de Bram Stoker de 1897, es un 
personaje que ha conocido múltiples adaptaciones y versiones, más o me-
nos fieles, más o menos apócrifas, en un recorrido audiovisual que ha in-
fluido decisivamente en la configuración en el imaginario cultural del mito 
vampírico.

Atendiendo a la lectura de diferentes análisis sobre la figura de Drácu-
la, como los de Lillo (2017), Leatherdale (2019) o Remartínez (2021) (este últi-
mo aborda el análisis de otras manifestaciones vampíricas, pero lo hace con-
trastando esas figuras con el centro del canon que representa Drácula) y, sobre 
todo, a la revisión de las principales caracterizaciones cinematográficas, se 
puede esbozar un repertorio de los principales rasgos que adornan la idea de 
Drácula en ese imaginario. 

En cine, un intenso proceso de destilado puede resumir la presencia 
audiovisual de Drácula en siete apariciones fundamentales: Nosferatu (1922, 
Murnau), Drácula (1931, Browning), Drácula (1958, Fisher), Nosferatu, vampiro 
de la noche (1979, Herzog), Drácula (1979, Badham), Drácula de Bram Stoker 
(1992, Coppola) y, forzando los límites conceptuales de lo cinematográfico, la 
miniserie Drácula (2020), de Moffat y Gatiss. Un recorrido que cubre práctica-
mente un siglo de producciones, con cineastas tan representativos de diferen-
tes formas de hacer cine.

Si se establecen como categorías del análisis los temas, las formas y las 
narrativas, pueden hallarse los siguientes elementos significativos: en lo te-
mático, aspectos como la seducción, el dominio, la atracción romántica o la 
sed (literal, de sangre, o figurada, de otros objetos y/o cuerpos que calmen su 
ansia); en lo formal, factores que van desde lo iconográfico (la sangre, la oscu-
ridad, la noche, la niebla, la sombra)) hasta lo cromático (el ineludible rojo, el 
negro), pasando por los diferentes estilemas que construyen determinada 
imagen del vampiro (el juego con la escala de planos, el empleo de la ilumina-
ción, determinados efectos de montaje); en lo narrativo, modos o géneros (re-
cuperando la vieja dicotomía acerca del fantástico representada por Todorov 
y Ceserani) que apelan a lo exótico, lo misterioso o lo terrorífico.

Drácula, como paradigma del vampiro cinematográfico, podría carac-
terizarse a partir de cuatro grandes ejes: lo aristocrático y elegante, la cualidad 
de seductor sensual, lo amenazador y siniestro, y su cualidad de representa-
ción del mal.

El primer gran eje puede observarse en varios aspectos iconográficos 
que se repiten con frecuencia: el atuendo (en el que acostumbra a destacar una 
prenda investida de un innegable sesgo de majestuosidad como la capa), el 



José María Galindo Pérez, Irune Labajo González, Sergio García Cabezas y Alejandro Moreno Hernández

Brumal, vol. XII, n.º 1 (primavera/spring, 2024)78

peinado o la morada que suele habitar (un castillo, manifestación clásica del 
poder nobiliario). Por no olvidar un elemento aparentemente banal, pero que 
fija desde el propio nombre la naturaleza aristocrática del personaje: el título 
que ostenta, y que lo señala como el conde Drácula.

El segundo eje descansa sobre la recurrencia con que la relación entre 
Drácula y los personajes femeninos se construye en términos de atracción ro-
mántica y/o sexual. Las mujeres constituyen objetos de deseo para el vampi-
ro, en primera instancia, desde un punto de vista casi animal: se nutre y ali-
menta de su sangre. Sin embargo, todo el ritual de la conquista (que abraza las 
formas del cortejo y se aleja de gestos que podrían asociarse más a la caza) y 
la propia consumación del mordisco (que aúna el contacto entre la boca vam-
pírica y el desnudo cuello femenino, por no mencionar la ya clásica actitud 
lánguida de abandono de la víctima) suponen una construcción estética que 
homologa ese deseo al magnetismo erótico.

El tercer eje se sustenta en determinadas elecciones de puesta en escena 
y puesta en cuadro. Así, la iluminación (o la falta de ella), un empleo específi-
co tanto de los efectos sonoros como de la música, el diseño de producción o 
ciertas composiciones del plano (en la que la presencia del vampiro o se esca-
motea o se percibe amenazante con respecto a otros personajes) colaboran en 
la configuración de una idea siniestra del personaje, el cual rara vez se percibe 
como un posible aliado, si no, más bien, como un potencial peligro.

En directa relación con lo anterior, el cuarto eje supone la manifesta-
ción básica de una temática transversal a lo largo de la historia de la ficción 
(ya sea literaria, cinematográfica o de cualquier otra índole): el enfrentamien-
to entre el bien y el mal. Y, en ese combate, Drácula (no por casualidad apoda-
do como «el príncipe de las tinieblas»), merced a su condición de no-vivo-no-
muerto, su turbidez moral y su capacidad para transgredir la norma social, 
desempeña un rol preponderante. Ya sea en películas de terror (el género, o 
modo, en el que Drácula más ha desarrollado su imaginería) o de otras cate-
gorías (el fantástico, la acción o, incluso, la comedia), la cualidad maligna del 
personaje supone un leitmotiv imprescindible para comprenderlo.

Este paradigma que podría denominarse draculiano se ve seriamente 
confrontado en la película de Tomas Alfredson Déjame entrar (2008), en la cual 
la figura del vampiro adquiere unas características radicalmente diferentes. 
Se trata de un largometraje sobre la relación que se establece entre Oskar, un 
niño de doce años residente en un barrio de Estocolmo que sufre acoso esco-
lar, y Eli, una misteriosa niña recién llegada a su edificio, y que resulta ser un 
vampiro.



Brumal, vol. XII, n.º 1 (primavera/spring, 2024)

Infancias maléf icas: la reconf iguración del canon fantástico a través del niño como tropo narrativo

79

Allí donde Drácula es aristocrático y elegante, Eli es desaliñada, yendo 
habitualmente en pijama y, a menudo, descalza. Si Drácula despliega los mo-
dales de un seductor, la relación entre Eli y Oskar está cercana a lo platónico 
(mención especial merece la conversación que ambos mantienen sobre si de-
ben ser novios y lo que eso significaría: llegan a la conclusión de que nada 
cambiará entre ellos). La naturaleza amenazante de Drácula deviene en una 
extrañeza, a medio camino entre la excentricidad y lo perturbador, en Eli, 
quien ni siquiera con la boca ensangrentada tras atacar a una víctima adopta 
un rol peligroso para Oskar. Y, desde luego, Eli no representa, en ningún caso, 
la maldad: la violencia que ejerce y las muertes que provoca se asocian de 
manera directa con la necesidad de alimentarse, defenderse y, en última ins-
tancia, sobrevivir.

La película apuesta por una serie de elementos formales y narrativos 
que distancian su revisión de la figura del vampiro del paradigma draculiano. 
Así, el suburbio sueco está más cercano a cierta experiencia de la cotidianidad 
que de lo señorial de un castillo. La predominancia cromática del blanco (in-
cluso de noche) contrasta vivamente con la negrura que acompaña al vampiro 
transilvano. Y, por supuesto, articular el relato alrededor de la relación de 
descubrimiento, conocimiento y fortalecimiento del vínculo entre un niño y 
una niña de doce años supone un entramado narrativo que evacúa lo sexual 
para poner el foco en la ingenuidad o la pureza en su relación.

Sin embargo, probablemente sea la decisión de que el vampiro sea 
una niña la que disloca drásticamente el esquema draculiano y todas las 
expectativas estéticas y temáticas derivadas de él. La película insiste en la 
naturaleza aséptica, fundamentalmente alimenticia, de las muertes (en las 
que, no por casualidad, Eli apenas participa), reforzando la idea de la ino-
cencia primordial de la infancia, de fuerte base rousseauniana. Esa inocencia 
(Eli no disfruta con ello, simplemente lo necesita) se traslada al resto de en-
tornos narrativos: lejos de ser una depredadora sexual, es una niña que no 
sabe exactamente cómo comportarse con Oskar, tal y como le sucede al niño 
(en una secuencia básica, compartiendo cama por la noche, se funden en un 
abrazo que clausura cualquier otro tipo de contacto). Eli, además, demues-
tra sentimientos positivos como la lealtad y la preocupación por el cuidado 
de su amigo, llegando incluso a librarle (brutalmente) de las amenazas que 
suponen los chicos que le acosan en el colegio.

En definitiva, en el paso del paradigma de Drácula a la propuesta de 
Déjame entrar puede observarse cómo la introducción del motivo, estético y 
narrativo, de la infancia encarnando a la figura del vampiro, altera radical-



José María Galindo Pérez, Irune Labajo González, Sergio García Cabezas y Alejandro Moreno Hernández

Brumal, vol. XII, n.º 1 (primavera/spring, 2024)80

mente los presupuestos expresivos y temáticos que sostienen a ésta en el ima-
ginario sociocultural.

Conclusiones 

Los análisis precedentes han puesto de manifiesto cómo la presencia 
(estética y narrativa) de la infancia replantea los presupuestos básicos de al-
gunas de las principales figuras del canon fantástico. En estas conclusiones se 
explicitarán los grandes ejes sobre los que pivota esa reconfiguración.

En primer lugar, la figura infantil es una fuente natural para la inocen-
cia, de manera que elementos como la vulnerabilidad, la ignorancia de las 
intenciones corrompidas o la presuposición del cuidado no se entienden como 
opciones de un catálogo mayor de alternativas, sino como la única manera de 
actuar. Una figura del fantástico que comparece en forma infantil se tiñe de 
una pátina de candidez que difumina rasgos otrora esenciales como la amora-
lidad o la perversidad.

En segundo lugar, lo infantil prefigura una nueva relación con el con-
cepto de lo otro, que abandona su tradicional marginalidad (ética, política o 
estética) para desempeñar un rol más reconocido socialmente. La otredad 
pasa a ser un vector de diferenciación que no ha de considerarse intrínseca-
mente negativo. Y esa potencial positividad desmonta características nuclea-
res de las figuras del canon fantástico en su imagen más sedimentada.

En tercer lugar, lo infantil empuja a una percepción de lo bueno, frente 
a la acostumbrada malignidad que representan muchas de los principales 
perfiles del canon fantástico. Figuras como el demonio, el licántropo o el vam-
piro pueden ser espoleadas por buenas intenciones, basadas en el aprecio a 
otros seres y observando determinados códigos éticos que, con frecuencia, 
han sido transgredidos por declinaciones más tradicionales de esas figuras.

El motivo de la infancia reconduce las figuras clásicas del fantástico a 
un estado de mayor cercanía o identificación con lo humano (en llamativo 
contraste con la figura del niño diabólico, que supone una combinación del 
motivo infantil con la maldad, dando como resultado un inquietante infante 
malvado), una recuperación de la humanidad que, no por casualidad, hunde 
sus raíces en el ya citado mito rousseauniano del infante como ser humano 
bueno por naturaleza.



Brumal, vol. XII, n.º 1 (primavera/spring, 2024)

Infancias maléf icas: la reconf iguración del canon fantástico a través del niño como tropo narrativo

81

Bibliografía

AbdulMagied, Salma Ahmed (2022): «Othering, identity and recognition: the social ex-
clusion of the constructer “other”», Future Journal of Social Science, vol. 1, núm. 1, 
pp. 111-128. https://doi.org/10.54623/fue.fcij.1.1.5

Agustina, Agustina, Anwar Dwi Astuti & Setya Ariani (2020): «The monster’s charac-
teristics in Frankenstein novel by Mary Shelley viewed from personality traits 
theory», Ilmu Budaya: Jurnal Bahasa, Sastra, Seni dan Budaya, vol. 4, núm. 1, pp. 
1-12. https://doi.org/10.30872/jbssb.v4i1.2506

Aldred, Jessica, & Brian Greenspan (2011): «A man chooses, a slave obeys: BioShock 
and the dystopian logic of convergence», Games and Culture, vol. 6, núm. 5, pp. 
479-496. https://doi.org/10.1177/1555412011402674

Bessière, Irène (2001): «El relato fantástico: forma mixta de caso y adivinanza», en Da-
vid Roas (comp.), Teorías de lo fantástico, Arco/Libros, Madrid, pp. 83-104.

Cabo Aseguinolaza, Fernando (2001): Infancia y modernidad literaria, Biblioteca Nueva, 
Madrid.

Calabrese, Omar (2008): La era neobarroca, Cátedra, Madrid.
Ceserani, Remo (1999): Lo fantástico, Antonio Machado Libros, Madrid.
Eagleton, Terry (2010): Sobre el mal, Península, Barcelona.
Eco, Umberto (2009): Apocalípticos e integrados, Tusquets, Barcelona.
Estés, Clarissa Pinkola (2020): Mujeres que corren con los lobos, B de Bolsillo, Barcelona.
Fernández Tresguerres, Alfonso (2005): «Licántropos», El Catoblepas, disponible en ht-

tps://nodulo.org/ec/2005/n035p15.htm [23/11/2023].
Frost, Brian J. (2003): The Essential Guide to Werewolf Literature, University of Wisconsin 

Press, Madison.
Galindo, José María (2013): «El canon cinematográfico español: una propuesta de aná-

lisis», Archivos de la filmoteca, núm. 71, pp. 141-154.
— (2018): «La pertinencia como concepto del cine posmoderno», Ñawi, vol. 2, núm. 1, 

pp. 13-35.
Genette, Gérard (1989): Palimpsestos: la literatura en segundo grado, Taurus, Madrid.
Gil González, Antonio J. (2012): +Narrativa(s): intermediaciones novela, cine, cómic y vi-

deojuego en el ámbito hispánico, Ediciones Universidad de Salamanca, Salamanca.
González Dinamarca, Rodrigo (2015): «Los niños monstruosos en El orfanato de Juan 

Antonio Bayona y Distancia de rescate de Samantha Scweblin», Brumal. Revista de 
estudios sobre lo fantástico, vol. III, núm. 2, pp. 89-106. https://doi.org/10.5565/
rev/brumal.249

González-Rivas Fernández, Ana (2022): «El mito de Frankenstein en series de televi-
sión contemporáneas: monstruosidad, rebelión y maternidad en la construc-
ción de la identidad del siglo xx», en José María Mesa Villar, Ana González-Ri-
vas Fernández y Antonio José Miralles Pérez (eds.), Revisiones posmodernas del 
gótico en la literatura y las artes visuales, Ediciones Universidad de Salamanca, 
Salamanca, pp. 49-63. https://doi.org/10.14201/0aq03224963

Gotouge, Koyoharu (2016-2021): Guardianes de la noche: Kimetsu no yaiba, 23 volúmenes, 
Norma Editorial, Barcelona.



José María Galindo Pérez, Irune Labajo González, Sergio García Cabezas y Alejandro Moreno Hernández

Brumal, vol. XII, n.º 1 (primavera/spring, 2024)82

Greimas, Algirdas Julien (1976): Semántica estructural, Gredos, Madrid.
Greimas, Algirdas Julien, y Joseph Courtés (1992): Semiótica: diccionario razonado de teo-

ría del lenguaje, Gredos, Madrid.
Guillén, Claudio (2018): Entre lo uno y lo diverso, Austral, Barcelona.
Hall, Stuart, y Paul Du Gay (2003): Cuestiones de identidad cultural, Amorrortu, Madrid.
Hernández, Núria, José María Galindo, Óscar Arteaga y Sergio García Cabezas (2023): 

«Diseño de un enfoque humanista con impacto social positivo en el ámbito 
tecnológico de las enseñanzas de grado», en Pablo César Muñoz Carril, María 
del Carmen Sarceda Gorgoso, Eduardo Fuentes Abeledo y Eva María Barreira 
Cerqueiras (eds.), La formación y la innovación educativa, Dykinson, Madrid, pp. 
141-164. https://doi.org/10.2307/jj.2010047.11

Hernández Valencia, Juan Sebastián (2021): «Pesadillas posthumanistas: Frankens-
tein como caso de estudio», Perseitas, vol. 9, pp. 494-509. https://doi.org/ 
10.21501/23461780.4086

Hidalgo, Cora (2009): «Seres fantásticos japoneses en la literatura y en el cine: 
Obakemno, yūrei, yōkai y kaidan», Belphegor: Littérature Populaire et Culture 
Médiatique, vol. 8, núm. 2, disponible en https://dalspace.library.dal.ca/hand-
le/10222/31215

Housman, Clemence (1896): La mujer lobo, Perla Ediciones, Ciudad de México, 2022.
Jelantik, I Gusti Agung Istri Gita Saraswati, & Johny AlfianKhusyairi (2022): «Visua-

lization Differences of Oni Mythological Creatures in Japanese Culture with 
Kimetsu No Yaiba Anime», American Journal of Humanities and Social Sciences 
Research, vol. 6, núm. 4, pp. 177–184. 

Kimetsu no Yaiba (s.f.): Web oficial. Recuperado de https://kimetsu.com/ Consultada 
el 10/11/2023.

Llompart Pons, Auba (2012): «Niños que jamás crecerán: relecturas de Peter Pan en 
la literatura y el cine de terror», en Alfonso Muñoz Corcuera y Elisa Di Biase 
(coords.), Barrie, Hook and Peter Pan: Studies in Contemporary Myth, Cambridge 
Scholars Publishing, Newcastle, pp. 267-278.

Maffesoli, Michel (2009): Iconologías: nuestras idolatrías posmodernas, Península, Barce-
lona.

Otten, Charlotte F. (ed.) (1986): A Lycanthropy Reader: Werewolves in Western Culture, 
Syracuse University Press, Syracuse.

Peréz Riobó, Andrés (2012): Yokai, monstruos y fantasmas en Japón, Satori Ediciones, 
Gijón.

Ramalle, Enrique (2007): «Frankenstein, un espejo de la identidad humana», Berceo, 
vol. 6, núm. 153, pp. 81-96.

Reider, Noriko T. (2010): Japanese Demon Lore: Oni from Ancient Times to the Present, 
Utah State University Press, Logan. https://doi.org/10.2307/j.ctt4cgpqc

Sconduto, Leslie A. (2008): Metamorphoses of the Werewolf: A Literary Study from Antiqui-
ty through the Renaissance, McFarland, Jefferson.

Shelley, Mary (1818): Frankenstein o el moderno Prometeo, Cátedra, Madrid, 1996.
Steiger, Brad (1999): The Werewolf Book: The Encyclopedia of Shape-Shifting Beings, Visible 

Ink Press, Canton.



Brumal, vol. XII, n.º 1 (primavera/spring, 2024)

Infancias maléf icas: la reconf iguración del canon fantástico a través del niño como tropo narrativo

83

Stoker, Bram (1897): Drácula, Cátedra, Madrid, 1993.
Todorov, Tzvetan (1981): Introducción a la literatura fantástica, Premia, México D.F. 

Referencias audiovisuales

Alfredson, Tomas (dir.) (2008): Låt den rätte komma in (Let the Right One In) (Déjame 
entrar), EFTI, Suecia.

Badham, John (dir.) (1979): Dracula (Drácula), Universal Pictures, The Mirisch Corpo-
ration, Reino Unido.

Branagh, Kenneth (dir.) (1994): Mary Shelley’s Frankenstein (Frankenstein de Mary She-
lley), TriStar Pictures, Estados Unidos.

Browning, Tod (dir.) (1931): Dracula (Drácula), Universal Pictures, Estados Unidos.
Coppola, Francis Ford (dir.) (1992): Bram Stoker’s Dracula (Drácula de Bram Stoker), Co-

lumbia Pictures, American Zoetrope, Osiris Films, Estados Unidos. 
Fisher, Terence (dir.) (1958): Drácula (Dracula), Hammer Productions, Reino Unido.
Gatiss, Mark, y Steven Moffat (cr.) (2020): Dracula (Drácula), Netflix, Reino Unido.
Gough, Alfred (cr.) y Miles Millar (cr.) (2022): Wednesday (Miércoles), Netflix, Esta-

dos Unidos.
Herzog, Werner (dir.) (1979): Nosferatu: Phantom der Nacht (Nosferatu, vampiro de la no-

che), Werner Herzog Filmproduktion, ZDF, Gaumont, RFA-Francia. 
Landis, John (dir.) (1981): An American Werewolf in London (Un hombre lobo americano 

en Londres), Polygram Filmed Entertainment, Universal Pictures, Estados Uni-
dos/Reino Unido.

Levine, Ken (dir.) (2007): Bioshock, Irrational Games, Estados Unidos (videojuego).
MacRae, Henry (dir.) (1913): The Werewolf, 101 Bison, Estados Unidos.
McClendon, Zak (dir.) (2010): Bioshock 2, Irrational Games, Estados Unidos (videojuego).
McGuigan, Paul (dir.) (2015): Víctor Frankenstein, Davis Entertainment, 20th Century 

Fox, Estados Unidos.
Murnau, F.W. (dir.) (1922): Nosferatu – Eine Symphonie des Grauens (Nosferatu), Pra-

na-Film GmbH, Alemania.
Raimi, Sam (dir.) (1981): The Evil Dead (Posesión Infernal), Renaissance Pictures, Estados 

Unidos.
Tartakovsky, Genndy (dir.) (2012): Hotel Transylvania (Hotel Transilvania), Columbia 

Pictures, Sony Pictures Animation. 
Whale, James (dir.) (1931): Frankenstein (El doctor Frankenstein), Universal Pictures, Es-

tados Unidos. 


