BRUMAL

Revista de Investigacion sobre lo Fantastico DOI: https:/ /doi.org/10.5565/ rev /brumal.1027
Research Journal on the Fantastic Vol. XII, n.° 2 (otofio /autumn 2024), pp. 291-319, ISSN: 2014-7910

LO «FANTASTICO» DE BORGES: EPISTEMOLOGIA
Y ONTOLOGIA PATAFISICAY ANARQUICA!

ZoF1A GRZESIAK
Uniwersytet Warszawski
zofia.grzesiak@uw.edu.pl

Recibido: 28-05-2023
Aceptado: 24-06-2024

RESUMEN

Este trabajo ofrece una interpretacion del cardcter fantdstico de la obra de Jorge Luis
Borges en el marco de la patafisica. Los elementos fantasticos de Borges son descritos
como parte de un proyecto artistico mds amplio, cuya filosofia debe describirse como
un tipo de patafisica particular, basada en el surracionalismo. Dentro de esta matriz
general, lo fantéstico funciona como una herramienta discursiva epistemoldgica y on-
tolégica, a la vez que critica y subversiva. Nuestra interpretaciéon consta de tres ele-
mentos: el debate acerca de la relacién de Borges con lo fantastico, la descripcion de la
patafisica y el andlisis de la «filosoffa fantdstica» y el «igualitarismo ontolégico» de
ideas en Borges propuesto por Stanistaw Lem. El corolario ideoldgico de este debate es
una reflexién sobre el anarquismo idiosincratico del autor de Ficciones.

PaLABRAS CLAVE: Borges; patafisica; fantdstico; anarquismo; Stanistaw Lem

BORGES'S «FANTASTIC»: PATAPHYSICAL AND ANARCHIST EPISTEMOLOGY
AND ONTOLOGY

ABSTRACT

This essay offers an interpretation of the fantastic character of Jorge Luis Borges’s
oeuvre within the framework of pataphysics. Borges’s fantastic elements are described
as parts of a larger artistic project, whose philosophy should be described as a particu-
lar type of pataphysics, based on surrationalism. Within this general matrix, the fantas-

1 Este trabajo forma parte del proyecto de investigacion «Borges y “patafisica», financiado por el Cen-
tro Nacional de la Ciencia polaco con la beca ntimero 2019/33/N/HS2/01704.

291



292

Zofia Grzesiak

tic functions as a discursive epistemic and ontological tool, as well as a critical and a
subversive one. Our interpretation consists of three elements: the discussion of Borg-
es’s relationship to the fantastic, the description of pataphysics, and the analysis of the
«fantastic philosophy» and the «ontological egalitarianism» of ideas in Borges pro-
posed by Stanistaw Lem. The ideological corollary of this discussion is a reflection on
the idiosyncratic anarchism of the author of Ficciones.

Keyworps: Borges; pataphysics; the fantastic; anarchism; Stanistaw Lem

INTRODUCCION

Este trabajo interpreta el caracter fantdstico de la obra de Jorge Luis
Borges en el marco de la pataffsica. No pretende igualar diferentes modos
creativos de indagar y socavar la imagen de la realidad y el sentido comtin,
sino observar sus vinculos y describir de una manera compleja y potencial-
mente interesante el caso particular de la literatura especulativa de Borges.

La patafisica es una pseudociencia critica y parddica ficticia, creada por
Alfred Jarry, autor de Ubii rey, y descrita en detalle en su novela «neocientifi-
ca»? Gestas y opiniones del doctor Faustroll, patafisico (1911):

es la ciencia de lo que se sobreafiade a la metafisica, sea en si misma, sea fuera
de ella (...), serd la ciencia de lo particular, aunque se diga que no hay ciencia
mds que de lo general. Estudiard las leyes que rigen las excepciones; (...) descri-
bird un universo que se puede ver, y que quiza se deba ver, en lugar del tradi-
cional; dard cuenta de las leyes que se crey6 descubrir en ese Universo como
correlaciones a su vez de excepciones, aunque mds frecuentes (...). La patafisica
es la ciencia de las soluciones imaginarias, que atribuye simbélicamente a los
lineamentos las propiedades de los objetos descritos por su virtualidad (Jarry,
2020: 27-28).

La definicién es premeditadamente confusa para imitar irénicamente
el discurso académico. Se trata de una inversién provocadora y burlona de las
premisas cientificas y de un proyecto de aplicacién de esa nueva «ciencia» al
cuestionamiento critico del sentido comtin y de la metaffsica, con objetivos

2 Neologismo de Jarry.

Brumal, vol. XII, n.° 2 (otofio /autumn, 2024)



Lo «fantdstico» de Borges: espistemologia y ontologia patafisica y andrquica

artisticos y ludicos, pero a la vez serios. Lo que la patafisica puede ser hoy en
dia resulta incluso mas complicado. Después de la muerte de Jarry, esta sub-
versiva pseudociencia fue reanimada por el Colegio de Patafisica, creado en
Parfs en 1948 para desarrollarla y promoverla. Desde entonces, salié del dm-
bito de la ficcién, convirtiéndose en una propuesta artistica-filoséfica-vital con
multiples y divergentes definiciones (v. Brotchie et al., 2003).

Segtin los miembros del Colegio, no solo es posible observar en Borges
una exploracién imaginaria de lineamientos o sombras de las cosas semejante
a la propuesta por Jarry (Launoir, 2015), sino que la misma creacién «ex ficta»
de esta organizaciéon demuestra que el College es una version encarnada de
TI6n, planeta ficticio descrito en Ficciones, que termina invadiendo y substitu-
yendo la realidad (Monomaque, 1958). La afinidad general entre el autor ar-
gentino y la «ciencia» de Jarry ha sido observada también por determinados
investigadores de la patafisica (Hugill, 2012); no obstante, todavia no ha sido
profundamente analizada. En este texto vamos a interpretar los elementos
(potencialmente) fantdsticos de Borges como componentes de un proyecto ar-
tistico mds amplio, cuyo funcionamiento debe describirse como un tipo de
patafisica particular. Dentro de esta matriz general, el fundamento estructural
de lo fantdstico sirve como una herramienta epistemoldgica y ontolégica, a la
vez que critica y subversiva. Nuestra interpretacion va a basarse en tres ele-
mentos: el debate de la relacién de Borges con lo fantéstico, la patafisica, y en
el andlisis de Borges surgido de las propuestas de Stanistaw Lem. El corolario
ideolégico de este debate es una reflexién sobre el anarquismo idiosincratico
del autor de Ficciones.

Los acercamientos ideoldgicos a la obra de Borges suelen ser proble-
maticos. El quid de la cuestion puede radicar en que para hablar de politica
seria provechoso poder referirse a una realidad concreta. No obstante, en su
caso podemos observar no solo una exploracién frecuentemente fantdstica
de diferentes realidades potenciales, sino también el cuestionamiento de las
premisas que deberian permitirnos conocer o representar cualquier tipo de
realidad y, mds atin, asegurarnos su existencia. De hecho, el proyecto artis-
tico de Borges suele ser considerado como un intento de establecer una lite-
ratura profundamente antirrealista (Ardn, 2000: 6; Brescia, 2000: 151; Olea
Franco, 2006: 263).

Como indica Beatriz Sarlo en el capitulo vir de un estudio publicado
originalmente en 1995, «Borges se resistié siempre a un uso politico de la lite-
ratura» (2001). No obstante, la investigadora argentina afiade inmediatamen-
te que, a pesar de eso, «en la trama de algunos relatos se teje, oculta por el

Brumal, vol. XII, n.° 2 (otofio /autumn, 2024)

293



Zofia Grzesiak

294

esplendor de los mundos imaginarios, una pregunta sobre el orden», sobre
«las condiciones de existencia de una sociedad (...), organizaciones institucio-
nales fundadas en la opacidad del poder, en la arbitrariedad o en el despotis-
mo (...) asi como la l6gica de un mundo donde prevalece el desorden cuando
el principio de la ley estd oculto o ausente» (Sarlo, 2001). O sea, cuando se
cuestiona lo que consideramos «orden» o «ley», desvelando la arbitrariedad
de las correlaciones de excepciones de «esas cosas incompatibles que sélo por
razén de coexistir llevan el nombre de universo» (Borges, 1989: 33). Una lectu-
ra politica en tales circunstancias es necesariamente filoséfica (Sarlo, 2001),
implicando menos un andlisis de declaraciones abiertas que una indagacion
de lo que podriamos llamar la «potencial estructura profunda» de nuestra
concepcion de la realidad.

El desplazamiento del andlisis de los problemas politicos al plano de lo
epistemo-ontoldgico no se debe solamente al caracter filoséfico y especulativo
de la obra de Borges, sino también al cardcter «imbécil» de muchas de sus
opiniones politicas explicitas. El proponente de este adjetivo, Emir Rodriguez
Monegal, observé en los afios 70 la tendencia a percibir a Borges como una
variante de Dr. Jekyll y Mr. Hyde: escritor genio y opinador politico pésimo
(1977: 269). No obstante, el critico subraya también que la obra politica de
Borges, al contrario de sus comentarios en prensa etc., es «mds abundante e
inesperada de lo que se piensa» (Rodriguez Monegal, 1977: 269). Estd presen-
te de modo explicito en varios textos escritos durante la Segunda Guerra
Mundial en contra del nazismo, y de modo implicito en muchas obras que
pueden parecer ideolégicamente desvinculadas de la cuestién. Asimismo,
Jorge Panesi constata que lo que permite a Borges censurar «mejor que nadie
en Argentina las excentricidades irénicas del pensamiento nacional» es el he-
cho de haber establecido «los limites entre Literatura y Filosofia [como] una
de sus paradojas esenciales» (1993: 16). La parte interesante de la reflexién
politica de Borges, la critica, no consiste en refutar o apoyar ideas o movi-
mientos concretos, sino en socavar las premisas de pensamiento que podrian
servir como bases de tales ideas.

3 A causa de comentarios positivos sobre Augusto Pinochet o Jorge Videla realizados en los inicios de
las dictaduras de Chile y Argentina, aunque mds tarde se retractara (Borges, 2003: 307). En la bibliogra-
fia sobre Borges las cuestiones politicas suelen ser secundarias, pero en los tltimos afios han aparecido
varias investigaciones de lo ideoldgico y politico en Borges, pudiéndose ver intentos de subrayar el lado
positivo y socialmente aceptable de su escritura politica. V. por ejemplo Krause (2002), Louis (2007) y
Rosa (2020).

Brumal, vol. XII, n.° 2 (otofio /autumn, 2024)



Lo «fantdstico» de Borges: espistemologia y ontologia patafisica y andrquica

1. EL GENERO (DE LA REALIDAD) EN DISPUTA

Contrariamente al contexto politico, el estatus de Borges como escritor
fantdstico estd bien establecido y no tiene nada de escandaloso, aunque la
aseveracion de Beatriz Sarlo de que sus cuentos «segtn todas las reglas, per-
tenecen a la mds pura tradicién de la literatura fantdstica» (2001) es, como
veremos, bastante problematica.

David Roas usa ejemplos de Borges para armar el argumento central
de su estudio Tras los limites de lo real. Una definicion de lo fantdstico (2011). El
imposible Libro de Arena, cédice de pdginas infinitas que «[n]o puede ser,
pero es» (Borges, 1989: 69), le sirve como descripcién perfecta de «la esencia
de toda narracién fantdstica: la confrontacién problematica entre lo real y lo
imposible» (Roas, 2011: 14). Para Jaime Alazraki, el autor de «La biblioteca
de Babel» es un representante clave de lo neofantdstico, es decir, una varian-
te de lo fantéstico en la que lo sobrenatural aterrador es sustituido por una
perplejidad metafisica. Los textos neofantdsticos funcionan como metdforas
epistemoldgicas que «no son “complementos” al conocimiento cientifico
sino alternativas, modos de nombrar lo innombrable por el lenguaje cienti-
fico, una 6ptica que ve donde nuestra vision al uso falla» (Alazraki, 2001:
276). Es de notar, anticipando la parte posterior del presente trabajo, que el
acercamiento problematizado a la ciencia pone la definicién de Alazraki en
las proximidades de la patafisica.

Ambos acercamientos se inspiran en Borges, pero la descripciéon de su
obra como «fantdstica» y su propia definicién de lo fantdstico conllevan cier-
tos problemas (Ardn, 2000; Brescia, 2000; Olea Franco, 2006). En primer lugar,
uno de cariz ontolégico: la existencia o no de algo que podriamos calificar
como «literatura fantdstica». Segtin Borges, «un examen general de la literatu-
ra fantdstica revelaria que es muy poco fantdstica» (1999: 130), dado que suele
componerse de elementos que pertenecen a la realidad y sirve para reflexio-
nar sobre ella. El encanto de los cuentos fantdsticos reside «en el hecho de que
(...) son simbolos de nosotros, de nuestra vida, del universo» (2007: 50). El
autor parece estar de acuerdo con varios teéricos que subrayan que lo fantds-
tico es un discurso que establece una relacién critica con la realidad entendida
como un constructo cultural (Roas, 2011: 28). Para poder hablar de lo fantdasti-
co como «la irrupcién de lo anormal en un mundo en apariencia normal» que
sirve «para postular la posible anormalidad de la realidad» (Roas, 2001: 37), es
necesario establecer qué es lo que consideramos lo real y cémo lo configura-
mos en la literatura, siendo el método mds tradicional el realista.

Brumal, vol. XII, n.° 2 (otofio /autumn, 2024)

295



296

Zofia Grzesiak

Sin embargo, la literatura de Borges no solo es antirrealista y «antirre-
ferencial» (Ardn, 2000: 7), sino también fuertemente autorreferencial, y la me-
taficcionalidad no forma parte de la definicién mds «pura» de lo fantdstico de
Roger Caillois o Tzvetan Todorov (Olea Franco, 2006: 260). Segtin este tltimo,
en su estudio de 1970, la esencia de lo fantdstico es («simplemente») que en
«un mundo que es el nuestro, el que conocemos, sin diablos, silfides, ni vam-
piros, se produce un acontecimiento imposible de explicar por las leyes de ese
mismo mundo familiar» (Todorov, 2001: 48).

No obstante, la duda epistemoldgico-ontolégica de Borges no empie-
za cuando algo inadmisible invade la realidad rompiendo sus leyes, sino
que en ella subyace el mismo concepto de realidad como constructo. Los
textos que problematizan mds visiblemente esta cuestién son sus dos ensa-
yos sobre las paradojas de Zenén* del tomo Discusién (1932): «La perpetua
carrera de Aquiles y la tortuga» (andlisis de los intentos de refutar la para-
doja) y su continuacién, «Avatares de la tortuga» (sobre diferentes encarna-
ciones del problema del regressus ad infinitum). La conclusién de Borges es
que Zenén es imposible de refutar® «salvo que confesemos la idealidad [filo-
sOfica] del espacio y del tiempo» (1974: 248). No obstante, el nexo condicio-
nal indica que no se trata de una proclamacién de creencias ni de una aser-
cién segura del estado de cosas: el idealismo es una hipétesis potencial,
imposible de verificar; es una propuesta que le permite solucionar, por el
momento, el problema concreto de la refutaciéon de la paradoja. Ademads, es
una oportunidad para provocar:

Admitamos lo que todos los idealistas admiten: el cardcter alucinatorio del
mundo. Hagamos lo que ningtin idealista ha hecho: busquemos irrealidades
que confirmen ese cardcter. Las hallaremos, creo, en las antinomias de Kant y
en la dialéctica de Zenoén. (...). Nosotros (la indivisa divinidad que opera en
nosotros) hemos sofiado el mundo. Lo hemos sofiado resistente, misterioso,
visible, ubicuo en el espacio y firme en el tiempo; pero hemos consentido en su
arquitectura tenues y eternos intersticios de sinrazén para saber que es falso
(Borges, 1974: 258).

Nuestro concepto de la realidad es un constructo. Lo que propone Bor-
ges no es darle a ese constructo respaldo filoséfico y argiiir la validez de una

4 Laversion narrativa de la paradoja: en una carrera, si el corredor mds lento (como la tortuga) empie-
za desde un lugar adelantado, el corredor mds rdpido (como Aquiles) nunca puede alcanzarlo, porque
primero tiene que llegar al punto del cual el perseguido comenzd, asi que éste siempre tiene ventaja.

5 Se trata de una imposibilidad sobre todo metafisica. Existen varias propuestas matematicas de refu-
tar esta paradoja. V. por ejemplo Papa-Grimaldi (1996).

Brumal, vol. XII, n.° 2 (otofio /autumn, 2024)



Lo «fantdstico» de Borges: espistemologia y ontologia patafisica y andrquica

de sus versiones como mejor o mds adecuada que otras, sino desestabilizar la
situacién y desvelar, metédicamente, o, por lo menos, insistentemente, esa
naturaleza «alucinatoria». Todas las caracteristicas del mundo son arbitrarias
y contingentes: dependen de nuestros «suefios». La percepcién del universo
como racional y ordenado es una convencion que, por costumbre, ha dejado
de considerarse una ficcién; la rectificacién de ese error es uno de los postula-
dos principales no solo de Borges, sino también de la patafisica (Jarry, 2020; v.
Shattuck, 2016: 79). La deconstruccién de tales ficciones puede efectuarse es-
tudiando las leyes que rigen lo excepcional o localizando los «intersticios de
sinrazén» (que solamente son absurdos segtin nuestras leyes habituales).

Estos «lugares» constituyen un fenémeno clave para Alazraki: los tex-
tos neofantdsticos funcionan precisamente como «metaforas que buscan ex-
presar atisbos, entrevisiones o intersticios de sinrazén que escapan o se resis-
ten al lenguaje de la comunicacién, que no caben en las celdillas construidas
por la razén, que van a contrapelo del sistema conceptual o cientifico con que
nos manejamos a diario» (2001: 277). No obstante, es dificil ver a Borges sim-
plemente como un pensador anticientifico. En su «btisqueda de irrealidades»
ni siquiera tiene que servirse de lo irracional, fantdstico o insélito. Como de-
muestra Ana Maria Barrenechea en un estudio de 1957 —otra investigadora
inspirada por los ensayos sobre la tortuga y Aquiles— a Borges le bastan es-
trategias mds «cotidianas» que «la discusién de una teorfa cosmolégica o fi-
loséfica, (...) la estructura de un cuento, (...) un detalle descriptivo, (...) una
metéfora preferida, (...) un vocabulario que abunda en las manifestaciones de
lo multiple» (2000: 34). Junto con la obsesién por el tema del infinito, el caos,
la personalidad, el tiempo y la materia, estos «intersticios de sinrazén» ordi-
narios que expresan la «irrealidad» del universo (2000: 20), asi como la arbi-
trariedad y convencionalidad de nuestros modos de percibir, estudiar y con-
ceptualizarlo.

La obra de Borges opera en el dmbito de las posibilidades y no de las
certezas. La idea de un mundo que, «desgraciadamente, es real» (Borges,
1974:771), igual que la de la realidad como alucinacién son hipotéticas o con-
jeturales, tal como otras propuestas no solo literarias, sino también filoséficas.
Podemos percibirlo en el famoso fragmento de «T16n, Ugbar, Orbis Tertius»
que propone ver la metafisica como una rama de la literatura fantéstica (1974:
436).° Para Borges las hipétesis de la filosoffa son «harto mds extrafias que la
literatura fantdstica»: el platonismo, el idealismo de Berkeley, el panteismo de

6 Laidea vuelve en diferentes textos de Borges. V. por ejemplo el prélogo a El libro de los seres imagina-
rios (Borges y Guerrero, 2005: 7) o «El idioma analitico de John Wilkins» (Borges, 1974: 706-709).

Brumal, vol. XII, n.° 2 (otofio /autumn, 2024)

297



298

Zofia Grzesiak

Spinoza, las paradojas eledticas y la filosoffa analitica de Bertrand Russell,
junto con varias teorias matematicas, poseen el mismo cardcter imaginario e
incierto que los textos considerados fantdsticos (2007: 50). Si notamos esta
concomitancia, llegamos a una pregunta no solo literaria, sino ontoldgica:
«¢El universo, nuestra vida, pertenece al género real o al género fantdstico?»
(Borges, 2007:50). Dado que no conocemos la respuesta, la diferencia entre la
literatura realista y la fantdstica resulta arbitraria y depende del lector.

El hecho de que el mundo pueda pertenecer a un género significa que
cuando hablamos del «mundo» hablamos de nuestro modo de conceptuali-
zarlo, de un discurso que describe un constructo intelectual o mental (lleno
de intersticios de sinrazén). Si el mundo corresponde al género fantdstico, o
sea, confronta lo que nos parece posible con lo imposible, es ontolégicamen-
te inestable o, por lo menos, inseguro. Entonces, la literatura fantdstica no
existe porque, como indicaba Borges, es demasiado poco fantdstica y habla
de la realidad. No obstante, y paraddjicamente, esta literatura tiene que
abandonar el realismo para ser mds «realista» en sus intentos de describir tal
mundo, asi que solo puede ser «fantdstica», pero no tiene sentido diferen-
ciarla de la realista.

En el caso de que optemos por decidir (que no estrictamente «afirmar»)
que la literatura fantdstica existe, tenemos que desarrollar el problema de la
evolucién y definicién de este género literario.” Si es imposible establecer un
didlogo referencial con la realidad (v. Olea Franco, 2006), un constructo cultu-
ral falso, alucinatorio, es decir, contingente y arbitrario, y, por ende, provocar
el efecto fantdstico de miedo y extrafiamiento ante una ruptura de nuestra
vision de la realidad (Roas, 2011), entonces hay que conceptualizar otro modo
de dialogar con el mundo. La relacién de la literatura «fantdstica» de Borges
con la realidad es calificada por Beatriz Sarlo principalmente no como anti-
rrealismo, sino como contradiccién y divergencia premeditadas (2001).

Esta estrategia deviene un rasgo clave de la literatura fantdstica pos-
moderna. La metaficcionalidad y la metalepsis, descartadas inicialmente
por Olea Franco, forman parte esencial de la evolucién del género (Olea
Franco, 2006: 267-268). La autorreferencialidad y autoficcién en Borges, asi
como la puesta en juego de mundos alternativos que cuestionan la divisién
entre la realidad y la ficcién establecen la matriz para lo fantdstico posmo-
derno, definido por Brian McHale como el género de la poética ontolégica

7 Para cotejar diferentes acercamientos a lo fantdstico, v. por ejemplo las compilaciones Teorias de lo
fantdstico, a cargo de Roas (2001), o Teorias hispanoamericanas de la literatura fantdstica, editada por José
Miguel Sardifias (2007).

Brumal, vol. XII, n.° 2 (otofio /autumn, 2024)



Lo «fantdstico» de Borges: espistemologia y ontologia patafisica y andrquica

(2004: 77, 74).8 Su problema principal es la duda existencial provocada por el
autor, que aparece en su propio texto y se presenta como el autor: es posible
qua exista otro autor «mds real» que haya armado esa trama, y asi hasta el
infinito. Este movimiento recursivo es un elemento claramente borgeano.
McHale evoca la incertidumbre destacada por el escritor en «Magias parcia-
les del Quijote», donde el hecho de que Don Quijote y Hamlet sean lectores/
espectadores de sus propias historias implica que nosotros también pode-
mos ser ficticios, unos protagonistas inconscientes de algtin autor anénimo
(1974: 669). Sin embargo, aunque la mise en abime puede resultar inquietante,
el efecto principal ya no es el terror, sino «lo que Borges definiria como per-
plejidades metafisicas» (Olea Franco, 2006: 269).

En cuanto a las definiciones propuestas por Borges, el autor parece
consciente de las diferencias entre lo fantdstico, lo maravilloso y la ciencia
ficcién, pero al mismo tiempo en su ensayo de 1967 «La literatura fantastica»
estas aparentan no importarle demasiado (2007: 41-50; v. Olea Franco, 2006:
255-256). Cuando reflexiona sobre la literatura «fantdstica», habla tanto de
arte como de filosofia (2007). Analiza al mismo tiempo, por ejemplo, a
Samuel Taylor Coleridge, Jonathan Swift, Herbert George Wells, Brave New
World de Aldous Huxley y La utopia de Tomas More, llamando estos textos
precisamente «utopias» o «novelas imaginativas» (Borges, 1999: 130). Apa-
rentemente, lo que mds le importa en cuanto a todos los géneros especulati-
vos no son las diferencias formales entre ellos, sino sus caracteristicas, valo-
res y objetivos esenciales, junto con la calidad y el alcance creativo de su
contenido.

De hecho, la idea de lo «fantdstico» de Borges es muy amplia (Olea
Franco, 2006: 256-258); funciona como oposicion a la literatura realista en ge-
neral, o sea, «la literatura que trata de situaciones mas o menos comunes en la
humanidad». En cambio, la fantédstica «no tiene otro limite que las posibilida-
des de la imaginacion. (...) tiene que ser mucho mds rica que la realista ya que
no esta cefiida a lo cotidiano, sino que debe y puede aventurarse a toda suerte
de aventuras» (Borges, 2007: 41). Para destacar la vastedad de conceptos asi
distinguidos, Pablo Brescia describe esta oposicién en términos de literatura
«natural», mimético-psicolégico-realista, y «madgica», artificial-imaginati-
va-fantdstica (2000: 150).

8 Toda la teorfa de la literatura posmoderna de McHale tiene una fuerte inspiracién borgeana. Va-
rias citas del escritor abren diferentes capitulos de Postmodernist Fiction, siendo mencionado este en
multiples ocasiones como ejemplo paradigmético de los fenémenos descritos. Asi, por ejemplo, «Bor-
ges, as usual, can be relied upon for a paradigmatic example» (McHale, 2004: 103). [La cursiva en este
caso es nuestra]

Brumal, vol. XII, n.° 2 (otofio /autumn, 2024)

299



300

Zofia Grzesiak

Como Borges no se proponia crear un estudio sistemadtico del proble-
ma, «serfa absurdo exigirle un concepto preciso» (Olea Franco, 2006: 256). No
obstante, hay otras exigencias que en su caso resultan imprescindibles. Segun
Borges, raras veces se puede encontrar una muestra de literatura fantdstica

que rebase los limites caseros de la sétira o del sermén y que describa puntual-
mente un falso pais, con su geografia, su historia, su religién, su idioma, su li-
teratura, su musica, su gobierno, su controversia matematica y filoséfica... su
enciclopedia, en fin: todo ello articulado y organico, por supuesto, y (me consta
que soy muy exigente) sin alusion a los trabajos injustos que padecio el capitdn
de artilleria Alfredo Dreyfus (1999: 130).

El hecho de que la literatura fantdstica hable siempre —simbdlicamen-
te 0 de otros modos— de la realidad (hipotética), le otorga poderes epistemo-
l6gicos (aunque inciertos) y criticos (o subversivos), pero al mismo tiempo
parece funcionar como un estorbo o autolimitacién que impide la creacién de
una propuesta verdaderamente alternativa a nivel cientifico, filoséfico, histo-
rico, lingtifstico, literario, politico, teolégico, etc. En efecto, Borges acierta
cuando admite que es muy exigente.

No obstante, no es el tinico «tedrico» de la literatura fantdstica en senti-
do extenso con tales postulados: coincide con el escritor de ciencia ficcién po-
laco Stanistaw Lem, autor de Solaris y Diarios de las estrellas. Los une también
la actitud «laxa» frente a las fronteras genéricas. Lem, en su enorme ensayo
Fantastyka i futurologia (1970),” habla de una mezcla de ciencia ficcién, fantasia
y terror, pero también de lo fantdstico y la utopia, al parecer sin valorar (y a
veces sin observar) las diferencias entre ellos. La divisién de géneros es un
problema secundario, siendo el principal la complejidad y la calidad intelec-
tual de una propuesta imaginativa no-mimética.

En el capitulo «Borges y Stapledon», Lem presenta unas observaciones
que permiten unir el problema de lo fantastico con otros temas frecuentes de
Borges: la matemadtica, la ciencia y la ontologia. Estos nos llevan al cuarto
problema de lo fantdstico borgeano: el hecho de que muchos de los elemen-

9 El texto entero no estd disponible en espafiol. No obstante, el libro Borges muiltiple: cuentos y ensayos
de cuentistas, editado por Pablo Brescia y Lauro Zavala, contiene la traduccién del ensayo de Lem «Uni-
dad de los opuestos» (1999: 187-194), que presenta las bases de la interpretacién de Borges propuesta
por el escritor polaco y desarrollada en Fantastyka i futurologia. La traduccién del titulo de esta obra es
problematica. La opcién més obvia parece ser Lo fantdstico y la futurologia. No obstante, Lem no se refiere
a lo fantastico entendido tal como lo describen Caillois (1965), Todorov (2001) o Roas (2001; 2011), sino
mads bien a la ciencia ficcién, que en los afios 70 en Polonia funcionaba bajo el nombre de «fantastyka
naukowa», es decir «lo fantdstico cientifico». A no ser que se indique lo contrario, todas las traducciones
son nuestras.

Brumal, vol. XII, n.° 2 (otofio /autumn, 2024)



Lo «fantdstico» de Borges: espistemologia y ontologia patafisica y andrquica

tos de sus textos que suelen ser considerados como fantdsticos, es decir, «im-
posibles» o «incomprensibles», pueden ser leidos como una interpretacién
simbdlica, literaria, de un problema cientifico, de paradojas matematicas y
conceptos filoséficos que desaffan el sentido comtin. Asi, el relato «Tlon, Ug-
bar, Orbis Tertius» es un intento de llevar el idealismo de Berkeley y Hume
al extremo; el «Libro de Arena» es una indagacién del infinito; «El milagro
secreto», en el que un instante de tiempo se subdivide hasta extenderse a un
afio, de las paradojas de Zendn (regressus), Georg Cantor y Bertrand Russell
(teorfa de conjuntos); «La Biblioteca de Babel», que propone un universo
geométrico y periddico, y «La loterfa en Babilonia»,'’ en la que se invierten y
confunden las nociones del azar y el determinismo, de la teoria de la proba-
bilidad y de la teoria del caos. El Aleph es un objeto médgico o imposible que
en su espacio diminuto contiene la imagen de todo el mundo, inclusive de si
mismo en éste, pero es también una reflexién sobre el infinito y la incapaci-
dad del lenguaje natural de describirlo, ademads de presentar la paradoja de
conjuntos de Russell y volver al problema del regressus ad infinitum."" Estos
ejemplos permiten observar la base cientifica y racional de las perplejidades
de Borges. La nocién de infinito, «concepto que es el corruptor y el desatina-
dor de los otros» (Borges, 1974: 254), no aparece en su mundo literario a cau-
sa de una reflexién teoldgica, metafisica o fantdstica en el sentido tradicional
(aunque sirve también para provocarlas), sino como resultado de la confron-
tacion con una idea matematica. Lo que parece mds «imposible» o asombroso
y subversivo es algo considerado —cientificamente— como parte de la reali-
dad y la racionalidad.

Teniendo todo ello en cuenta, podemos apuntar los siguientes rasgos
cruciales de lo fantdstico en Borges. Primero: su definicién es amplia, pero
exigente. Concierne a toda la literatura imaginativa no-mimética capaz de
proponer una ciencia, una filosoffa, una légica etc. alternativas. Segundo:
aunque no ocurra el choque tradicional entre la «coherencia universal» del
mundo realista y un elemento imposible que lo penetra, los relatos de Bor-
ges conservan la tension estructural tipica del género fantdstico: «el irresuel-
to contraste entre dos mundos o realidades», cosmovisiones (Olea Franco,
2006: 265), causalidades (Brescia, 2000), 6rdenes (Barrenechea, 2000; Brescia,
2000), 16gicas (Sarlo, 2001), ciencias o filosofias. Dado que es dificil estable-

10 Los dos relatos pueden ser considerados no como textos fantasticos, sino maravillosos, si usamos la
distincién de Todorov (2001: 60) o Roas (2011: 51-62).

11 Para la enumeracién y descripcién de diferentes elementos de las matematicas (y la ciencia) en la
obra de Borges, v. por ejemplo Merrell (1991), The Unimaginable Mathematics of Borges’ Library of Babel
(2008) de William Goldbloom Bloch, o Borges y la matemdtica (2006) de Guillermo Martinez.

Brumal, vol. XII, n.° 2 (otofio /autumn, 2024)

301



302

Zofia Grzesiak

cer si uno de estos 6rdenes llega a dominar al otro, sus relatos manifiestan
una irreducible ambivalencia, un rasgo caracteristico de la patafisica (v. Teh,
2006). Segun Ricardo Piglia, la estructura dual es un rasgo caracteristico del
cuento en general, porque éste siempre cuenta dos historias, una explicita,
otra secreta, descifrable a base de detalles aparentemente redundantes
(2014: 103-104). Lo que Borges mantiene de lo fantdstico tradicional es el
conflicto entre las dos «historias» propuestas como soluciones alternativas a
un problema. No obstante, como vamos a ver en el ejemplo de «La loteria en
Babilonia», la dualidad no siempre concierne a la trama, sino a su base 16gi-
ca o filoséfica conceptual.

Tercero: la base de lo fantéstico borgeano no es irracional, como indica-
ria la definicién de lo neofantdstico de Alazraki. La defensa de Borges de la
literatura «mdgica» se refiere a las obras descritas en su prélogo a La invencion
de Morel de Bioy Casares como textos de «imaginacién razonada» que siguen
un orden y una légica preestablecida, aunque no necesariamente convencio-
nal (Arén, 2000: 4; Brescia, 2000: 148-149). La buisqueda de los intersticios de
sinrazén no tiene que ser cadtica. El procedimiento de Borges es préximo a la
metodologia de la ciencia ficcién propuesta (bajo la influencia de Lem) por
Darko Suvin, es decir, un método critico y satirico «que combina la creencia
en las potencialidades de la razén con la duda metddica (...). El parentesco de
esta critica cognitiva con la base filoséfica de la ciencia moderna es evidente»
(1972: 377). Los casos mds ambiciosos de ciencia ficcon, ejemplificados por
Borges y Lem, son una versién contempordnea del conte philosophique ilustra-
do, pero su légica, a diferencia del racionalismo tradicional, necesita ser abier-
tay flexible, emulando la cosmologfa, la epistemologia y la filosoffa de la cien-
cia modernas (Suvin, 1972: 380). Es decir, el racionalismo tiene que ser
sustituido por el surracionalismo.

Este concepto proviene de Gaston Bachelard," pero es aplicable a Bor-
ges especialmente en la reinterpretacién patafisica propuesta por Christian
Bok. El autor de Pataphysics: The Poetics of an Imaginary Science subraya que las
premisas bésicas de la patafisica, precursora de la posmodernidad (2002: 27),
son la critica de la metafisica y la lucha por la viabilidad y el estatus de la lite-

12 Elsurracionalismo es el concepto clave de la filosofia de la ciencia de Bachelard descrita en El nuevo
espiritu cientifico (1934) y La filosofia del ‘no’: ensayo de una filosofia del nuevo espiritu cientifico (1940). El fil6-
sofo define al surracionalismo como una versién mds progresista del racionalismo: un racionalismo
abierto a todas las ideas nuevas y revolucionarias de la ciencia, dispuesto a dejar de lado axiomas y
convicciones anteriores para poder describir el mundo de acuerdo con los descubrimientos cientificos
actuales. Por ejemplo, objetos como los electrones invalidan el principio de identidad fundamental en la
légica aristotélica porque sus propiedades pueden servir para definirlos de distintas maneras, ya sea
como particulas o como ondas, segtn el tipo de experimento realizado (Bachelard, 2003: 93-94, 26).

Brumal, vol. XII, n.° 2 (otofio /autumn, 2024)



Lo «fantdstico» de Borges: espistemologia y ontologia patafisica y andrquica

ratura en un mundo dominado por la ciencia. Describe también su influencia
en diferentes corrientes intelectuales y artisticas e identifica dos estrategias
patafisicas principales surgidas a lo largo de los afios. Por un lado, el irracio-
nalismo (simbolismo, dadaismo, surrealismo), que aboga «por una emancipa-
cién poética de la ciencia». Por otro lado, el surracionalismo (futurismo, Ou-
LiPo, “Patafisica® canadiense), que propone «una apropiacién poética de la
ciencia»: un uso simultdneo de la poesfa «para criticar los mitos de la ciencia
(sus pedantes teorfas de la verdad expresiva)» y de la ciencia «para criticar los
mitos de la poesia (sus romdnticas teorias del genio expresivo)». El surracio-
nalismo descrito por Bok acentta y explota creativa y artisticamente el con-
flicto entre ciencia y poesfa, distorsionando conceptos clave de distintas disci-
plinas y llevandolos a extremos en los que la razén agotada se derrumba sobre
s{ misma (2002: 11-12). Borges constituye un ejemplo perfecto de este «méto-
do» de reflexién.

Es de notar que lo fantastico en su caso forma parte de un proyecto in-
telectual mds complejo y sincrético: ontolégico, epistemolégico, teoldgico,
esotérico, literario, 16gico, matemadtico, incluso cientifico; cuya extrafia y/o
exuberante hibridez no estd desprovista, ademds, de contradicciones. Si el
discernimiento entre lo real y lo fantdstico, entre la literatura realista y la
no-mimética, y entre distintas modalidades de ésta es problematico, entonces
necesitamos buscar una légica diferente que nos permita proceder con la in-
terpretacion de las especulaciones hibridas de Borges sin la necesidad de su-
jetarse a tales divisiones.

2. LA rATAFisICA DE BORGES

Seguin Bok, la patafisica, a pesar de ser generalmente ignorada por la
critica, no solo ha informado los experimentos posmodernos, sino también
establecido «los pardmetros para la relacién contempordnea de la ciencia y la
poesia» (2002: 27) y la matriz de «cualquier encuentro entre filosofia y litera-
tura» (9). Los rasgos de lo fantdstico borgeano que acabamos de describir de-
muestran el cardcter patafisico de su obra: 1) un estudio de elementos «impo-
sibles» que equivalen a las excepciones patafisicas, demostracion de la
falibilidad de todos los sistemas (v. Bok, 2002); 2) uso de una estructura doble

13 Se trata de la ortograffa original de los “patafisicos canadienses que emula la ortografia original de
Jarry, « patafisica» (Bok, 2002: 4, 27). El apdstrofo es usado supuestamente para evitar el juego de pala-
bras (Jarry, 2020: 27).

Brumal, vol. XII, n.° 2 (otofio /autumn, 2024)

303



Zofia Grzesiak

304

que pone en tensién la relacién entre érdenes convencionales y alternativos, o
sea, el universo que se suele ver y uno que se podria ver en su lugar, no nece-
sariamente cambiando sus componentes, sino la interpretacién de las leyes
que supuestamente lo rigen (v. Jarry, 2020). El antirrealismo de Borges, su
renuncia a establecer un mundo textual que ilustre la «coherencia universal»,
ilustra la tesis de Jarry de que el «consenso universal es (...) un prejuicio bas-
tante milagroso e incomprensible» (2020: 28). 3) Surracionalismo en vez de
irracionalismo, tanto en las légicas al parecer absurdas perceptibles en sus
ficciones (v. Eco, 1988), como en el tratamiento de las teorias u 6rdenes cienti-
ficos, 16gicos o sociales existentes, lo que resulta en una postura critica y a
menudo subversiva, contradictoria y divergente. 4) La intertextualidad inter-
disciplinaria que no distingue entre lo fantdstico artistico y filoséfico, siendo
una apropiacion literaria de la ciencia, la filosoffa, elementos del esoterismo,
etc., pero sin reducirlas a meras inspiraciones creativas. Se trata mds bien de
un didlogo subversivo con ciertas ideas, de una exploracién de asociaciones
multiples y conexién entre cosas distantes (Brescia, 2000: 143), a veces contra-
rias (v. Bok, 2002: 40-43). En la cultura occidental la propuesta borgeana de
«imaginacién razonada» connota incluso la coincidentia oppositorum. Ficciones
y otros relatos funcionan como un método de pensar alternativo a los proce-
dimientos convencionales cientificos, 16gicos o metafisicos, a menudo reve-
lando aspectos problemadticos de estos procedimientos.

Desbordando las tradicionales limitaciones del género fantdstico, Bor-
ges desarrolla al mdximo una poética ontolégica literaria. Segtin Pampa Olga
Arén, «las diferencias genéricas son modos diferentes de descubrir (y de cons-
truir en el relato) el orden de la Ley» (2000: 5). Es decir, los experimentos con
la estructura y la composicién facilitan la construccién de distintos modos de
pensar. La literatura, entonces, cobra «el valor cognitivo de una conjetura me-
tafisica» (Ardn, 2000: 6). Los elementos del género enumerados por Borges en
la conferencia «La literatura fantdstica», tales como el motivo del doble, los
viajes en el tiempo, la confusion entre vigilia y suefio, le permiten «derruir las
categorias del ser (“yo”), el espacio y el tiempo que estructuran nuestra com-
partida percepcién de la realidad objetiva, o sea, nuestro paradigma de la 16-
gica causal y racional» (Olea Franco, 2006: 275). El encuentro de la literatura
con la filosoffa asi configurado es un ejemplo de patafisica. Y la patafisica de
Borges, bajo el nombre de «filosofia fantdstica», recibe una de las descripcio-
nes mds profundas en la monografia de Lem.

Brumal, vol. XII, n.° 2 (otofio /autumn, 2024)



Lo «fantdstico» de Borges: espistemologia y ontologia patafisica y andrquica

2.1. La filosofia fantdstica y el igualitarismo ontolégico

Segun Lem, Borges escribe textos ficcionales, pero con propuestas on-
tolégicas que bien podrian aparecer en textos con pretensiones de veraci-
dad. Es importante observar que el primer texto que permite a Lem, en Fan-
tastyka i futurologia, describir el cardcter de Borges como un escritor
fantdstico o de ciencia ficcién no es un texto facilmente clasificable como
«(neo)fantdstico», y tampoco como una obra de ciencia ficcion tipica, sino
«Tres versiones de Judas» (Lem, 2003: 200-201), que podria ser denominado
una «teologia-ficcién» (v. Adur Nobile, 2012). El criterio suficiente para cali-
ficar un texto como «fantdstico», para Lem, es el de contener una propuesta
filosofica ficticia (2003: 363). Al mismo tiempo, el escritor subraya que no se
puede discernir empiricamente entre la fantasia «no asertiva» de Borges
(una propuesta filosofica ficticia) y la «asertiva» de Pierre Teilhard de Char-
din o Schopenhauer (propuestas serias): la metafisica ficticia y la «real»
comparten la condicién de ser imposibles de probar experimentalmente. La
unica diferencia es el contexto cultural y el consenso lector (2003: 200-201).
Lem se acerca al pensamiento de Borges, en el que la metafisica es un tipo de
literatura fantdstica, pero subraya un detalle en el reverso de esta constata-
cién: la dnica literatura fantdstica o de ciencia ficciéon de calidad es la que
propone una metafisica diferente (2003: 373), creando una tensién entre el
orden conocido y el inventado. Esta es la gran exigencia compartida con
Borges: lo fantdstico (o la ciencia ficcién) no tiene que ser muy «fantdstico»
(de acuerdo con las definiciones de Roas o Todorov), pero debe plantear una
fantasia filosdfica, una ontologfa fantdstica.

El siguiente texto no necesariamente fantdstico ni de ciencia ficcién que
permite a Lem desarrollar la descripcién de la ontologfa fantdstica es «La lo-
teria en Babilonia».!* Borges logra introducir la idea bésica del texto (el hecho
de que todos los acontecimientos y todas las funciones sociales se determinen
mediante sorteos aleatorios, que se repiten periédicamente) en la dimensién
6ntica (Lem, 2003: 364) porque el principio de la loterfa que determina los
acontecimientos se amplia y empieza a controlar cada vez mds hechos.

Al final, ya no es posible distinguir en absoluto entre un accidente que «se pro-
ducirfa naturalmente de todos modos» y un accidente que se produjo determi-
nado por un sorteo. Tenemos ante nosotros una unién paradéjica de completa
predeterminacién y completa aleatoriedad (...). La realidad presentada es tan

14 Para un andlisis profundizado de la patafisica en «La loteria en Babilonia», v. Grzesiak (2024).

Brumal, vol. XII, n.° 2 (otofio /autumn, 2024)

305



Zofia Grzesiak

306

cadtica como en (nuestra) realidad (...); pero con nosotros sucede «por si mis-
mo», mientras que alli, el destino (...) se decide por algo puesto en marcha a
partir de una decisién, como una loterfa. Asi que en realidad se trata de un
mundo completamente ordinario, visto sélo desde una perspectiva extraordi-
naria (Lem, 2003: 364).

Al aplicar su versién de la estructura doble de lo fantdstico, Borges
describe un mundo ficticio con leyes al parecer idénticas a las que rigen nues-
tro mundo. No obstante, las invierte, provocando una reflexién sobre nuestra
percepcién de la realidad, entendida como un signo cuyo significado puede
ser cambiado. Las consecuencias ontoldgicas de tal situacién son extremas:
«se trata de una entrada en un orden ontolégico distinto, que no es idéntico al
convencional» (Lem, 2003: 366). Los fenémenos, como EI Quijote de Cervantes
y el de Pierre Menard (Borges, 1974: 449), no son externamente distinguibles,
pero cambia su «esencia». Lo mismo puede estar ocurriendo en nuestro mun-
do: las nociones de azar y de determinismo, orden y caos, leyes y excepciones,
tal vez deberfan ser vistas —patafisicamente— de modo inverso.

«Tl6n, Ugbar, Orbis Tertius» puede ser clasificado con mayor consenso
critico como tradicionalmente fantdstico (v. Alazraki, 2001; Olea Franco, 2006;
Roas, 2001 y 2011). No obstante, para Lem la irrupcién en el mundo de un ele-
mento imposible, es decir, la aparicién de objetos incomprensibles de Tlon en la
realidad del narrador, es solo uno de los elementos subversivos y no el més in-
teresante de este relato que «mediante los elementos que lo componen expone
una teoria de la existencia» (2003: 368). Lem insiste en que lo mds importante es
la propuesta de un mundo epistemolégica y ontolégicamente diferente del
nuestro: T16n no solo es «la ficcién que se hard carne», sino que «se rige por le-
yes diferentes a las de la realidad terrenal» (2003: 369). El hecho de que sus fil6-
sofos no busquen la verdad, sino el asombro, causa un «igualitarismo ontoldgi-
co» de conceptos, «ya que todas las filosofias, de todos los autores, son iguales;
cada uno puede crearse la imagen del mundo que mds le convenga» (Lem, 2003:
370). El cuento termina no solo con la sustitucién de la realidad verdadera del
narrador por la realidad de TIon, sino también con el cambio de unas reglas
metaffsicas por otras. La ficcién, indica Lem, se convierte en la «calidad éntica
del ser» (2003: 370): Borges propone examinar la realidad no como factualmen-
te existente, sino como si fuera un texto literario, un aparato semdntico: «todos
los objetos y cualidades de este mundo (...) no solo y simplemente son, sino que
significan como palabras en una frase» (Lem, 2003: 370).

La perplejidad filoséfica resultante es que el igualitarismo ontolégico de
conceptos imposibilita cualquier pretensién de una descripcién «verdadera»

Brumal, vol. XII, n.° 2 (otofio /autumn, 2024)



Lo «fantdstico» de Borges: espistemologia y ontologia patafisica y andrquica

de la realidad, cuyo cardcter arbitrario deviene el rasgo epistemolégico clave.
Invita también a una multiplicacién de ideas y, por consiguiente, a la anarquia
metafisica. El igualitarismo sugiere que todos los sistemas metafisicos o ideo-
16gicos son un tipo de fantasia imposible de verificar, asf que puede existir un
nimero indefinido (infinito) de este tipo de propuestas intelectuales.

2.2. Lo fantdstico y lo patafisico

Todas las ideas, doctrinas filoséficas y e incluso las teorfas matemadticas
resultan ser fantasfas ontolégicas hipotéticas y, por ende, arbitrarias, con lo
que llegamos plenamente a la patafisica. Roger Shattuck, critico literario esta-
dounidense y miembro del Colegio de Patafisica de Paris, enriquecia en 1960
la visién del igualitarismo y anarquismo metafisico describiendo cada teoria
filosofica y cientifica (seria) que sirve a los humanos para interpretar y enten-
der el mundo como «una tentativa a veces heroica, a veces patética, de adosar
la etiqueta de “verdadera” sobre una de esas interpretaciones» (2016: 74-75).
En el caso de Borges, la seriedad de las ideas propuestas tampoco es cierta,
tratdndose mds bien de una vacilacién o un autocuestionamiento irénico per-
manente que podria ser descrito como serio y Iddico a la vez. Cada concepto
estudiado es solamente una hipétesis, «no hay clasificacién del universo que
no sea arbitraria y conjetural» (Borges, 1974: 708).

Los vinculos entre la patafisica y lo fantdstico han sido estudiados por
Lidia Morales Benito, con el enfoque especial en lo neofantastico de Alazra-
ki y lo patafisico en la escritura de Julio Cortdzar (2011: 139). La investigado-
ra subraya que «tanto los escritores patafisicos como los neofantasticos des-
figuran realidades con el fin de buscar lo oculto, una posible realidad
distinta de la conocida» (2011: 142). Asimismo, Alejandro Riberi (2015) des-
taca el cardcter patafisico de Cortdzar y lo compara con el idealismo de Bor-
ges. No obstante, dado que hemos establecido que este supuesto idealismo
deberia ser visto como una exploracién posiblemente irénica de una hipéte-
sis «suficientemente asombrosa» (Borges, 1974: 646) sobre la realidad, y no
como una declaracién de su certeza, en vez de metafisica idealista es més
apropiado hablar de la particular patafisica borgeana. La ontologia fantdsti-
ca de «La loterfa en Babilonia» y de «Tl6n, Uqgbar, Orbis Tertius» postula lo
mismo que la patafisica: ver otra realidad en lugar de la nuestra, pero no en
el sentido de descubrir su lado secreto, sino ver nuestra realidad como otra,
cambiar el orden de las leyes que la rigen, lo que es posible dado su caracter

Brumal, vol. XII, n.° 2 (otofio /autumn, 2024)

307



308

Zofia Grzesiak

potencial de signo sin un significado establecido: este significado queda por
establecer, por interpretar.

Cuando Roas dice que lo fantdstico contemporaneo permite subvertir
nuestra experiencia colectiva de la realidad y «postular la posible anormali-
dad de la realidad», parece repetir fragmentos de la definicién de la patafisi-
ca de Jarry. Sin embargo, los dos fenémenos tienen sus caracteristicas distin-
tivas, comenzando por el hecho de que lo fantéstico suele ser definido sobre
todo como un género literario, mientras que la patafisica puede ser descrita
como una filosoffa, un (desorganizado) movimiento literario o una actitud
existencial o estética (Shattuck, 2016: 78). Si nos limitamos al contexto de la
literatura, la diferencia mds destacable entre lo fantdstico y lo patafisico (ori-
ginal de Jarry), sirviéndonos de las distinciones propuestas por Roas (2011:
67-78; 79-108), es la cercania de la patafisica a lo absurdo y grotesco, y la au-
sencia de miedo o ansiedad en los textos patafisicos. Ademads, la irrupcién en
la realidad de algo imposible, caracteristica del género fantdstico, desde la
patafisica serfa interpretada como una «ordinaria» singularidad excepcional
por investigar.

En los textos de Jarry, lo que puede parecer absurdo o fantdstico resulta
ser una variacion literaria, a menudo simbdlica, sobre un tema cientifico. El
Doctor Faustroll, el patafisico principal descrito por el autor francés, posee
una cama con malla metdlica que describe como «un barco con el aspecto de
una criba alargada», capaz de mantenerse a flote gracias a la combinacién de
parafina protectora y estructura permeable que permite «dejar caer en él un
hilo de agua sin sumergirlo» (Jarry, 2020: 18-19). Este aparente disparate es, en
realidad, un homenaje al fisico britdnico Charles Vernon Boys —proyectado
ficcionalmente en el texto como amigo de Faustroll—y a su tratado Soap-Bub-
bles and the Forces Which Mould Them (1896), dedicado al problema de la ten-
sion superficial. No obstante, se trata de una «amistad» y reverencia ambigua,
caracteristica de Jarry: a la vez seria y burlona, que demuestra la fascinacién
por los fenémenos fisicos, al mismo tiempo que destaca su incompatibilidad
con el sentido comun. El discurso patafisico de Jarry es muy irénico. La des-
cripcién del barco de Faustroll termina del modo siguiente: «Estoy tan per-
suadido de la excelencia de mis calculos y de lo insumergible de mi nave que,
segiin mi costumbre inveterada, no navegaremos por el agua, sino por tierra
firme» (Jarry, 2020: 20).

La practica de la patafisica consiste en usar diferentes ideas segin la
propia visién del autor y crear observaciones hibridas que unen, por ejemplo,
la matemadtica (sus conceptos mds complejos y de consecuencias metafisicas

Brumal, vol. XII, n.° 2 (otofio /autumn, 2024)



Lo «fantdstico» de Borges: espistemologia y ontologia patafisica y andrquica

importantes, como el infinito), con la geometria, la teologia, el esoterismo y el
simbolismo. Estos elementos heterogéneos permiten a Faustroll ejercer tales
operaciones como la de calcular la superficie de Dios, que resulta ser «el pun-
to tangente entre el 0 y el infinito» (Jarry, 2020: 148). Es importante subrayar,
sin embargo, que aunque los fendmenos descritos por Jarry parezcan imposi-
bles o absurdos, los elementos de la ciencia usados en sus textos funcionan de
manera correcta. Sus «soluciones imaginarias» estdn basadas en elementos
del saber entonces ya conocidos y aceptados, pero se permiten ir mds alld de
los mismos, complementandolos con otros elementos mientras pone de relie-
ve el interés por la ciencia y se burla de varios de sus problemas: la arbitrarie-
dad de diferentes modos de describir un fenémeno, de ciertas decisiones de
los cientificos y de su pretensién de objetividad y veracidad. Por lo tanto, el
enfoque de la patafisica no cae en «lo imposible» como signo de algo sobrena-
tural o de naturaleza incomprensible en la realidad, sino en lo imaginario,
simbolico, potencial y excepcional. A diferencia de lo neofantastico, la alterna-
tiva patafisica al conocimiento cientifico no es irracional y anticientifica, sino
surracional y burlonamente complementaria.

La obra de Borges es muy distinta de la de Jarry, sobre todo dada la
falta de elementos grotescos, escatoldgicos, extremadamente absurdos y a ve-
ces vulgares (o «rabelaisianos»). No obstante, hay cierta afinidad intelectual
profunda. Como hemos visto, los elementos potencialmente fantdsticos de los
textos de Borges funcionan de modo semejante a los de Jarry: a menudo sim-
bélicamente demuestran, por un lado, los limites de una légica reducida al
sinsentido, por otro ciertas teorfas o paradojas filoséficas y matemdticas. Am-
bas estrategias permiten interpretarlos como «excepciones» equiparables con
los «intersticios de sinrazén».

Christian Bok propone una clasificacién, necesariamente arbitraria, de
las singularidades patafisicas y de las leyes que las «rigen», que pueden ser
también vistas en los textos de Borges: «anomalos», «sizigia» y «clinamen»
(2002: 38-45)." El clinamen es el principio de la desviacién, un fenémeno que

15 Bok propone estos términos a partir de la obra de Jarry. «<Anomalos» tiene su raiz etimoldgica en
anomalia. «Sizigia» significa principalmente conjuncién u oposicién de la Luna con el Sol y la Tierra,
pero se usa también para describir alineaciones de otros planetas. Jarry toma este concepto probable-
mente de Avicenna o Paracelso (Bok, 2002: 40-41). El origen del término «clinamen» es del De rerum
natura de Lucrecio, donde la palabra significa la desviaciéon de los dtomos de su ruta preestablecida,
gracias a la que es posible la creacién de algo nuevo. En el contexto contemporaneo aparece en dife-
rentes filosofias posestructuralistas (Deleuze, Derrida, Serres) y en la teoria de la influencia literaria
de Harold Bloom (Bok, 2002: 43-45). Es de notar que Bloom confiesa que su libro The Anxiety of Influen-
ce, publicado originalmente en 1973, se inscribe —aunque con diferencias— en la patafisica y es su
gran deudor (1997: 42).

Brumal, vol. XII, n.° 2 (otofio /autumn, 2024)

309



310

Zofia Grzesiak

escapa a las normas y cuestiona la l6gica de causa y efecto; comparable con el
détournement situacionista y con la misprision, lectura creativa deliberadamen-
te «errénea» (Bok, 2002: 43-45). En el caso de Borges, el clinamen puede ser
visto en las enciclopedias y bibliotecas que, en vez de informar, confunden, o
en los espejos que distorsionan la realidad. Sizigia es el principio de alianza
que trastorna la idea de diferencia; es un ejemplo de la identidad de los opues-
tos que cuestiona la validez y operatividad de sistemas binarios (2002: 40-41).
En el andlisis de «La loterfa en Babilonia», Lem destaca la importancia de la
unitas oppositorum en Borges,'® quien frecuentemente «reconcilia dos explica-
ciones cosmoldgicas opuestas sin destruir las bases légicas de cada sistema»
(Lem, 1999: 188). La tensién de la estructura fantdstica dual en su caso puede
resultar inquietante no solo por el cuestionamiento del orden intersubjetiva-
mente reconocido como real, sino por el simultdneo cuestionamiento de la
légica que nos obligaria a elegir solo un orden para evitar la contradiccién.
Anomalos, por su parte, significa «exceso» y «variacién». Es «la parte reprimi-
da de una regla que hace que la regla no funcione», provoca una sorpresa y,
por tanto, un problema (Bok, 2002: 38-39), como el imposible Libro de Arena,
que no puede ser, pero es. Esta «regla» también forma parte del modus operan-
di més general de Borges: llevar las premisas de ciertas ideas al extremo hasta
que ellas mismas revelen el absurdo en su centro, o yuxtaponerlas para que
sus incompatibilidades revelen la arbitrariedad de ambos conceptos. Se trata
de un proceso patafisicamente surracional del cuestionamiento artistico de la
ciencia, la filosoffa y el racionalismo.

Las «singularidades» o «excepciones» descritas en los textos de Bor-
ges no siempre tienen un cardcter fantdstico tradicional. Pensemos, por
ejemplo, en los filésofos ficticios y los libros apdcrifos, subversivos, pero
perfectamente posibles dentro de sus mundos ficcionales. No obstante, los
elementos que si pueden considerarse convencionalmente fantdsticos cum-
plen el rol de excepciones subversivas, sobre todo, del modo mads estremece-
dor y surracional: aquellas de tipo «anomalos» que demuestran acusada-
mente la apropiacién poética de los discursos académicos. Sirven para la
critica simultdnea de los mitos de ciencia (que no sabe explicarlos, o ni si-
quiera lo intenta) y de la literatura (siempre consciente del cardcter tautold-
gico e imaginario de sus soluciones).

En «Funes el memorioso» (1942), el narrador cuenta el curioso caso de
un joven gaucho que después de un accidente desarrolla una memoria ané-

16 La importancia de la unitas oppositorum (y las paradojas en general) en Borges es subrayada por
varios investigadores, por ejemplo Merrell (1991).

Brumal, vol. XII, n.° 2 (otofio /autumn, 2024)



Lo «fantdstico» de Borges: espistemologia y ontologia patafisica y andrquica

mala o fantdstica,'” extremadamente minuciosa, que le permite (y lo obliga a)
ver el mundo en todo detalle. «<No sélo le costaba comprender que el simbolo
genérico perro abarcara tantos individuos dispares de diversos tamafios y di-
versa forma; le molestaba que el perro de las tres y catorce (visto de perfil)
tuviera el mismo nombre que el perro de las tres y cuarto (visto de frente)»
(Borges, 1974: 490). Esta condicién, segun el narrador, hace imposible que el
protagonista piense, dado que pensar «es olvidar diferencias, es generalizar,
abstraer. En el abarrotado mundo de Funes no habia sino detalles, casi inme-
diatos» (Borges, 1974: 490). No obstante, el gaucho intenta ordenar y describir
su peculiar experiencia del mundo, creando «un vocabulario infinito para la
serie natural de los ntimeros» y «un inttil catdlogo mental de todas las imdge-
nes del recuerdo» (Borges, 1974: 489). El narrador evalda estos proyectos
como «insensatos», pero nota también que «revelan cierta balbuciente gran-
deza. Nos dejan vislumbrar o inferir el vertiginoso mundo de Funes», del que
el gaucho era «el solitario y lucido espectador» (Borges, 1974: 489-490). La
conclusién surracional es que la definicién de «pensar» presentada antes por
el narrador es solo vélida en nuestra concepcién convencional de la realidad.
En el pataffsicamente otro, anémalo «mundo multiforme, instantdneo y casi
intolerablemente preciso» (Borges, 1974: 490) de Funes, dicha definicién es la
que resultaria insensata.

Segtin Jaime Alazraki, los textos neofantdsticos no buscan devastar la
realidad conjurando lo sobrenatural, sino «intuirla y conocerla mds alld de [la]
fachada racionalmente construida», «cartografiar esa realidad segunda (...)
cuya doctrina no ha sido postulada todavia excepto desde esas pardbolas y
metdforas de la literatura» (2001: 276). Esta segunda realidad nos remite a la
definicién de la patafisica del doctor Faustroll y su objetivo de describir «un
universo que se puede ver, y que quizd se deba ver, en lugar del tradicional».
Los relatos de Borges que contraponen dos realidades/cosmovisiones/16gi-
cas/filosofias / 6rdenes, y que inventan e investigan fenémenos excepciona-
les, como la memoria de Funes, funcionan como «soluciones imaginarias» que
sirven para desestabilizar las fronteras epistemo y ontolégicas que nos pro-
porcionan una sensacion de seguridad y para problematizar las convicciones
colectivas (prejuicios milagrosos), objetivo tanto de los textos fantdsticos
(Roas, 2011: 35), como de los patafisicos. La obra de Borges, que demuestra

17 La memoria fantdstica de Funes puede ser vista también, de acuerdo con el modus operandi borgea-
no, como metafora del debate filos6fico sobre la existencia e importancia de las ideas generales y de in-
dividuos concretos, frecuentemente planteado por Borges como la oposicion entre el nominalismo y el
realismo, o entre el aristotelismo y el platonismo (1974: 580, 718, 745).

Brumal, vol. XII, n.° 2 (otofio /autumn, 2024)

311



312

Zofia Grzesiak

cierta creencia en el racionalismo, pero para ponerlo, simultdneamente, en
tela de juicio, es méds cercana a los tltimos.

Incluso cuando Borges reflexiona favorablemente acerca de la razén y
la l6gica, para oponerlas al caos de su mundo contempordneo, termina soca-
vandolas, esta vez explicitamente gracias a lo fantdstico. En su ensayo sobre
la novela policfaca, defiende este «género basado en algo totalmente ficticio;
el hecho es que un crimen es descubierto por un razonador abstracto» (Bor-
ges, 1979: 77). Afirma que se trata de un antidoto ideal para nuestros tiempos
cadticos: «no se entiende un cuento policial sin principio, sin medio y sin
fin», por lo que este género «estd salvando el orden en una época de desor-
den» (Borges, 1979: 80). Sin embargo, la defensa de esta perfecta «virtud cla-
sica» queda desvirtuada por un comentario sobre G. K. Chesterton, que su-
puestamente refuerza la tesis del valor de la razén representado por las
soluciones detectivescas, pero contiene una frase que la contradice. Borges
afirma que el mejor fragmento de «El hombre invisible» es el que nos hace
dudar de la racionalidad del relato y considerar su explicacién fantdstica:
«Aqui surge lo mds fuerte del cuento, la sospecha del hombre devorado por
sus mufiecos mecdnicos, eso es lo que mds nos impresiona. Nos impresiona
mds que la solucién» (Borges, 1979: 79).

Es dificil percibir esta contradiccién como un fallo, dado que encontra-
mos en ella la confirmacién de la defensa de la imaginacién (razonada) y la
preferencia por lo improbable o imposible frente a las situaciones comunes,
preferencia que distingue la literatura «fantdstica» de la «realista» (Borges,
2007: 41). Ademds, la contradiccién y la paradoja son parte del modus operandi
de Borges, de su discurso y pensamiento inversor y ambivalente, de tipo sizi-
gia. Como Pierre Menard, su autor tiende a proponer irénicamente ideas que
pueden ser «el estricto reverso de las preferidas por él» e insiste en que «la
ambigtiedad es una riqueza» (Borges, 1974: 449). La vacilacién lectora ante tal
situacién es una versién borgeana, surracionalista y patafisica, de la vacila-
cién interpretativa ante la irrupcién de algo imposible en la realidad del relato
fantéstico tradicional.

Borges tiende «a estimar las ideas religiosas o filoséficas por su valor
estético y aun por lo que encierran de singular y de maravilloso» (1974: 775),
lo que demuestra su escepticismo o su postura inconscientemente patafisica,
proclive al estudio de lo excepcional, particular y potencial. Las ideas filoséfi-
cas y cientificas, junto con otras fantasfas ontolégicas, pueden y deben unirse
en el debate sobre la existencia y el conocimiento, pero para Borges el criterio
de su evaluacion no es la utilidad, la adecuacion (relativa) o la veracidad (in-

Brumal, vol. XII, n.° 2 (otofio /autumn, 2024)



Lo «fantdstico» de Borges: espistemologia y ontologia patafisica y andrquica

verificable), sino su cardcter interesante, asombroso (1974: 436, 447). El iguali-
tarismo ontolégico de las ideas que impregna sus textos no equivale a un
igualitarismo estético-conceptual, lo que da una explicacién a la contradiccién
de Chesterton: la solucién racional (ficticia) tiene el mismo valor ontolégico
que la fantdstica (también ficticia), pero es menos asombrosa.

2.3. El anarquismo patafisico del vieillard terrible

La anarquia metafisica causada por el igualitarismo ontolégico de las
ideas subyace en la filosoffa potencial perceptible en Borges. El escepticismo
es su elemento clave, junto con el tratamiento de cada propuesta con preten-
siones de verdad como solamente una hipétesis (Shattuck, 2016), lo que resul-
ta en una postura de duda constante, o de «meta-estabilidad» ontolégica iré-
nica (v. Rorty, 1989: 73).

Esta actitud patafisica indica como leer el cardcter ideoldgico y poten-
cialmente politico de la obra de Borges. A pesar de ser acusado «de “inhuma-
no” en sus primeros intentos literarios, y mucho después de conservador, o de
reo culposo por declararse apolitico» (Panesi, 1993: 17), el escritor ensaya una
critica ideoldgica mediante sus divagaciones filoséficas. «Muestra, una vez
mads, que toda intervencién tedrica enraizada en un discurso concreto, tiene
efectos politicos impredecibles, y por lo tanto, mds intensos que los discursos
politicos manifiestos» (Panesi, 1993: 17).

El corolario ideoldgico del igualitarismo ontolégico de las ideas obser-
vado en Borges tiene que ser un tipo de anarquismo: ninguna de las propues-
tas ideoldgicas o politicas puede ser tomada mds en serio que otra ni como
algo cierto. Todas son conjeturas hipotéticas, arbitrarias y contingentes, onto-
l6gicamente iguales a la ficcion. La patafisica lleva a conclusiones semejantes,
aunque, como la obra de Borges, tampoco sirve frecuentemente como fuente
de critica ideoldgica. El Colegio se considera «<imperturbable» y apolitico, por
lo que la «ciencia de las soluciones imaginarias» suele ser vista como un mero
proyecto ltidico y absurdo (Hugill, 2012: xv). No obstante, ambos fenémenos
pueden ser interpretados de otra manera.

Christian Bok sefiala que las interpretaciones apoliticas en clave de in-
diferencia olvidan el cardcter anarquista de la obra de Jarry, cuyas especula-
ciones transforman «el contexto presente de una realidad supuesta, inspiran-
do la politica andrquica de rebelién permanente entre gran parte de la
vanguardia» (2002: 30). Borges parece crear conjeturas semejantemente trans-

Brumal, vol. XII, n.° 2 (otofio /autumn, 2024)

313



314

Zofia Grzesiak

formadoras e inspirar una «rebelién» que se corresponde a la de los teéricos
de la posmodernidad (Barth, 1967; McHale, 2004). La rebeldia fomentada por
Jarry es sobre todo anti-burguesa o anti-filistea. Esta dirigida, en sintonfa con
la obra de Borges, en contra del consenso y sentido comtin. Bok subraya, ade-
mads, que «la patafisica estudia las excepciones para hacer del caso mds débil
el mds fuerte», por lo que trabaja en el marco de una ironfa que «siempre entra
en ferviente disputa con el poder de su realidad presente» (2002: 30-31). Si
tomamos en cuenta el interés de Borges por los filésofos considerados «meno-
res» y sus defensas, aunque ambiguas, de los «sabios locos» (Pauls, 2004),
podemos observar una ironfa semejante. Borges analiza a pensadores como J.
W. Dunne (y sus ideas extrafias de suefios precognitivos y el serialismo del
tiempo) o Philip Gosse (y su intencién de conciliar la geologia con el creacio-
nismo), destacando lo absurdo de sus concepciones, pero a la vez reivindican-
dolas por causas estéticas o por el interés y el asombro que suscitan (1974:
646-649, 650-653). Esta estrategia puede ser vista como un desafio del po-
der-saber, sustitucion de la ciencia por «la ciencia» contradictoria y divergen-
te de la patafisica.

Una de las interpretaciones de Borges mas interesantes que exploran su
potencial ideolégico «oculto» y permiten observar ese desafio es la de Luis
Othoniel Rosa, quien intenta «reposeer» a Borges (no «apropiarse» de él)
como anarquista (2020: 17). El investigador destaca que Borges crea obras que
«articulan alternativas a la concepcion estética de representacién, a la origina-
lidad del “yo” artista y, por tltimo, y consecuentemente, a la propiedad inte-
lectual. Andlogamente, la tradicién politica del anarquismo, desde una con-
cepcién (anti)politica, se opone a la democracia representativa, al individuo
burgués (y su meritocracia) y a la propiedad privada» (Rosa, 2020: 17). En
Borges, la ficcién funciona como un didlogo que necesita lectoras activas y
lectores activos como «un modo de accién directa y en contra de la idea de
arte como representacion de la realidad a ser contemplada pasivamente por el
espectador» (Rosa, 2020: 28). Ademds, ninguna de estas representaciones pue-
de aspirar a una validez segura, lo que revela el cardcter opresivo de cada
institucién, que intenta apoderarse de la visién de la realidad. Rosa sostiene
que el relato «El Congreso», sobre una asociacién que puede parecer fantdsti-
ca, «denuncia la ficciéon de representacion que genera el Estado para darle
poder a una clase politica, a una minoria legitimada, “charlatana” y corrupta,
por sobre la pluralidad social» (Rosa, 2020: 30). El critico ofrece una reinter-
pretacion subjetiva y retroactiva de Borges, una aplicaciéon de la técnica de
Menard «del anacronismo deliberado y de las atribuciones erréneas» (Borges,

Brumal, vol. XII, n.° 2 (otofio /autumn, 2024)



Lo «fantdstico» de Borges: espistemologia y ontologia patafisica y andrquica

1974: 450), pero, igual que en el caso de la obra del «autor del Quijote», su
lectura resulta muy rica y estimulante. Ademds, pone en nuevo contexto las
declaraciones anarquistas del mismo Borges, que no suelen ser tomadas par-
ticularmente en serio.

A mediados de los afios 80 Borges le explicaba a Osvaldo Ferrari lo si-
guiente: «actualmente yo me definirfa como un inofensivo anarquista; es de-
cir, un hombre que quiere un minimo de gobierno y un maximo de indivi-
duo» (1985: 59). El anarquismo en su caso, entendido literalmente, parece
sospechoso. Podria interpretarse como otro elemento del «juego suicida del
vieillard terrible» (Rodriguez Monegal, 1977: 269), quien tomé este papel pre-
meditadamente y del mismo modo se permitié caer en la trampa de entrevis-
tas politicas que establecieron su imagen de opinador «imbécil». No obstante,
el Borges-escritor y la patafisica, tanto la de Jarry como la de College, coinciden
en ciertas ideas anarquistas que no son «ocultas»: el favorecimiento del igua-
litarismo de multiples ideas potenciales (no de un caos intelectual desenfrena-
do), la critica de cualquier sistema que quiera invadir la independencia del
individuo (cuya definicién, sin embargo, es problemadtica) y una postura es-
céptico-irénica (reflexiva y burlona) frente a distintas instituciones que abu-
san de su poder, sea estatal (Ubu Rey en Jarry, nazismo en Borges), sea inte-
lectual o cientifico (Faustroll y los «sabios locos», la metafisica como literatura
fantéstica). A Borges y a Jarry les une la condicién de ser provocadores «terri-
bles», uno vieillard, y el otro enfant.'®

CONCLUSIONES

El anarquismo en la obra de Borges parece consistir en socavar las ba-
ses enteras de la realidad entendida como constructo, y no solo de una u otra
idea existente en ella. Es parte de un proyecto patafisico: surracional, interdis-
ciplinario, contradictorio, al mismo tiempo serio e irénico, que investiga pro-
blemas metafisicos hasta reducir la 16gica interna de sus conceptos ad absur-
dum o aumentar sus incongruencias al extremo.

Lo fantéstico en Borges tiene una funcién mas compleja que revelar la
posible anormalidad de la realidad y acercarnos a otra realidad que puede ser
vista en lugar de lo comtinmente considerado como real. Los elementos de
sus textos que pueden ser vistos como fantdsticos suelen ser simbolos o meta-

18 Jarry escribi6 su obra mas famosa (y escandalosa), Ubii rey, cuando era adolescente, un alumno del
Lycée de Rennes (Fell, 2010: 18-22).

Brumal, vol. XII, n.° 2 (otofio /autumn, 2024)

315



316

Zofia Grzesiak

foras de ideas filoséficas, matematicas o cientificas concretas. Por eso, cuando
mantienen el caracter extrafio o inexplicado de lo fantéstico tradicional, no
solo problematizan la imagen de la realidad como tal y de las leyes que su-
puestamente la rigen, sino que socavan las premisas de las teorfas que debe-
rian ayudarnos a describirla.

Los ambiciosos textos antirrealistas de Borges que proponen cosmovi-
siones, ciencias y légicas diferentes, estableciendo un didlogo critico con las
convencionales para provocar una perplejidad metafisica y una reflexién so-
bre los limites de nuestras capacidades analitico-cognoscitivas, demuestran
que el término «fantdstico» es insuficiente y confuso para describir y estudiar-
los. Serfa mejor repensar la obra de Borges como una variante surracional de
patafisica que hace uso de lo fantdstico y la ciencia ficcién, seleccionando y
reconfigurando algunos de los rasgos de estos géneros con el objetivo de esta-
blecer una estrategia de expresion critica de la «irrealidad», es decir, de la ar-
bitrariedad del mundo-concepto y de otras ideas hipotéticas.

La pataffsica surracional de Borges se basa en la «<imaginacién razona-
da», o sea, es un género especulativo que propone una filosofia ficticia, una
(poética de) ontologia hipotética alternativa codificada en el funcionamiento
de todos los elementos que componen un mundo ficcional. Este universo no
imita necesariamente nuestra realidad para después derribarla mediante la
apariciéon de un fenémeno imposible, pero conserva la estructura dual carac-
terfstica de lo fantdstico que pone en tensién 6rdenes alternativos. El miedo
ante lo inexplicable es sustituido por la perplejidad metafisica explorada en la
creacion e investigacién de los «intersticios de sinrazén», de leyes y légicas
divergentes manifiestas en fendmenos excepcionales.

Los textos de Borges indican que todos los conceptos especulativos,
tanto los ficcionales como los ideolégicos, son ontolégicamente indistingui-
bles. Por lo tanto, no tienen ningtin fundamento objetivo para pretender vera-
cidad, superioridad u obligatoriedad universal. Son arbitrarios y contingen-
tes, pudiendo ser invertidas sus nociones bdsicas. Su valor no debe radicar en
lo generalmente aceptado y ttil, sino en lo particularmente interesante y en la
potencialidad de conexiones multiples. Una propuesta filoséfica (ficticia o fac-
tual, la diferencia es ilusoria) puede ser absurda, desatinada o paraddjica,
pero no aburrida. El estudio de tales ideas en relatos y ensayos de Borges, in-
dicativo de su rebelién permanente en contra del estancamiento intelectual, es
un ejemplo de su patafisica.

Brumal, vol. XII, n.° 2 (otofio /autumn, 2024)



Lo «fantdstico» de Borges: espistemologia y ontologia patafisica y andrquica

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

ADUR NoBILE, Lucas M. (2012): «Escdndalos de la razén — Nivelacién y desajustes de la
literatura y la teologia en “La otra muerte” de J.L. Borges», Teoliterdria, vol. 2,
ndam. 3, pp. 124-142.

ALAZRAK], Jaime (2001): «;Qué es lo neofantdstico?», en David Roas (comp.), Teorias de
lo fantdstico, Arco/Libros, Madrid, pp. 265-282.

ARAN, Pampa O. (2000): «La rigurosa magia del fantdstico borgeano», Espéculo, ndm.
15, pp. 1-7.

BacHELARD, Gaston (2003): La filosofia del «no»: ensayo de una filosofia del nuevo espiritu
cientifico, trad. Noem{ Fiorito de Labrune, Amorrortu, Buenos Aires.

BARRENECHEA, Ana Maria (2000): La expresion de la irrealidad en la obra de Jorge Luis Borges
y otros ensayos, Ediciones del Cifrado, Buenos Aires.

BARrTH, John (1967): «The Literature of Exhaustion», The Atlantic, ntim. 8, pp. 29-34.

Broch, William G. (2008): The Unimaginable Mathematics of Borges’ Library of Babel,
Oxford University Press, Oxford.

Broowm, Harold (1997): The Anxiety of Influence. A Theory of Poetry, Oxford University
Press, Oxford.

Bok, Christian (2002): ‘Pataphysics: The Poetics of an Imaginary Science, Northwestern
University Press, Evanston.

Borges, Jorge Luis (1974): Obras completas 1923-1972, Emecé, Buenos Aires.

— (1979): Borges, oral, Emecé Editores /Editorial de Belgrano, Buenos Aires.

— (1989): Obras completas 1975-1985, Emecé, Buenos Aires.

— (1999): Borges en Sur, 1931-1980, Emecé, Buenos Aires.

— (2003): Textos Recobrados 1956-1986, Emecé, Buenos Aires.

— (2007): «La literatura fantastica», en José Miguel Sardifias (ed.), Teorias hispanoameri-
canas de la literatura fantdstica, Casa de las Américas, La Habana, pp. 41-50.

Boraes, Jorge Luis, y Osvaldo Ferrari (1985): En Didlogo I, Sudamericana, Buenos Aires.

Borges, Jorge Luis, y Margarita GUERRERO (2005): EI libro de los seres imaginarios, Emecé,
Buenos Aires.

Brescia, Pablo (2000): «Los (h)usos de la literatura fantastica: notas sobre Borges», Es-
critos. Revista del Centro de Ciencias del Lenguaje, nam. 21, pp. 141-153.

BrorcHig, Alistair, Stanley CHaPMaN, Thieri Fourc y Kevin Jackson (2003): ‘Pataphysics:
Definitions & Citations, Atlas Press, Londres.

CarLrors, Roger (1965): Au caeur du fantastique, Gallimard, Parfs.

Eco, Umberto (1988): De los espejos y otros ensayos, trad. Cadrdenas Moyano, Lumen,
Barcelona.

FeL, Jill (2010): Alfred Jarry, Reaktion Books, Londres.

GrzesiAK, Zofia (2024): «Otras inquisiciones contra la crisis de la imaginacién: juego
deleuziano y patafisico en Borges», Alea: Estudos Neolatinos, vol. 26, nim. 1
(2024), pp. 1-17. https:/ / doi.org/10.1590/1517-106X / 2024e62098

Hucit, Andrew (2012): Pataphysics: A Useless Guide, MIT Press, Cambridge (MA).

Jarry, Alfred (2020): Gestas y opiniones del doctor Faustroll, patafisico, trads. Teresa Fernan-
dez, Gervasio Spaulding y Jestis H. Angulo, Libros del Innombrable, Zaragoza.

Brumal, vol. XII, n.° 2 (otofio /autumn, 2024)

317



Zofia Grzesiak

318

Krausg, Martin (2002): «La filosofia politica de Jorge Luis Borges», La Ilustracion Liberal.
Revista Espariola y Americana, nam. 12, pp. 113-119.

LAUNOIR, Ruy R. (2015): «Borges et Lovecraft: décrire I'indescriptible», Le Publicateur du
College de ‘Pataphysique, nam. 5, pp. 35-38.

Lem, Stanistaw (1999): «Unidad de los opuestos», en Pablo Brescia y Lauro Zavala
(eds.), Borges muiltiple: cuentos y ensayos de cuentistas, Universidad Nacional Au-
ténoma de México, México, pp. 187-194.

— (2003): Fantastyka i futurologia, Wydawnictwo Literackie, Krakéw.

Louts, Annick (2007): Borges ante el fascismo, Peter Lang, Berna / Berlin / Bruselas /
Frankfurt / New York / Viena. https:/ /doi.org/10.3726/978-3-0353-0338-4

MAaRrTiNEZ, Guillermo (2006): Borges y la matemdtica, Seix Barral, Barcelona.

McHALE, Brian (2004): Postmodernist Fiction, Routledge, Londres / Nueva York.

MEerreLL, Floyd (1991): Unthinking Thinking: Jorge Luis Borges, Mathematics, and the New
Physics, Purdue, West Lafayette.

MoNoMAQUE, Belisaire (1958): «Borges, I'Infamie, 'Ethernite et les Pompiers», Dossier
du College de ‘Pataphysique, nam. 4, pp. 61-62.

MoraLes Benito, Lidia (2011): «La Btisqueda de una Nueva verosimilitud: Literatura
neofantdstica patafisica», Carnets, 3, enero, pp. 131-146.

OLEa Franco, Rafael (2006): «Borges y la Antologia de la literatura fantdstica», Variaciones
Borges, nam. 22, pp. 253-278.

Panest, Jorge (1993): «Borges nacionalista», Paradoxa. Literatura/Filosofia, nim. 7,
pp- 16-30.

PAPA-GrIMALDL, Alba (1996): «Why mathematical solutions of Zeno’s Paradox miss the
point: Zeno’s one and many relations and Parmenides’ prohibition», The Review
of Metaphysics, num. 50, pp. 299-314.

Pauts, Alan (2004): EI factor Borges, Anagrama, Barcelona.

PiGLia, Ricardo (2014): Formas breves, Debolsillo, Buenos Aires.

RiBERI, Alejandro (2015): EI conocimiento de la realidad a través de la ficcion. Una lectura
epistemoldgica de Borges y Cortdzar, Walter Frey, Berlin.

Roas, David (2001): «<La amenaza de lo fantdstico», en David Roas (comp.), Teorias de lo
fantdstico, Arco/Libros, Madrid, pp. 7-46.

— (2011): Tras los limites de lo real. Una definicién de lo fantdstico, Pdginas de Espuma,
Madrid.

RODRIGUEZ MONEGAL, Emir (1977): «Borges y la Politica», Revista Iberoamericana, nam.
100-101, pp. 269-291. https:/ / doi.org/10.5195/ reviberoamer.1977.3543

Rorty, Richard (1989): Contingency, Irony, and Solidarity, Cambridge University Press,
Cambridge.

Rosa, Luis Othoniel (2020): Comienzos para una estética anarquista: Borges con Macedonio,
Corregidor, Buenos Aires.

SARDINAS, José Miguel (ed.) (2007): Teorias hispanoamericanas de la literatura fantdstica,
Casa de las Américas, La Habana.

SARLO, Beatriz (2001): Borges, un escritor en las orillas. Borges Studies Online, J. L. Borges
Center for Studies & Documentation, disponible en http:/ /www.borges.pitt.
edu/bsol/bse0.html

Brumal, vol. XII, n.° 2 (otofio /autumn, 2024)



Lo «fantdstico» de Borges: espistemologia y ontologia patafisica y andrquica

SHATTUCK, Roger (2016): «En el umbral de la “patafisica», en AA.VV., ‘Patafisica, Pepitas
de calabaza, Logrono.

SuviN, Darko (1972): «On the Poetics of the Science Fiction Genre», College English, vol.
34, ntim. 3, pp. 372-382. https:/ / doi.org/10.2307 /375141

Ten, David (2006): «Baudrillard Pataphysician», International Journal of Baudrillard Stu-
dies vol. 3, nam. 1, disponible en https:/ /baudrillardstudies.ubishops.ca/bau-
drillard-pataphysician/

Toporov, Tzvetan (2001): «Definicién de lo fantdstico», en David Roas (comp.), Teorias
de lo fantdstico, Arco/Libros, Madrid, pp. 47-64.

Brumal, vol. XII, n.° 2 (otofio /autumn, 2024) 319



