Actes del Il Congrés Internacional sobmaduccié, UAB 323333

La traduccion del
Libro de los Cambioal espafiol

Nicole Martinez Melis
Universitat Autonoma de Barcelona

El porvenir es tan irrevocable
Como el rigido ayemNo hay una cosa
Que no sea una letra silenciosa
De la eterna escritura indescifrable
Cuyo libro es el tiempo. Quien se aleja
De su casa ya ha vuelto. Nuestra vida
Es la senda futura y recorrida
El rigor ha tejido la madeja.
No te arredres. La géstula es oscura,
La firme trama es de incesante hierro,
Pero en algun recodo de tu encierro
Puede haber una luz, una hendidura.
El camino es fatal como la flecha.
Pero en las grietas esta Dios, que acecha.
(J. L. Boges,Para una version del “I King”)

PRESENRACION DEL YI JING

En la pagina 2091 del volumen 20 de su Thesaurus, la Encyclopaedia Uni-
versalis apunta: “i¥king ou Livre des mutations. Lkeivre des mutations
(Yijing, Yi-king) est un corpus de divination de la Chine antique. La base de
son systeme divinatoire repose sur les célébres huit trigrammes (pa-koua),
chacun étant composé d'une combinaison de trois lignes superposées soit
pleines, soit brisées. La combinaison des deux trigrammes donne des hexa
grammes dont les possibilités combinatoires donnent soixante-quatre variantes”.
Dos ideogramas componen el titulo de esta obrdy*ding” (ateniéndonos

a la transcripcién del sistema llamado “pinyin” —pin: combipiar. sonidos—
propuesto por los chinos y adoptado por las Naciones Unidas en 1972. Existe
también, entre otros, el sistemadfé-Giles “| Ching”, adoptado por ingleses,
espafioles, etc., el sistema .E.B. “Yi King” adoptado por los franceses
hasta hace poco). Si examinamos el ideograniactfmprobamos que tiene



324 Actes del Il Congrés Internacional sobmaduccié, UAB

varios sentidos. El primero remite a los cambios del tiempo, de alli su sentido
general deeambios, transformaciérel segundo sentido correspondiail,
sencillo, natural(para los chinos la cualidad esencial del cambio es la fluc
tuacion misma de la vida); el tercer sentigitable, fijo, egla.Que un mismo
ideograma signifique a la veambioy estabilidad,nos puede parecer para
ddjico, dice Cyrille Javary (1989); sin embay el mismo¥i Jing resuelve el
enigma porque nos ensefia que lo Unico que no cambia es que todo cambia
siempre: la Unica ley inmutable en todo el universo es el cambio. El segundo
ideograma es el nombre general de todos los libros candnicos y clasicos; en
su sentido propio significa trama, regla, norma, experiencia. Asi qde el
Jing, es elClasico de los Cambio€n el universo todas las cosas cambian
constantemente en un ciclo sin fin. Nada se va que no vuelva. Cualquier cosa
gue conozca su apogeo conoce una decadencia. Mas, después de cada final,
existe un nuevo empezaras leyes universales ejemplificadas en los trigra
mas y hexagramas deben sevir de modelo para las actividades humahas. El
Jing es el reflejo, en miniatura, de todo el universo.

La version china del libro, una edicion completa, es dektexto cané
nico mas los comentarios oficiales llamados Diez Alas (en total diez mil
caracteres) ocuparia treinta paginas de un libro de bolsillo. Es el primer libro
de la civilizacion china que la leyenda hace remontar a unos tres mil afios.
Los descubrimientos arqueolédgicos de estos uUltimos sesenta afios corroboran
ciertos elementos legendarios referenté$ dihg. Desde siempre ha sido este
libro objeto de comentarios, estudios y traducciones. En ChiaJielg se
publica en version bilingue, el texto candnico en chino acompafiado de una
version en chino. Los historiadores dicen qué &ing estuvo entre los pocos
libros (los libros de medicina y los que se referian a temas practicos) que se
salvaron cuando, en el tercer siglo antes de nuestra era, el primer emperador
de la dinastia Qin orden6 quemar los libros.

El libro se presenta de la siguiente manera: sesenta y cuatro apartados,
cada apartado empieza por una figura hecha por seis lineas, la combinacién
de dos lineas, una llena y otra partida. La llenéagg, la partida e¥in. Yin
se asocia con oscuro, frio, bajo, noche, intereposo. No se debe decir que
Yin es oscuro, sino que es un movimiento de oscurecimiento. Oscuro no es un
atributo deYin, es un resultado de su accion. Lo mismo praragy asociado
a luminoso, caluroso, alto, dia, exteriaccion; es movimiento de alumbra
miento, etc. Estas figuras se llamguna en chino, es degirhexagramas.

Los hexagramas son los elementos bésicos del libro. Representan situaciones
modelos, momentos de la vida de cada dia, deprovistos de todo aspecto anec
dotico. Estas figuras lineales, al utilizar un cédigo binario, alcanzan un
lenguaje universal. El conjunto de los sesenta y cuatro hexagramas son la
representacion algebraica de la accion alternante y reciproca de dos fuerzas
complementariasyin y Yang.Cada apartado, deciamos, empieza por ur-hexa



Nicole Martinez Melis 325

grama, sigue el nombre del hexagrama, un texto que se llama el “Dictamen”
y los textos de cada linea. Segun las versiones estan incluidos el comentario
sobre el “Dictamen”, la “Imagen” y las “Pequefias Imagenes” que comentan
cada una de las lineas.

En su aspecto adivinatorio, ¥lJing no predice el futuro, sino que da al
consultante como una radiografia de su estado psiquico en el momento y en
relacion con la situacion que esta viviendo. Es como echar una mirada objetiva
gue abarca todos los aspectos de la situacion y estado psicoldgico del consul
tante. En el librdel hombe y sus simboladirigido por Jung (1992), ofande
Jacobi describe el uso délJing en una terapia analitica. ConsultaXieling
no es preguntar qué me va a ocusino qué estd pasando y todas las muta
ciones posibles. Frente ¥lJing no somos pasivos sino activos, intentamos
conocernos mejor para elegir con total libertad el porvé&scribié Jung
(1979), en el prefacio a la version inglesa de la traduccionilteld, que
para entender &f Jing es indispensable rechazar ciertos prejuicios del espi
ritu occidental, para el cual el principio de causalidad es una verdad axioma
tica. Entrar en eYi Jing es aceptar que los acontecimienpogden tener un
aspecto fortuito, que una coincidencia puede ser signific®asa terminar
diré que C. Javary (1989), al analizar los dos ideogramaspeng,que apa
recen como traduccion posible al chino de la palabra “azar” (ya que no existe
esta palabra como tal), comenta que los chinos han hecho del vuelo de
los péjaros el simbolo del perfecto acuerdo. Dice: “Los pajaros, no sélo vue
lan donde quieren, se posan donde quieren. Por eso mismo se posan donde
deben posarse.”

EL YI JINGEN OCCIDENTE

A finales del siglocvii fue cuando por primera vez en Europa se menciona al

Yi Jing. Esta introduccion en occidente del clasico de las mutaciones es obra
de los jesuitas residentes en Pekin. Uno de ellos, el padre Bouvet, empieza en
1703 una relacion epistolar con Leibnitz: el fildsofo se entusiasma al-encon
trar en el sistema binario délJing una concepcioén paralela a su numeracion
basada en dos cifras: el 1y el 0. Unos misioneros emprenden la traduccion del
libro, sin embago el manuscrito tan sélo se publicard un siglo mas tarde. Se
trata de la version del jesuita Régis, titulatiding, antiquisimus Sinam

Liber, y publicada por un editor aleman entre 1834 y 1839 segun el
documento consultado. Me consta que a pesar de ser una traduccion casi
incomprensible, esta version no carece de valor por las informaciones que
contiene. Desde entonces se puede distinguir tres periodos en la historia de la
traducciéon delM Jing en occidente. Asi es como los llama Cyrille Javary
(1989): el periodo “colonial”, el periodo “hippy” y la “nueva escuela”.



326 Actes del Il Congrés Internacional sobmaduccié, UAB

El periodo “colonial”

A finales del siglocx se publican dos versiones, una en francés en 1881, otra
en inglés en 1882 (es dificil determinar exactamente las fechas ya que encon
tré dos fechas para Legge, 1882 y 1889, y dos para Philastre, 1881 y 1885, sin
gue aparezca claramente si se trata de reediciones). Esta Ultima es obra de
James Legge, se edita en Oxford y pertenece a una obra tithledzaced

Books of the Eastel Yi Jing se encuentra en la segunda parte del
volumen XVI: The Exts of ConfucianisnNo fue bien acogida, en particular

por el profesor londinenseeirien de La Couperie, que no lo reconoce como
una traduccion, sino como una parafrasis. La otra traduccion es obra de
P. L. FE Philastre, se edita en Paris y se tituaX: King. Livre des change

ments de la dynastie deshEou traduit pour la @miée fois du chinois en
francais (esta obra serd la Unica traduccion del chino al francés hasta 1987,
afio en el cual se publica la version de Daniel Giraud). La obra de Philastre no
es facil de legres muy extensa, se reeditara en 1982 y en 1990. Philastre tra
duce, ademas del texto original y de los comentarios canonicos llamados
“Diez Alas”, los comentarios de tres pensadores chinos debsigiae ocd

pan la parte mas extensa de esta version. Hoy dia, la parte mas til para
la persona que se interesa er¥ieling es sin duda la traduccién del texto
original. Como traductor Philastre no es omnipresente, al contrario, se desva-
nece, no “fuerza” el texto, incluso a veces en sus notas reconoce su dificul-
tad para entendeEn opinion de C. Javary (1989), por su rjgesta
traduccion constituye un modelo. Philastre fue Inspector de asuntos €olonia
les en Cochinchina, vivié méas de veintidos afios en un medio casi exclusiva-
mente chino.

Las dos traducciones, la de Philastre y la de Legge, tan distintas una de
otra, llaman la atencién del orientalista belga, Charles de Harlez. Este reto
mara la tesis desarrollada pariien de la Couperie segun la cuaYeling
se limita a ser unas listas de explicaciones gramaticales. El padre de Harlez,
buen representante de la época cientista, hasta deja entender que por fin se ha
llegado a conocer el verdadero sentido del antiguo libro chino. Su version,
titulada Le Yh-King, texte primitif, traduit et commentiie publicada en
1889 en Bélgica por la Academia de Ciencias.

Més tarde, en 1924, se publica la traduccion al aleman de Richard
Wilhelm. Este misionero protestante llegd a China en 1899. De entrada res
petd y manifesté una simpatia inteligente hacia la civilizacién milenaria en
medio de la cual se encontraba. Dice Jung (1967) dlieMd le confié un
dia que era una gran satisfaccién para él no haber bautizado a ningun chino.
El hombre que fue a China para evangelizar se convirtio en discipulo.
Wilhelm emprendié la exploracién d#l Jing bajo la direccién de Lao Nai
Souan, un erudito perteneciente a la familia de Confucius, a quien llama su
“maestro venerado”. Dice en el prefacio detmaduccion (1977): “Bajo



Nicole Martinez Melis 327

su direccion, atravesé, como fascinado, este uniwxtsafio y sin embgo

tan familiar”. La tarea de Melm dur6 casi diez afios. Segun explica él
mismo, empezaron por una explicacion detallada del texto. Una vez hecha la
traduccioén al aleman, la volvieron a traducir al chindige Wihelm, “s6lo
después de haber puesto en evidencia el sentido completo del texto fue cuan
do dimos por valida la traducion”. El psiquiatra suizo Carl Gustav Jung, quien
habia demostrado un gran interés poYidingy contribuy6 a la fama de la
traduccion de \thelm, dice en su libro autobiografico (1967): “Por primera
vez, esta obra, la mas profunda de Oriente, era introducida en Occidente en
una forma viva y asequible”. Segun el sinélogo francés Cyrille Javary (1989),
la traduccion de Richard Welm, a pesar de no ser perfecta, constituye de
momento la mejor version al francés. Ahora bien, advierte a continuacion, es
muy importante para el lector distinguir la parte en mayudsculas, que-corres
ponde al texto chino, de los comentarios, que son obra del traductor y fruto de
la época.

El periodo “hippy” (las décadas de los 60 y 70)

La traduccion de J. Legge se reimprime continuamente, la version inglesa de
Wilhelm se reedita en 1961 con un prefacio de Jung y conoce un enorme
éxito. Esta dltima se publica en Francia en 1968, y en 1977 en Espafa. El
Yi Jing es muy solicitado y los editores de la competencia aceptaran casi cual
quier cosa mientras figure el libro chino en sus catalogos. Esta euforia llegara
a perjudicar el clasico de las mutaciones.

Aparecen en este periodo, al principio y al fin, dos nuevas traducciones.
En 1965, la traduccién de Blofeld publicada en Londres y en 1980, la-traduc
cién de Wi publicada en California. Dos cosas diferencian a Blofeld de sus
antecesores. No es misionero (Philastre tampoco lo era) ni sindlogo, sino
budista y sindéfilo. Asimismo su traduccién no comprende los comentarios
canonicos y esta hecha para facilitar el uso adivinatorididishg. Con su
fidelidad al sentido del texto chino y a las ideas chinas (en particular poniendo
en evidencia el uso adivinatorio del libro), Blofeld aparece como el precursor
de “la nueva escuela” que vendra a continuacion del periodo “hippy”.Cono-
cia muy bien el chino, vivio varios afios en China. Propone su traduccion bajo
la autoridad de un lama, el lama Anagarika Govinda. El mismo Blofeld expli
ca en su introduccion (1967) que su trabajo no pretende competir con la tra
duccion de Whelm, que es distinto, mas corto y mas sencillo, y sobre todo
orientado hacia el uso adivinatorio. Segun C. Javary (1989), ésta traduccion
representaba hasta estos Ultimos afios una de las mejores versiones al inglés,
por su sencillez y su proximidad al texto chino. En cuant@ia Wecio y fue
criado en China, y vive ahora en los Estados Unidas. rdprocha prin-
cipalmente a Legge y Mdelm el no haber otgado importancia al valor



328 Actes del Il Congrés Internacional sobmaduccié, UAB

adivinatorio deM Jing. Al conocer la traduccién de Blofeld y encontrandola
limitada, emprende una version que respeta la tradicién china.

La “nueva escuela”

El tercer periodo, que empieza en los afios ochenta, marca un cambio total en
la manera de abordar ¥lJing. Los traductores de procedencia variada han
optado por la fidelidad a la tradicion china. Su interés se centra en el texto ori
ginal (dictamen y texto de las lineaspdds trabajan a partir de los nuevos
descubrimientos arqueoldgicos y las investigaciones filoldgicas realizadas en
China estos ultimos sesenta afios. Una de estas traducciones es obra de Kerson
Huang. Nace en Canton en 1928, es chino y americano, poeta y fisice (es pro
fesor en el Massachusetts Institute etfinology), conocedor de la cultura
antigua y radicalmente moderno. La primera edicion de su traducciéon se
publica en Singapur en 1984, se trata de una edicion bilingte (chino/inglés).
El texto original estd a veces comentado en chino con notas breves. En la
segunda edicién, publicada en Estados Unidos en 1987, firmada también por
Su esposa americana, el texto chino desaparece, dejando lugar a un breve
comentario en inglés que explica la figura en su conjunto y cada linea, una por
una. La traduccién de Huang contempla sélo el texto canodnico (dictamen y
texto de las lineas). El interés del trabajo de Huang se completa con un extenso
prefacio que trata tanto del aspecto histérico, legendario, poétidoJied),

como de la relacién entre ¥lJing y la fisica contemporanea. Por ultimo, no
puedo dejar de sefalar que Rosemary Huang dicé diglg, que “funciona

como funcionan los suefios”.

EL Y1 JINGEN ESRNOL

Encontré seis versiones al espafiol disponibles en Espafia, dos de las cuales se
realizaron en América Latina, una erg@ntina y la otra en Chile. La primera

se la debemos al traductor Mirko Lauer y fue publicada por Barral en 1971.
La segunda, dedgelmann, version espafola de la traduccion alemana de
Wilhelm, fue publicada en segunda edicién por Edhasa en 1977, un afio
después de la primera edicion publicada por Editorial Sudamericana en
Buenos Aires. En 1983 Editora Nacional edita la primera traduccion —asi es
como nos lo comunica el traductor— del chino al espafiol, del padre Carmelo
Elorduy Ediciones Martinez Roca publican, en 1984, la traduccion espafiola
de la version italiana de la cual es autora Judica Cordiglia. La versién espa
fiola de la traduccién al inglés de Blofeld sale en 1990 firmada por Rafael
Lassaleta. Finalmente aparece en 1992, en Chile, una nueva adaptacion de
la traducciéon de \Whelm, versién de Herman Klein, editada paexido.



Nicole Martinez Melis 329

Sepueden encontrar otroé Jing en espafiol pero no me parece interesante
resefiarlos aqui por dos razones. Por una parte, no podria dar una lista exhaus
tiva de lo que se ha publicado; por otra, estas publicaciones parecen ser meras
traducciones al espafiol de traducciones del chino, y por lo tanto no aportan,
segun mi punto de vista, nada relevante a la historig delg en espafiol.

La versién de Mirko Lauer

Lauer no es ni sindlogo ni sindfilo, pertenece al grupo de traductores que en
el segundo periodo de la historia ¥ieJing en Occidente se atravieron a-pre
sentar su version del libro. Esta version tiene su dedicatoria: “Para Enrique
Carrion” y un pequefio prologo con varios apartabsChing en Occidente,
El origen del | Ching, Qué es el | Chingn este Ultimo insiste en la impor
tancia del aspecto oracular del libro. Menciona también el uso del libro para
el analisis junguiano reflejado por la terapeutéaide Jacobi en el capitulo
quinto del libroEl hombe y sus simbolosbra realizada bajo la direccion de
Jung. Por otra parte, Lauer presentai ding como un lago poema circular
estructurado sobre sesenta y cuatro textos, cuyo tema es la transformacion de to-
das las cosas que forman el universo o una descripcion del cambio presentado
como verdadera imagen de la realidad. Recuerda finalmente el usmpoli
militar del libro y afiade que el libro chino es “una obra totalmente alidita,
nita, es decjrdeterminada Unicamente por las limitaciones deadginacion
de cada persona”. Otros tres apartados signfuncionamientodel
I Ching, en el cual explica el uso de las cincuenta varillas de aquilea y el lan
zamiento de monedalsps trigramasy el apartado tituladba presente edi
cion. En éste dltimo Mirko Lauer sefiala que su obra permite por primera vez
al lector espafiol y latinoamericano el contacto coyi 8ing, a la vez que
“incluye todo lo necesario para realizar una consulta”. Mas adelante justifica
las notas del traductor al final de cada hexagrama (bajo la cifra romana IV) en
un intento de “presentar una posible visiébn contemporanea del contenido”.
En cuanto a la seleccion y la traduccion de los textos, dice que han sido rea
lizadas consultando varios textos, las traducciones al inglés de Legge, de
Wilhelm y de Blofeld, afiadiendo que buscaba alivio a sus innumerables dudas
en la traduccién de Legge. En ningdn momento dice explicitamente que
traduce a partir del texto chino.

La traduccion de Lauer no tiene parecido con la version itheMd, ni
con la de Blofeld, tampoco con la de Philastre. En cambio si la cotejamos con
la version de Legge, queda patente que Lauer se inspiré de ella. El texto del
primer hexagrama de la version de Lauer es casi idéntico a la de Legge, inclu
so en la transcripcion del ideograma chino, que en pinyin deberia ser “Qian”
y en Wade-Giles “Chien”. Legge utiliza una transcripcion muy particular
“Khién”, que Lauer copia. Asi creo poder concluir que la obdideo Lauer



330 Actes del Il Congrés Internacional sobmaduccié, UAB

presenta mas bien un interés historico, al ser el prvinéing publicado en
espafiol, sobre todo por su prologo, el cual, a pesar de ser algo reducido, toca
los aspectos que reivindica la “nueva escuela”.

La traduccién de dgelmann

La primera edicion se publica en Buenos Aires en 1976, la segunda un afio
mas tarde en Barcelona. Al principio de esta edicion nos encontramos con el
poema de BaesPara una version del “I King”al que sigue una presenta

cion de gelmann en la cual dice, con razén, que se trata de la primera
edicion en espafol de la “estricta traduccién” de la version alemana de
Wilhelm. A continuacion figuran el famoso proélogo de Carl Gustav Jung a la
primera edicién inglesa de la traduccion dghéfm y el prélogo a la tercera
firmado por el hijo de \ithelm, Helmut, también sindlogo. En cuanto a su
presentacion, elmann la justifica por tres motivos. El primero, come tra
ductor esté obligado a sefalar y justificar ciertas particularidades linguisticas;
el segundo, €Y Jing fue para él un libro de intenso estudio en diferentes ver
siones durante varios afos; el tercero, anuncia la decision editorial de editar
un libro complementario basado en un cotejo critico de otras versiones (no he
encontrado hasta ahora tal libro). Pacgé&mann, la version de ilhelm es

“entre todas las existentes la que deja traslucir la arcaica belleza poética del
texto e incide en mayor grado en las posibles asociaciones universales”.
El traductor se presenta a si mismo como una persona que ha dedicado
muchos afos al estudio de la cultura del Extremo Oriente, a los fundamentos
de la lengua china clasica y especialmenté ding, asi como a todo lo que
concierne a este texto. Dice también atenerse con méaxima fidelidad a lo
gue llama los “aciertos” e “intuiciones” deifélm. Por ejemplo, \thelm
traduce el mismo caracter chino de distintas maneras, es astiequiva
lentes, y asi lo hace en espafiog®mann.

En conclusion, ¥gelmann, estudioso del chino y délJing escoje la
version de Whelm. Si cotejamos su version con la version francesa de
E. Perrot, que no sabe chino y que escoje la versioniltelkV por seguir a
Jung, podemos comprobar que son idénticas. Personalmente me di cuenta
de ello, después de una consulta del libro, al leer el hexagrama en su ver
sién francesa y en su version espafiola, lo que me hace suponer que la traduccion
de \bgelmann respeta la version alemana, tal como afirma él mismo.

La traduccién del padr Carmelo Eloduy

Con esta traduccion, que pertenece al segundo periodo, el periodo hippy
desde el punto de vista de la fecha de publicacion, curiosamente nos alejamos
hacia el pasado para encontrarnos en el periodo colonial, ya que Elorduy es



Nicole Martinez Melis 331

un religioso y dice explicitamente que no tiene sentido hoy dia utilizar el libro
en su aspecto adivinatorio. El primer apartado de la introduccion se titula:
historia del libro. En él, Elorduy habla ya de su traduccion, comentando que en
el texto de Wn Wang el estilo literario daba sus primeros pasos vacilantes, y
que ademas carece casi por completo de ayudas gramaticales que sefialen la
orientacion del pensamiento del autrsujeto y el complemento de la-ora

cién, si se trata de una comparacion, etc. Asi que no es de extrafiar que, por
buscar la més alta fidelidad al texto original, su traduccién resulte a veces dura
y dificil (son sus propias palabras). Para remediarlo, afiade una nota del
traductor a continuacién de cada hexagrama, en la cual repite las ideas en un
estilo més fluido. En el segundo apartado presenta loskoeso trigramas.

En el tercero habla de la ideologia del libro, que presenta como un “libro de
notable sabiduria filosofica, de perfectisima ética y de alto humanismo”. En el
cuarto apartado explica que para su traduccion sélo utiliza el texto mismo del
Libro de los Cambiosy da una bibliografia en la cual aparecen Legge,
Wilhelm y De Harlez, junto con Blofeld. Acaba explicando como utilizé los
libros de los comentaristas chinos deling, llamando a estos dltimos sus
“maestros y guias”.

La traduccién de Rafael Lassaleta

No se puede decir mucho de esta edicién, ya que carece de introduccion a
la correspondiente traduccién espafiola. Se trata, pues, simplemente de una
traduccion del inglés al espafiol, sin ningln tipo de justificaciancormen-

tamos mas arriba esta version de Blofeld.

Las traducciones de Herman Klein y de Celia Filipetto

Sdlo tengo referencias de estos libros, pues no he podido consultarlos. Lo que
si nos puede llamar la atencién es que la version de Klein sea un “remake” de
la clasica traduccién de ilWelm; por otra parte, Filipetto se limita a traducir

una traduccion.

ALEGATO FARA UNA NUEVA TRADUCCION
AL ESFANOL DEL YI JING

El lector espafiol que no sabe inglés o francés (y que por supuesto no sabe
chino) no tiene mucho para escojer si decide le¥érJahg. Es obvio que seria
urgente contemplar la posibilidad de presentar al publico espafiol una version
o varias del ultimo periodo, es decdle la “nueva escuela”. La idea no es tan
descabellada, ya que, segun la revista frantdesagrammeév. 6), la Gltima



332 Actes del Il Congrés Internacional sobmaduccié, UAB

0, por lo menos una de las ultimas ediciones en ching dielg fue publicada

por la Sociedad de Edicién de la Universidad de Pekin, en agosto de 1989, dos
meses después de la represion de la plazaedeAh Men. Cierto es que la
traduccion directa del chino al espafiol debe de suponer una tarea dificil. No
obstante, representa una verdadera “mision”: la lecturd dieig nos conecta
directamente con nuestra chispa divina que permite relacionar lo individual
con lo universal, lo temporal con lo eterno.

BIBLIOGRAFIA

BLorELD, J.(1965):1 Ching, the Book of Changa,translation of the ancient Chinese | Ching,
foreword by Lama Anagarika Govinda. London, GgoAllen & Unwin 1st publ,.

De HarLEz, C. (1889): Le Yh-King, texte primitif rétabli, traduit et commenté. Bruxelles,
Annales de I'’Académie Royale des Sciences de Belgique.

Diccionario espafiol de la lengua chinastituto Ricci.

ELorpuy, C. (1983): Libro de los Cambiosintroduccién, notas y traducciéon de Carmelo
Elorduy Madrid, Editora Nacional.

Encyclopeadia Universalifaris, 1968.

FiLiPETTO, C.(1984):1 CHING. El libro del oraculo chinoMadrid, Martinez Roca (traduccion
de la version italiana de Judica Cordiglia, Edizione Mediterranee, 1982).

Hexagrammesy. 6, «Dossier: traduction dionflit et conflits de traduction». Paris, Editions du
Centre Djohi (Association pour I'Etude et 'Usage duMg).

Huang, K. & R. (1985):1 Ching. A new translation restores the authentic spirit of the ancient
text. New York, Workman Publishing Company Inc.

JavARry, C.(1989):Le Y Jing. Le grand livre du yin et yang. Paris, Les Editions du Cerf.

Javary, C.; Mc EHLEARN, K.; BENIM, M. F (1993):Yi Jing. Le sens originel restitué du «Livre
des mutations». St-Jean-de-Braye (France), Editions Dangles (version frande3aimig|
de Huang.)

Jung, C. G.(1992):L’homme et ses symbolé&&aris, Robert Lébnt.

Jung, C. G.(1979):Commentaie sur le Mystér de la Fleur d’OrParis, Albin Michel.

Jung, C. G.(1976): Ma Me, souvenirs, réves et pensées recueillis par Aniéfaé)d®aris,
Gallimard.

KLEIN, H. (1992): | Ching. El Libo de las MutacionesAdaptacion de la versién de
R. Wilhelm. Chile, Bxido.

LASSALETA, R.(1990):1 Ching. El Libo del CambioMadrid, Edaf (traduccién al espafiol de
la versién de John Blofeld).

LAUER, M. (1971):1 Ching, edicion, prologo, traduccién y notas de Mirko Lalgarcelona,
Barral Editores.

LEGGE, J.(1882):The Saced Books of the East, XVI. The texts of Confucianism: Part Il: The
Y1 King. Oxford.



Nicole Martinez Melis 333

Reais, P (1839): Y-King, antiquissimus Sinarum Libegquem ex latina interpretatione Regis
et aliorum ex Soc. JesuPPedidit Julius Mohl. Stuttgartiae etifingae.

PerrOT, E. (1968): Yi King. Le live des transformationssersion allemande de Richard
Wilhelm, préfacée et traduite en francais par Etienne Perrot. Paris, Librairie de Médicis.

PHiLASTRE, P L. F (1881): Le Y:King. Livre des changements de la dynastie sishdou
traduit pour la pemiée fois du chinois en francaiBaris, Annales du Musée Guimet (t. 8).

ScHLUMBERGER, J. P (1987): Yi King. Principes, pratique et interprétatioSt Jean de Braye
(France), Editions Dangles.

VOGELMANN, D. J.(1977):1 Ching. El Libo de las Mutacionesersién del chino al aleméan de
Richard Wihelm, traduccion al espafiol, con presentacion y notas de Dbgé&lnvann.
Barcelona, Edhasa.

WiLHELM, R. (1967): | Ging, Das Buch Der whdlungen. Dusseldorf-Colonia, Eugen
Diederichs ¥rlag (1a ed. 1924, 1éna).



	SIMPOSI DE LLENGÜES ORIENTALS
	Traducción del Libro de los cambios al español


