Actes del Il Congrés Internacional sobmaduccié, UAB 73-82

Las traducciones invisibles

Marietta Gagatagli
Universitat Autonoma de Barcelona

Un remoto libro pahlewi cuenta la historia de un rey que tuvo un hijo en la
vejez. El joven, de una belleza extraordinaria, fue educado por el hombre
mas sabio del lugaquien le ensefié con tanto amor que, al cabo de un tiem
po, la elocuencia y la belleza de sus palabras despertaron la admiracion de
toda la corte. Pero el preceptque también era astrélogo, vio una sombra
funesta sobre el destino del muchacho. Se dirigi6 al rey y le propuso lo que
parecia la Unica solucién: que su hijo estuviera una semana sin. hablar
El padre accedio6 y para preservarlo de toda amenaza lo confié a su eoncubi
na mas querida. La mujetlaro esta, se enamoré de él y se lo hizo saber;
pero el joven la rechazé sin contemplaciones. La favorita corrié a la casa
del rey y le conté la historia al revés: ella habia debido resistirse a los ma-
Iévolos deseos del muchacho y en castigo por semejante infamia pedia su
muerte. Aqui la historia, como las “cajas chinas”, se abre en los vertigino-
sos relatos de los siete visires y de la mujer que se alternan para intentar
convencer al soberano de la malicia de los hombres o de la de las muje-
res.El rey fue posponiendo su decisién hasta el dia octavo, en que vol-
vid su hijo y aclaré la confusion. El rey lo abrazé y le confié el destino de
su amante. El hijo, tolerante y magnanimo, le evit6é la muerte y la condené
al destierro.

Este relato o “Historia que trata de los engafios y marrullerias de las
mujeres” pasé a formar parte das mil y una nochemoches 344-365 en la
version de Cansinos-Assehpdr obra, sin duda, de algunos de los traducto
res persas del sigloque vertieron estos cuentos al araBero también llego
hasta nosotros a través de otras vias. AnGnimas traducciones convirtieron ese
entramado de cuentos enSIntipasbizantino, elDolophatosdel trovador
francés Habers (siglaii) o el Sendebarespafol, también conocido como
Libro de los engannos e los assayamientos de las esjgae fue trducido



74 Actes del Il Congrés Internacional sobmaduccié, UAB

por encago del infante Don Fabrique, hermano de Alfonso el Sabio, en
1253,de untexto arabe, hoy lamentablemente perdido.

Pero lo interesante de esta pequefia historia es que si analizamos su trama
argumental: “una mujer se enamora del hijo de su marido y al ser rechazada
lo denigra ante su padre”, nos encontramos con la tragedesde, Hipolito
y su madrastra Fedra, tal como la contd Euripides en el 428La<Cdife
rencias (en Grecia es tragedia, en Oriente es divertimento moralizante) no
impiden ver que, en realidad, se trata del mismo relato o, en todo caso, que
ambas historias debieron tener un origen ain méas remate.hécho, es asi.

Cuando José (Génesis, 39) llego a la corte del Faradn de Egipto, la mujer
de Putifay el capitdn de la guardia, se enamoré de él e intentd seducirlo. El
hombre la rechazo y ella lo acus6 falsamente ante su marido; José —como
recordaremos— fue encarceldd®ero, en realidad, este relato biblico escri
to por el autor llamado J o Javhista (siglos vii a.C.¥ no hace sino repro
ducirotra historia todavia méas antigua: la que cuenta un papiro egipcio del siglo
xii a.C.En ese documento se narran las vicisitudes de dos hermanos: el mayor
llamado Anpu (Anubis) y el pequefio Bata; el mayor esté casado y el pequefio
no. Bata vive en casa de su hermano Anpu y trabaja para él. Un dia, cuan-
do regresa del campo acarreando grano, la mujer de Anpu intenta seducirlo.
“Salvaje cual un leopardo”, €l, indignado, la rechaza. Entonces ella toma man
teca y grasa hasta el vomito, abandona el cuidado de su belleza y se mete en
cama como afectada de grave enfermedad. Cuando Anpu regresa a casa y le
pregunta qué le pasa, acusa a Bata de haber intentado violarla. Anpu sale en
su busca, pero finalmente Bata puede, mediante juramento, convencerle de su
inocencia —jincluso se amputa el pene para poder defenderse de manera mas
persuasival— y los dos hermanos se recondilian.

También son conocidas las versiones persa y china del relato, aparece
como un incidente en la epopeya armenia: “Los temerarios de Sassoun”, y se
cuenta un relato semejante entre los indios del norte de Amésaaismo,
otra vez erLas mil y una noche misma historia se narra al revés: un cadi
judio que sale de casa en viaje de negocios deja a su mujer al cuidado de su
hermano; como ella le niega sus favores, él la acusa ante el marido de haber
cometido adulterio.

Tampoco es dificil reconocer una versibn mucho mas antigua en un mito
cananeo (conservado so6lo en una version hitita) que refiere como la diosa
Asherath se quejo ante su esposo Elkunirsa (es, & ajdneh’aes: Dios
alto, poseedor de los cielos y la tierra) de que Baal hubiera intentado yacer con
ella, cuando de hecho fue él quien la rectiazo.

Una pequefia variante, la genérica mujer es convertida en madrastra, apa
rece en un relato del Jataka Indico en el que la nueva madre del Principe
Paduma convence al rey de que condene a muerte a su hijo en castigo por
haber intentado seducirla, algo completamente falso. De este modo, en las



Marietta Gagatagli 75

narraciones medievales de los Siete Maestros del ciclo de Sindibad, la mujer
acusadora también es la madrastra del principe, como en la historia de Fedra,
que paso a la literatura latina con Séneca (50 a.C.) y a la literatura francesa de
los siglosxvi y xvii: Hippolyte de Garnier (1573Mippolytede La Pineliére
(1635),Phéde de Pradon (1677Fhéde de Racine (1677).

Descartado el azdas asombrosas coincidencias de las cosmogonias, las
mitologias o el folklore deberian poder explicarse de alguna manera. Los
investigadores han encontrado cenicientas chinas en el isiglmuentos
medievales franceses en Herodoto y Homero, en los antiguos papiros egipcios
0 en las tablillas de piedra caldeasgémentos idénticos se registran en
Escandinavia y Africa, entre los hindles en las riberas de Bengala y entre
los indios en Missouri. La dispersion es tan admirable que se ha llegado a
suponer que existio un repertorio basico de mitos, leyendas y cuentos indoeu
ropeo$ que multiplicados por el tiempo y por el mundo se habrian converti
do en la trama de creencias y narraciones en las que se sostienen nuestras
culturas. Ahora bien, esta tesis cosmica, que Fraaeg y Lévi-Strauss han
llegado a insinuar y hasta defendeo interesa tanto por si misma, sino
porgue permite ver a la traduccion y a la historia de las relaciones entre la
traduccion y la literatura desde un angulo nuevo.

Si dejamos de lado la delicada e intangible hipo6tesis de una cultura
made, no cabe duda de que numerosos conceptos, mitos, hazafias, relatos de
catastrofes, historias, miedos, fantasias, debieron transmitirse de una cultura
a otra, de un tiempo a otro, por medio de mecanismos que ahora somos inca
paces de analizapero que podemos describir como “traducciones”. Y qué
duda cabe de que esas traducciones “invisibles” debieron ser fundamental
mente orales.

La historia de la traduccién, tal como la concebimos y la conocemos, ha
dado un lugar preeminente y casi absoluto a la escritura. Salvo referencias
menudas y muchas veces divertidas sobre las formas de interpretacién primi
tivas, a lo oral se le ha adjudicado un modesto papel en el lento y desconocido
proceso de “traduccion” de las culturas.

Sin embago, numerosos estudios empiezan a situar la cultura oral y las
relaciones entre cultura oral y cultura escrita en un lugar mas que destacado.
Y parte de estas reflexiones atafien directamente a la historia de la traduccion
e incluso, como luego veremos, a su teoria.

Frente a la osadia de analizar procesos histéricos que desconocemos, el
campo de lo oral nos proporciona corpusde procedimientos estables y
formas casi contemporaneas. De hecho, hasta las campafias de alfabetizacion
masivas del siglaix y el auge de los medios de comunicacion en nuestra cen
turia, la mayor parte de los europeos se formé con informaciones, creencias
y formas literarias que se transmitian boca a boca, en espacios publicos o pri
vados. Mijail Bajtin, al analizar la cultura popular del siglo, dice que:



76 Actes del Il Congrés Internacional sobmaduccié, UAB

el papel de los ‘pregones’ en la vida de la plaza y la calle era enorme. Aludian-a aspec
tos muy variados. Cada mercaderia, alimento, bebida o ropa poseia un vocabulario pro
pio, una melodia y una entonacion caracteristicas, es deqgiropia figura verbal y
musical. Es importante recordar que no solo la propaganda era verbal y proclamada a
vOz en grito, sino que también los anuncios, bandos, ordenanzas y leyes se ponian en
conocimiento del pueblo por via oral. En la vida cultural y cotidiana, el papel del soni

do y de la palabra hablada era mucho méas importante que en nuestros dias, esta época
de la comunicacion radial. Comparado con la época de Rabelais, etisifl® un

siglo de mutismo®®

Y también sabemos que las lecturas colectivas de textos literarios, donde
una persona alfabeta leia (o tradu€ipara una mayoria de analfabetos,
se prolongaron hasta entrado el siglo pasado. De hecho, en Espafa (y en
menor proporcion en otros paises europeos) la lectura en voz alta fue —para
el publico femenino— su Unica relacion con el libro impreso (97% de analfa-
betas en 1860; 80% antes de 1936).

En realidad, todavia no sabemos mucho sobre estas complejas formas de
cultura popularni sobre producciones todavia mas remotas, pero si deberia
mos tener presente que los viajes, las migraciones, las conquistas, produjeron
intercambios que escaparon al registro de la cultura escrita. Los procesos de
colonizacion modernos en Asia, Africa y América (que terminaron en 1960
con la descolonizacion de Africa) puede decirse que fueron en su totalidad
orales. Y este uso masivo de la palabra hablada impide que sepamos gué mate
riales pasaron de un pueblo a otro. Pero si desconocemos qué se tradujo, esta
mos en condiciones de imaginar (por documentos recientes) cémo se tradujo.

Veamos un breve ejemplo. En 1886, Frank Hamilton Cushing servia de
intérprete de una delegacién zuni en el este de los Estados Unidos. Una noche,
en la que cada persona conté un cuento, él contribuyé con “El gallo y el
ratén”, que habia tomado de un libro de cuentos populares italianos. A su
regreso, un afio mas tarde, oy asombrado el mismo cuento a uno de los indios
zunis. Los elementos italianos continuaban bastante reconocibles, pero casi
todo el relato (la trama, las metaforas, las alusiones, el estilo y el sentimiento
general) se habia vuelto intensamente zuni. El cuento, en vez de italianizar la
cultura nativa, se habia zunificalg,Y qué habria ocurrido si la version zuni
hubiese sido escrita? Probablemente, lo contrario.

Esto parece sugerir que los traslados de la lengua oral no son fieles ni
“desinteresados”, sino que cuando algo pasa de una cultura a otra es-transfor
mado por la cultura receptora y adaptado a sus necesidades. Ahora bien,
¢debemos descartar que las traducciones escritas puedan ser infieles, “intere
sadas” y fragmentarias?

Consideremos ahora otro ejemplo en el que se combinan las des tradi
ciones: la cultura popular y la literaria.



Marietta Gagatagli 77

Habia una vez una nifiita a la que su madre le dijo que llevara pan y leche a su abuela.
Mientras la nifia caminaba por el bosque, un lobo se le acerco y le pregunté adénde
se dirigia.

— A la casa de mi abuela —le contesto.

— ¢ Qué camino vas a tomaft camino de las agujas o el de los alfileres?

— El camino de las agujas.

El lobo tomo el camino de los alfileres y llegé primero a la casa. Mat6 a la abuela, puso
su sangre en una botella y partid su carne en rebanadas sobre un plato. Después se
vistié el camison de la abuela y esperd acostado en la cama.

La nifia tocé a la puerta.

— Entra, hija.

— ¢ Como estas, abuelitafaje pan y leche.

— Come tu también, hijita. Hay carne y vino en la alacena.

La pequeiia nifia comid lo que se le ofrecia; y mientras lo hacia, un gatito dijo:

— jCochina! jHas comido la carne y has bebido la sangre de tu abuela!

Después el lobo le dijo:

— Desvistete y métete en la cama conmigo.

— ¢ Dénde pongo mi delantal?

— Tiralo al fuego, nunca mas lo necesitaras.

Cada vez que se quitaba una prenda (el corpifio, la falda, las enaguas y las medias), la
nifia hacia la misma pregunta; y cada vez el lobo le contestaba:

— Tirala al fuego, nunca mas la necesitaras.

Cuando la nifia se meti6 en la cama pregunto:

— Abuela, ¢ por qué estas tan peluda?

— Para calentarme mejdrijita.

— Abuela, ¢por qué tienes esas ufias tan grandes?

— Para rascarme mejdrijita.

— Abuela, ¢por qué tienes esos dientes tan grandes?

— Para comerte mejohijita.

Y el lobo se la comié&

Nadie dudara en reconocer en este relato a la conocida “Caperucita roja”;
sin embago, lo interesante es verificar que éste no es nuestro cuento de
Caperucita roja. Los lectores espafioles o latinoamericanos, alemanes, ingle
ses, franceses, hemos conocido las versiones de Perrault o de los hermanos
Grimm, desprovistas ya de casi todo su horror original. Pero, a diferencia de
la historia de Hipdlito y sus multiples recreaciones a Igolatel tiempo y
del espacio, en este caso sabemos algo mas sobre la transposicién y reelabo
racion de este relato.

Esta version de Caperucita roja (que ni siquiera deberia llamarse-asi por
que la capucha —que Erich Fromm y Bruno Bettelheim convierten equivoca
mente en simbolo— no aparece en las versiones originales) era una de las tan



78 Actes del Il Congrés Internacional sobmaduccié, UAB

tas historias que los campesinos franceses contaban alrededor del fuego
en las lagas noches de invierno, es deein esa institucion cultural france-

sa, laveillée,tal como la llam6 Noél du Fail,que se prolongé a lo lgo

de siglos.

Existen unas treinta y cinco versiones de este relato (“Conte de la mére
grand”) que fueron recogidas entre 1870 y 1914 (durante la edad de oro de la
investigacion de los cuentos populafégje boca de los campesinos que
las habian aprendido cuando nifios, mucho antes de que el dominio de la lec
tura y la escritura se hubiera extendido en todo el campo.

Veamos ahora como lleg6 el cuento de la nifiita y el lobo hasta nosotros.
Es deciyr como paso a la tradicion escrita.

Los hermanos Grimm lo tomaron, junto con “El gato con botas”, “Barba
azul” y otros relatos, de Jeannette Hassenpflug, una vecina y amiga intima
suya en Cassel; ella los habia aprendido de labios de su madre, quien prove
nia de una familia hugonota francesa. Los hugonotes habian llevado su reper
torio de cuentos a Alemania, donde habian huido de la persecucién de
Luis XIV . Pero no los habian tomado directamente de la traduccion oral popu
lar. Los habian leido en los libros escritos por Charles Perrault, Marie
Cathérine d’Aulnoy y otros escritores, cuando estuvieron de moda los cuen
tos de hadas en circulos parisinos elegantes a fines dekwiglBerrault, el
maestro de su género, desde luego, habia tomado su material de la tradicion
oral de la gente comun (su fuente principal probablemente fue la nifiera de su
hijo). Pero los retoc6 para que se adaptaran al gusto de los refinados,
précieusey cortesanos de los salones a los que dedico6 su primera version de
“Mama oca”: susontes de ma merd’oyede 1697. Por ello los cuentos que
llegaron a los Grimm, a través de la familia Hassenpflug, no eran muy ale
manes ni representativos de la tradicion popubdasde luego, los Grimm
reconocieron su cardcter literario y afrancesado; por eso los suprimieron en la
segunda edicion deinderund-Hausmadrhen,excepto “Caperucita roja”.

Este se conservd en la recopilaciéon, porque Jeannette Hassenpflug habia
introducido un final feliz de “El lobo y los nifios” (cuento tipo 123 segun el
sistema de clasificacion estandar de Aarne y Thompson), uno de los mas
populares en Alemania. Por ello “Caperucita roja” penetr6 en la tradicion lite
raria alemana y mas tarde en la inglesa sin que su origen francés fuera descu
bierto. Cambié considerablemente su caracter cuando pasé del ambiente
campesino francés al infantil de Perrault, fue impreso, atraveso el Rin, volvié
a la tradicioén oral, pero como parte de la didspora hugonota, y volvié a tomar
la forma de libro, pero como producto de los bosques teutones y no de los
hogares campesions del Antiguo Régimen en Francia.

Es deciyla historia de este documento demuestra que un relato oral puede
ser “traducido” a la lengua escrita, pasar a otras lenguas, volver a la tradicion
oral, volver a ser traducido, etc., manteniendo una homogeneidad que lo hace



Marietta Gagatagli 79

reconocible a pesar de los traslados, pero adquiriendo en cada traslado, y esto
parece lo importante, rasgos nuevos.

Si se examina el repertorio basico de cuentos europeos, una misma trama
es festiva en la literatura inglesa; misteriosa y hasta funebre entre los alema
nes; realista en Francia, y parodica en la literatura italiana. A pesar de la con
siderable poblacién de fantasmas y duendes, el mundo de los cuentos ingleses
parece mucho mas alegre que en Alemania o Francia; y en ningyrcaugar
en ltalia, los héroes y heroinas son mas astutos, y los relatos menos “serios”.

Donde los cuentos franceses tienden a ser realistas, terrenales, obscenos
0 comicos, los alemanes buscan lo sobrenatural, lo poético, lo exético y lo
violento. Donde los cuentos alemanes tienen un tono de terror y fantasia, los
franceses ponen una nota de humor y un caracter doméstico. Los péjaros de
fuego se posan en el corral de las gallinas. Los elfos, los genios, los espiritus
del bosque y toda la gama indoeuropea de seres magicos, se reducen en
Francia a dos especies: ogros y hadas. Pero a diferencia de sus parientes ale
manes, los ogros franceses representan el papebdekeois de la maison;
tocan el violin, visitan a los amigos, roncan tranquilamente en la cama al lado
de sus gordas esposas ogresas. Debemos afiadir en lo que respecta-a la cultu
ra castellana que estos relatos maravillosos no alcanzaron forma escrita como
en Francia o Italia, y por lo tanto no podemos establecer un paralelismo con
lo anteriorr” Sin embago, la enorme cantidad de relatos tradicionales “realis
tas” que pasaron a la literatura “seria” durante el Siglo de Oro, muestran un
extendido gusto por la astucia y la diversion, lo que revela que la cultura arabe
y judia, invisiblemente traducidas a nuestra lengua, dejaron una huella mas
profunda de lo que suele creerse.

Ahora bien, lejos de los ideales de rigor y fidelidad, la traduccion (oral y
escrita) aparece en la historia de la cultura como un mecanismo util-y gene
roso de apropiacion y transformaciéon de lo ajeno. Cuando Perrault se “apo
dera” de los relatos orales de los campesinos y los traduce al francés de salén,
0 cuando los hermanos Grimm “importan” los cuentos de Perrault contados
por la vecina hugonota y los adaptan al gusto aleméan, unos y otros estan fago
citando materiales para crear algo propio.

La historia “visible” de la traduccion, es deda historia de las tra-
ducciones escritas nos ofrece testimonios valiosisimos de colaboracion y
hasta de fusion entre traductores y creadores, pero la historia de su invisible
oralidad nos permite comprender mejor el beneficio y la extension de los
intercambios culturales que se han desarrollado ago e siglos.

Hoy —y me refiero a los siglosx y xx— nos parece que soélo es posi
ble traducir textos completos: un libro, un articulo, un poema. Sin gmbar
antes y ahora, pasaron de una lengua a otra fragmentos, modos de narrar
modelos de relatos, formas de representar la realidad, hasta criterios de
verdad y belleza.



80 Actes del Il Congrés Internacional sobmaduccié, UAB

Pero la oganizacion juridica de la cultura que empieza después de la
Revolucion Francesa, cuando autores (y mas inciertamente los traductores) se
convierten en propietarios de las obras de su imaginacion, no debe ocultarnos
que seguimos traduciendo también de forma anonima y fragmentaria. Sin
embago, si estas versiones parciales nos permiten pensar en las virtudes de la
“traicion” y la infidelidad, seguimos sosteniendo como ideal de la traduccion
perfecta la fidelidad al sentido mmuchas veces, a la letra.

No es imposible conjeturar que nuestra ciega devocién por el original
(del que nada se puede cambiar) provenga de la historia de la traduccion de la
Biblia, texto ecuménico de todo Occidente y fundador (excepto en Espafia) de
las literaturas nacionales e indirectamente de los elementos substanciales
de la teoria de la traduccion. Pero, curiosamente, los libros que hoy-compo
nen el canon biblico tuvieron unagdafsima historia hablada que todavia per
siste en forma de esos textos. Julievblle afirma que

la transmisién oral jugd un papel decisivo en los procesos de formacién e interpreta
cién de la Biblia; en los momentos iniciales, cuando la palabra “viva” de narradores y
profetas se convirtid en texto escrito, y en los momentos finales, cuando lo escrito
comenzo a ser interpretado, primero en forma oral y después sirviéndose de materiales
de tradicion oral. En el mundo moderno occidental el lector de libros se ha convertido
en un sujeto mudo. La lectura privada de la Biblia hace perder el sentido del caracter
oral y auditivo de los textos biblicos, que no estan hechos para ser leidos en privado y
en voz baja, sino para ser proclamados en voz alta y acompafiados incluso de una sal
modia en la asamblea ligica’®

Pero si la oralidad de las escrituras sagradas esta destinada a establecer
una comunion con lo divino, obras mas tardias de la imaginacion humana
revelan un pacto semejante con lo profddon Quijoteo La Celestingfue-
ron escritos para ser leidos en voz alta y para provocar esa risa colectiva que
Bajtin llamé “regeneradora”. Reioir, interpretar o malinterpretar son prece
sos que suman sentidos al sentido “original”. El silencio de los textos (o su
metafora, la fidelidad) matan esa pluralidad feliz.

La historia “escrita” de la traduccién precisa con maniatico rigor los
intercambios culturales. La historia “invisible” muestra en cambio algo mas
grandioso: que nada nos pertenece del todo, porque somos mestizos y ele-
gantes saqueadores, que nuestra imaginacion humana es heterdclita y cam
biante, y que aquello que llamamos el sentido no esta en las letras ni en las
palabras, sino en nuestras inteligencias y en nuestras almas.



Marietta Gagatagli 81

N =

© o N

10.

11.
12.

13.

NOTAS

México, Aguilar 1958.

Del libro pers&aSindibah-Nameldel siv d.C.

“En la literatura clasica griega hay también otras versiones del mismo relatdli&salae

cuenta la leyenda de Antea y Balerofonte. Otra version relata como Astydamia, la mujer de
Acastos, se enamor6 de Peleo y se veng6 de la indiferencia que le mostré denunciéndolo fal
samente su marido”. ¥r Theodor H. Castévlito, leyenda y costumbien el libo del géne

sis (Estudio con interpolacion de textos de James J. Fr&amelona, Barral, 1973, p. 280

y 353 (not&d).

La Santa Biblia (Antiguo y Nueve&tamento)yersion de Casiodoro de Reina, revisada

por Cipriano de ®lera. Buenos Aires, impresa en Gran Bretafia, Sociedades Biblicas
Unidas, 1959.

Véase Harold Bloom: «La Biblia hebrea» Roesia y azencia,Madrid, Céatedra, 1991,

p. 13-30. ErEl libro de J, Bloom postula que J era una mujer (Barcelona, Interzona, 1995).
Casterp. 279-80 y 353 (nota 2).

Op. cit.,p. 280 y 353 (notas 10 y 12).

Op. cit.,p. 280 y 353 (nota 14).

Véase Robert Darnton: «Los campesinos cuentan cuentos: el significado de Mama Oca» en
La gran matanza de gatos y @repisodios en la historia de la cultura francesaduc

cién de Carlos ®ldés, México, Fondo de Cultura Econémica, 1987, p. 29.

Mijail Bajtin: La cultura popular en la Edad Media y RenacimienBarcelona,

Barral, 1974.

Roger ChartierLibros, lecturas y lect@s en la Edad Modern®adrid, Alianza, 1993.
Darnton: op. cit., p. 27. En una nota al pie de pagina se aclara que Frank Hamilton
Cushing, autor d&uni Folk Bles(Londres, 1901) fue uno de los primeros investigado

res que aprendio el lenguaje zuni y que registro los relatos de ese pueblo, pero —dice
Darnton— sus traducciones deben leerse con reservas porque contienen “un exceso de
religiosidad victoriana”.

Este texto proviene (segun informa Robert Darntgn,cit.,p. 15-16) de la obra de Paul
Delarue y Marie-Louiseé@nézele Conte populae francgais(Paris, 1976, 3 vols.). Esta es

la mejor recopilacion de cuentos franceses, porque ofrece todas las versiones registradas de
cada cuento, junto con informacién de cémo fueron recogidos de sus fuentes orales.
Delarue y Enéze ordenaron los cuentos de acuerdo con el sistema de clasificacidon estan
dar Aarne-Thompson, para poder compararlos con las versiones del mismo “tipo-de cuen
to” de otras tradiciones orales. Véase Antti Aarne y Stith Thomp&mn:pes of the
Folktale: A Classification and BibliographfHelsinki, 1973). En esa clasificacion, este
cuento pertenece al tipo 333, “El gloton”, del que existen treinta y cinco versiohes en
Conte populaie francais.Robert Darnton, a quien pertenecen estas referencias, eligio la
versibn mas comun para su traduccion al inglés. Las obras de DetmémeTy Aarne-
Thompson no estan traducidas al castellano; tampoco existen en nuestra lengua recopila
ciones semejantes.



82 Actes del Il Congrés Internacional sobmaduccié, UAB

14.Noél du Fail fue el primero en describir esta importante institucion de la cultura popular
francesa. En palabras de Darnton, “era una reunién nocturna junto a la chimenea, donde los
hombres reparaban sus herramientas y las mujeres hilaban mientras escuchaban los cuen
tos que registrarian los folcloristas 300 afios mas tarde y que ya tenian siglos de antigle
dad”. \er Propos wstiques de Maistr Leon Ladulfi Champenoisap. 5, enConteurs
francgais duxvi Siecle,compilacion de Pierre Jourda, Paris, 1956, p. 620-621.

15. Darnton,op. cit.,p. 23.

16. Op. cit.,p. 17-18 y nota 3.

17.Véase Maxime Chevalieffolklore y literatura. El cuento oral en el Siglo de dQr
Barcelona, Critica, 1978.

18. La Biblia judia y la Biblia cristianaMadrid, Trotta, 1993.



	TEORIA I DIDÀCTICA DE LA TRADUCCIÓ. INTERPRETACIÓ
	Las traducciones invisibles


