
37

RAMON TURRÓ

UNA INTRODUCCIÓ AL SEU PENSAMENT

SALVI TURRÓ

1. Caracterització general del seu pensament

A l’hora de donar un tret definitori del pensament de Ramon Tur-
ró, topem d’entrada amb una disparitat de parers: per a Unamuno,
Els orígens del coneixement: la fam coincideix amb les intuïcions bàsi-
ques del seu propi vitalisme 1; en canvi, Serra Hunter el qualifica
de positivisme portat per una «preocupació contrària a la filosofia
moderna i que s’inclina gradualmente a veure en la filosofia esco-
làstica la veritable continuació de l’esperit filosòfic grec» 2; Ferra-
ter Mora hi veu una «interpretació naturalista del kantisme» 3; i P.
Lluís Font sosté que «representa una forma de positivisme espiri-
tualista (per utilitzar una etiqueta que se sol aplicar a alguns filò-
sofs francesos)» 4. Judicis tan heterogenis demanen, és clar, una
relectura i revisió atenta de l’obra de R. Turró, en especial pel que
fa al seu «positivisme», la caracterítisca que potser més es remarca
del seu pensament.

Sens dubte, es troba en R. Turró una constant antimetafísica 5

_herència, potser, de Llorens i Barba i la seva filosofia del sentit
comú?_, en el sentit d’una ferma oposició a tota hipostatització de
conceptes, hipòtesis o teories en entitats abstractes de realitat onto-
lògica al marge dels fets experimentats. L’exemple paradigmàtic

1. M. DE  UNAMUNO, pròleg a Orígenes del concimiento, Barcelona: 1917, p. 5.
2. J. SERRA HUNTER, «Característiques fonamentals de la filosofia d’en Turró»,

introducció a El mètode objectiu, Barcelona: 1927, p. 11.
3. J. FERRATER MORA, Diccionario de Filosofia, vol. IV, Madrid: Alianza Editorial,

1990, p. 3331.
4. P. Lluís FONT, «Un segle de filosofia a Catalunya», a: P. CASANOVAS (ed.) Filosofia

del segle XX a Catalunya: mirada retrospectiva, Sabadell: Fundació Caixa de Sabadell 2001,
p. 45.

5. Deixem de moment sense precisar si «antimetafísica» equival automàticament a
«antisubjectivista i antimoderna», com vol Serra Hunter.



38

d’aquesta posició de fons, l’ofereix la polèmica primerenca amb el
seu mestre Letamendi.

José de Letamendi (1828-1879; professor de Medicina a Barcelo-
na de 1860 a 1878) defensava una medicina en la qual es combina-
ven elements vitalistes amb construccions matemàtiques per donar
raó dels processos fisiològics desconeguts. A Turró, les posicions de
Letamendi li resulten hipòtesis metafísiques rebutjables perquè: (1)
la utilització d’elements espirituals («energia vital») per explicar els
fenòmens orgànics contradiu els principis de l’observació experimen-
tal, i (2) el fet d’introduir models matemàtics per suplir dèficits
d’observació o d’inducció suposa un «logicisme» que, reduint a priori
la realitat a exigències de la raó, impossibilita d’enfrontar-se directa-
ment amb els fets.

Més enllà d’aquesta polèmica, i considerat en el seu vessant
més teòric, aquest «positivisme» palesa la seva peculiaritat en les
consideracions metodològiques que Turró fa sobre psicologia i fi-
siologia.

El mètode introspectiu com a tal només dóna vivències aïlla-
des, però no permet establir connexions causals entre elles. Per
això, és insuficient per al coneixement del psiquisme. Per tal
d’entendre el psiquisme, cal començar per analitzar el nivell infe-
rior de la consciència: el de la sensibilitat orgànica (experiència
tròfica), i fer-ho, certament, a partir dels mètodes experimentals
de la fisiologia.

Això no implica, tanmateix, sostenir un reduccionisme: «Entre
el procés fisiològic i el procés psíquic hi ha un misteri. L’un no és
pas causa eficient de l’altre, i el fet psíquic no resulta d’una trans-
formació del fet psicològic» 6. En efecte, si reduíssim el psíquic al
fisiològic, cauríem també en una construcció metafísica no avala-
da pels fets. Per això, la posició de Turró es limita a dir que (1) el
fisiològic és, sens dubte, un antecedent necessari del psíquic, però
(2) quina sigui la connexió entre ambdós, ara per ara ho ignorem i
hem de deixar-ho obert a la ciència futura. En suma, el respecte a
allò donat experimentalment obliga a mantenir un dualisme se-
màntic, sense pronunciar-se sobre si hi ha o no un dualisme onto-
lògic.

En aquest context, el «positivisme» de R. Turró és clarament un
«positivisme crític» que no redueix automàticament allò psíquic a fets
orgànics, sinó que es manté en els límits provisionals de la recerca
experimental: més proper, per tant, a posicions neopositivistes que
no pas al positivisme comtià del XIX.

6. R. TURRÓ, citat per J. SERRA HUNTER, op. cit., p. 13.



39

2. La teoria del coneixement

Al meu parer, més que en la metodologia psicofisiològica, és en la
teoria del coneixement on trobem l’aportació filosòfica més rellevant
de R. Turró, i bàsicament en dos textos: Els orígens del coneixement: la
fam _de què depenen els opuscles de 1913 i 1918_ i Filosofia crítica.
De fet, totes dues obres es complementen, però de tal manera que
sols des de la segona adquireix el seu ple sentit la primera. Per
això, i enfront del que és habitual, consideraré la Filosofia crítica
com el text «fonamental», des del qual situar adequadament Els orí-
gens del coneixement.

El curs Filosofia crítica s’enceta amb unes consideracions prèvies
_recomanables encara avui com a introducció a la tasca filosòfica_
que per si soles ja situen el seu autor fora d’un positivisme ingenu: la
necessària distinció entre la investigació dels fets i els supòsits que
possibiliten la recerca empírica; la tipificació d’aquests supòsits en
els problemes categorials clàssics, com ara els de la substancialitat o
causalitat; la comprensió de la filosofia com a estudi de la validesa
d’aquests supòsits (i.e. teoria del coneixement). Per tant, la concep-
ció filosòfica de Turró se situa d’entrada en una perspectiva «kantia-
na» en sentit ampli: anàlisi dels supòsits que permeten la recerca
científica en general.

Compte, però! Perquè l’expressió «filosofia crítica» no comporta
tampoc una represa del kantisme escolar en la seva literalitat com a
recerca de l’a priori, sinó que «l’anar trobant una visió, un aspecte de
la cosa, un aspecte nou, distint del que els altres han presentat, és ço
que fonamentalmente constitueix el que anomenem Filosofia crítica» 7.
Es tracta, en suma, de distingir les diferents posicions filosòfiques
sobre el problema gnoseològic i, per una mena d’integració, intentar
arribar a la resolució final.

D’aquí l’estructura, alhora històrica i sistemàtica, que adopta el
curs. Lliçó I: filosofia antiga i medieval o elaboració de la teoria empí-
rica (o objectiva) del coneixement; lliçons II-IV: filosofia moderna de
Descartes a Kant, crítica de la teoria empírica i elaboració de la teoria
subjectiva del coneixement; lliçons V-VII: superació de les apories
kantianes per una epistemologia de base psicomotora i tròfica _en-
llaç amb l’obra de 1912_; lliçó VIII: balanç de les filosofies postkan-
tianes sota el fil conductor de la solució dissenyada per les lliçons
anteriors.

Palesament, aquesta divisió de la història de la filosofia és enor-
mement tòpica i discutible. Però com que el text no és primàriament
d’orientació historiogràfica, prescindirem de discutir tals insuficièn-

7. R. TURRÓ, Filosofia crítica, Barcelona: Editorial Catalana, 1918, p. 7.



40

cies per fixar-nos exclusivament en la problemàtica epistemològica
de fons. Turró presenta les dues primeres posicions gnoseològiques
de forma antinòmica.

(1) Teoria empírica del coneixement (aristotelisme): les impressions
sensibles transmeten la realitat de la cosa a les nostres facultats pas-
sives (espècies, imatges), que, pels procediments abstractius de l’en-
teniment, donen lloc als nostres enunciats sobre la realitat externa.

(2) Teoria subjectiva del coneixement (kantisme): com que les im-
pressions no comporten mai necessitat, des d’elles és impossible as-
segurar lleis causals en sentit estricte i, per tant, com veié Hume, la
ciència empírica estaria mancada de fonaments. Per això, les condi-
cions de l’objectivitat s’han de cercar en la formalitat dels processos
lògics: necessàriament, l’intel·lecte, quan pensa l’objecte, ho fa d’acord
amb determinades lleis a priori (espai, temps, categories). D’aquesta
manera, només perquè podem connectar les sensacions a la noció
intel·lectiva d’objectivitat («objecte en general»), aquelles esdevenen
coneixement d’«objectes».

En aquest punt, cal remarcar que Turró assumeix íntegrament que,
després de la crítica kantiana, la teoria empírica és ja per sempre més
insostenible:

«La primera cosa que es necessita, doncs, perquè la percepció si-
gui possible, és el coneixement de l’objecte del qual es puguin
predicar les imatges que els sentits ens donin. No n’hi ha prou que
se’ns digui que l’aigua cisella des de fora, en els sentits, certes ima-
tges, que ens la fan conèixer: en procedir així patim una il·lusió, car
l’aigua, independentment d’aquestes imatges, és quelcom, i, men-
tre el coneixement d’aquest quelcom no sigui a la ment, no po-
drem saber mai que per aquestes imatges el coneixem; operació
interior que es pressuposa indispensablement a la projecció exte-
rior, ja que d’altra manera serien projectades a una cosa de la qual
res sabem. Kant, en posar-nos de manifest el buit immens en què
assenta els seus fonaments la teoria empírica del coneixement, més
que malmesa, la deixa enderrocada» 8.

Atès aquest pronunciament, és clar que Turró no podrà passar a
defensar novament posicions escolàstiques, empiristes, positivistes o
objectivistes ingènues, com sostenen les interpretacions habituals 9.

Ara bé, la posició kantiana revela una altra dificultat essencial,
inversa i, en certa mesura, complementària a la teoria empírica. Se-
gons Kant, només quan relliguem l’objecte en general (constructe
lògic) a la sensació, hi ha pròpiament coneixement d’una realitat dife-

8. Ibid., p. 72.
9. Interpretacions degudes potser al fet que emfasitzen exclusivament Els orígens

del coneixement, sense situar les doctrines d’aquest text en el context sistemàtic que
estableix la Filosofia crítica.



41

rent a la del pensament. Doncs bé, ¿com sabem que la sensació prové
d’una alteritat i així considerem que l’objecte conegut no és un mer
estat mental? Kant dóna a aquest problema una resposta clarament
insatisfactòria: una mena de creença inqüestionada (i injustificada)
en la cosa en si, en tant que «causa» de materialitat de la sensació.

Doncs bé, aquest és el problema epistemològic que Turró destaca
com a central després del kantisme: assegurar que la impressió co-
rrespon a una realitat extramental i així que el coneixement com a
constructe intel·lectiu es refereix a una realitat efectivament existent
fora de mi. En les seves paraules:

«Ço que necessitem saber, en el cas present [cinabri], és còm sa-
bem que fora de nosaltres hi ha una cosa espacial, col·locada a un
cert lloc de l’espai, i àdhuc què és aquesta cosa, la qual en afectar la
retina hi determina una certa color roja. Aquest és el problema a
resoldre, mentre que el problema que es proposa Kant consisteix
en l’examen de còm es fa una lligada lògica entre un subjecte que
és donat a la ment com a cosa efectiva i real, i una qualitat sensorial
que és donada als sentits. Necessitem saber còm ens ve imposat
des de fora el coneixement de la cosa que impressiona, còm la
impressió obeeix a una determinant; i Kant, desentenent-se de
l’aspecte objectiu de la qüestió, la planteja subjectivament en deslli-
gar la matèria sensorial de ço que la determina en els sentits i en
lligar-la amb les virtuts màgiques que el prenen com a objecte de
coneixement» 10.

Atenent tot això, crec que és palès que R. Turró no nega pas que hi
hagi unes condicions intel·lectives de l’objectivitat que regeixen el
procés cognoscitiu _amb la qual cosa retornaria efectivament a un
empirisme ingenu_, sinó que més aviat situa la tasca epistemològica
cabdal en un altre punt: per què aitals condicions poden projectar-se
legítimament sobre un món extern-sensible? Plantejat així, el proble-
ma tematizat a partir de la lliçó V és prou semblant _amb totes les
diferències de tractament, conceptualització i solució_ al que coetà-
niament es plantejaven certs neokantians (Rickert), el positivisme
crític de Viena (Avenarius, Macht), o el mateix neopositivisme lògic
de Carnap (enunciats protocol·laris): el de la connexió entre els cons-
tructes teòrics i un llenguatge observacional que garanteixi la realitat
externa.

Per resoldre la qüestió, Turró no apel·la tampoc simplement _com
havien fet anteriorment Balmes o Llorens i Barba_ a la sensatesa
humana en general, sinó que entra en diàleg amb els resultats de la
psicofisiologia experimental de la percepció (Helmotz, Wundt, Gol-
gui, Kühne), recollint aquí les aportacions de les seves pròpies obres

10. R. TURRÓ, op.cit., pp. 84-85.



42

de 1918 sobre el tema. Essent potser un dels punts més coneguts de
la seva obra, dono només les línies mestres de la resposta:

(1) L’exterioritat de l’objecte es prova bàsicament a partir de l’anàlisi
de la percepció tàctil, on es constitueixen les relacions espacials ele-
mentals; (2) al seu torn, la percepció s’inscriu en el marc dels meca-
nismes psicomotors generals del psiquisme com a reguladors de
l’adaptació de l’individu al medi; (3) tal adaptació està bàsicament en
funció de la supervivència i, per tant, de l’«instint tròfic» (recerca de
l’aliment) com a motor últim de tots els processos conductuals; (4)
l’instint tròfic es desvetlla tan aviat com el fetus deixa el si matern i
així es veu obligat a iniciar la discriminació dels estímuls, i.e. a situar-
se en un món real-objectiu per tal de sobreviure; (5) vistos des d’aquí,
els elements més abstractes de la intel·ligència i de l’objectivitat cog-
noscitiva no són més que estructures superiors que neixen i es des-
pleguen a partir del dinamisme sensomotor elemental que sempre està
en funció d’un medi exterior.

En certa mesura, la solució que proposa Turró al problema de
l’estatut dels constructes logicocognitius és una mena d’«epistemologia
genètica», en la qual el nivell de les operacions abstractes recolza en
la realitat última de les operacions concretes del dinamisme psicomo-
tor. I atès que aquest dinamisme sempre està en funció d’una alteritat
espacial, els constructes cognoscitius superiors remeten efectivament
a una realitat extramental.

Bibliografia: estat de la qüestió

Respecte de les fonts, no existeix encara una catalogació definiti-
va de l’obra (ni mèdica ni filòsofica) de R. Turró, de manera que so-
vint les referències editorials que se citen són inexactes, sobretot en
el cas de primeres edicions i traduccions de textos que aparegueren
en diferents llengües. El llistat més exhaustiu de títols pot obtenir-se
de la xarxa informàtica del Catàleg Col·lectiu de les Universitats de
Catalunya (www.cbuc.es).

En l’àmbit més estrictament filosòfic, la seva obra pot agrupar-se
en dues temàtiques. D’una banda, els textos de tipus metodològic,
bàsicament en referència al camp de la psicofisiologia: Cartas a Leta-
mendi (1879), El mètode objectiu (1916) i La disciplina mental (1925).
D’altra banda, l’exposició de la seva teoria del coneixement: Els orí-
gens del coneixement: la fam (1912), Origen de les representacions de l’espai
tàctil (1913), La base trófica de la inteligencia (1918) i Filosofia crítica (1918).

La literatura secundària és escassa. Les referències que trobem a
Turró en les històries generals de la filosofia espanyola (J. L. Abellán,
A. Guy) són breus resums, entre anecdòtics i confusos. Existeixen
tres articles ja antics, però encara prou útils: J. TUSQUETS, «L’obra filo-



43

sòfica de R. Turró», dins Criterion, 1926; J. SERRA HUNTER, «Caracte-
rístiques fonamentals de la Filosofia d’en Turró», introducció a El
mètode objectiu, Barcelona: 1927, i A. ARÓSTEGUI, «La filosofía crítica
de R. Turró», dins Revista de Filosofia, Madrid: 1950. Més recent és la
publicació de J. SEMPERE, Ideari de R. Turró (introducció, antologia i
cronologia), Barcelona: Edicions 62, 1965.

Biografia bàsica

1854 Neix a Malgrat.
1869 Acabat el batxillerat a Girona, ingressa en la Facultat de Medicina de

Barcelona; Letamendi n’és professor. Poc després s’allista a una par-
tida de liberals (II guerra carlina).

1871 Reprèn els estudis de Medicina, l’abandona quan només li mancava
aprovar Medicina Legal. Es matricula a la Facultat de Filosofia i
Lletres, on es llicenciarà.

1875 Es trasllada a Madrid, on exerceix de periodista polític, però sense
abandonar el seu interès per la medicina i la biologia.

1879 Publica a la revista El Siglo Médico unes Cartas a Letamendi, en què
critica les posicions del seu antic professor.

1880 A partir d’uns articles previs, publica El mecanismo de la circulación arte-
rial: les seves intuïcions seran valorades per l’escola mèdica francesa,
i serà traduït al francès tres anys més tard.

1884 Retorn a Barcelona: s’incorpora com a ajudant de laboratori a la
càtedra de patologia del Dr. Jaume Pi i Sunyer. Per exigències pro-
fessionals, es llicencia ràpidament com a veterinari per la Universitat
de Santiago.

1887 Ingressa al Laboratori Microbiòlogic Municipal que dirigia el Dr.
Jaume Ferran: inici dels seus estudis sobre bacteriologia i immunolo-
gia, que s’aniran publicant en diversos articles.

1894 Membre de l’Acadèmia de Medicina de Barcelona.
1897 Encarregat dels cursos de bacteriologia de l’Acadèmia de Medicina.
1906 Director del Laboratori Microbiològic Municipal.
1911 Membre de l’Institut d’Estudis Catalans. Creixent interès per les qües-

tions filosòfiques de tipus metodològic i epistemològic.
1912 Publica l’original català d’un dels seus textos filosòfics cabdals: Els

orígens del coneixement: la fam. Membre fundador de la Societat Catala-
na de Biologia.

1913 Publica l’article Origen de les representacions de l’espai tàctil, que amplia
punts del llibre de 1912.

1916 Reuneix els resultats de les seves recerques mèdiques al llibre Els
ferments defensius en la immunitat natural i adquirida. Publica en francès La



44

méthode objective sobre la relació entre psicologia i fisiologia. Discurs
inaugural del Congrés Espanyol de Veterinària celebrat a Barcelona.

1918 Publica a Madrid La base trófica de la inteligencia  _curs dictat a la Resi-
dència d’Estudiants l’any anterior_, i a Barcelona Filosofia crítica  _curs
donat a la Societat Catalana de Filosofia l’any anterior.

1920 És nomenat president de la Societat Catalana de Biologia, càrrec que
ocuparà fins al 1924.

1922 Rep l’homenatge de la Societat Catalana de Biologia en un impor-
tant acte institucional al Palau de la Generalitat.

1923 Creació de la Societat Catalana de Filosofia, de la qual n’és promo-
tor i membre delegat de l’IEC en la seva primera Junta Directiva.

1925 Contràriament a un acord anterior, l’Ajuntament el jubila de la direc-
ció del Laboratori Microbiològic. Publica a la Revista de Catalunya
uns Diàlegs sobre coses d’art i de ciència. Publica a Madrid La disciplina
mental  _discurs inaugural del IX Congrés de l’Associació Espanyola
per al Progrés de les Ciències, Salamanca, 1924.

1926 Mor.


