IoNAsT CAsANOVAS 1T FREDERIC CLASCAR

HISTORIOGRAFIA I RECUPERACIO DEL PENSAMENT
DEL SET-CENTS I EL VUIT-CENTS

MIQUEL BATLLORI

Voldria comengar amb una petita an¢cdota sobre la questié de si
existeix o no una filosofia catalana. Essent professor de la Universi-
tat de Harvard Juan Marichal, I'editor i estudios de la vida i de 'obra
politica de Manuel Azafia, un col lega america li pregunta quina ma-
teria hi ensenyava. En contestar-li ell que Historia del pensament
llatinoamerica, el col lega li replica: «Pero, és que n’hi ha?» A Nord-
america, alguns no en sabien absolutament res. Un desconeixement
que probablement s’estén a la filosofia catalana.

Puix que ens trobem en una institucié patrocinada pel nom de
Miquel Coll i Alentorn, voldria recordar-ne dues coses: la seva espe-
ranga en el reconeixement del fet politic catala, i un cas que conside-
ro molt important: quan Jordi Rubié exercia la presidéncia de 'Institut
d’Estudis Catalans, a 'entorn del 1970, accepta que es reunis a Bar-
celona, a la seu de I'Institut, el Bureau del Comité Internacional de
Ciencies Historiques. El president era el sovietic Joukov, a qui, des-
prés, succef un professor alemany molt peculiar, Karl Dietrich Erd-
mann, un contemporanista, gran amic personal d’Adenauer. En el
sopar de comiat, Erdmann i Miquel Coll i Alentorn seien 'un al cos-
tat de Dlaltre i, naturalment, van parlar d’historiografia de Catalunya.
Quan, al cap de pocs dies, Erdmann i jo ens trobarem a Madrid, ell va
comentar amb els periodistes que només llavors havia compres la
diferéncia existent entre el pensament historiografic de Catalunya 1 el
de la resta d’Espanya: fins haver sostingut aquella conversa amb Mi-
quel Coll i Alentorn.

Pel que fa a Frederic Clascar i a Ignasi Casanovas, no pretenc pas
de comparar-los entre ells, puix no es tracta de cap biografia paral lela
a la manera de Plutarc. Més aviat anirem considerant les coinciden-
cies, semblances i diferencies entre dos personatges forca distints en
moltes coses, pero amb alguns paral lelismes. Comengaré, doncs, expli-

63



cant una breu historia paral lela, a fi d’anar veient el pensament —en
part coincident i en part divergent— de 'un i de I’altre.

Casanovas 1 Clascar es porten, només, un any de diferencia. El
primer havia nascut tocant a Manresa, a Santpedor, el 1872; el segon,
en la terra de frontissa que és Santa Coloma de Farners, entre les
diocesis de Girona i Barcelona.

Jo crec que, de bell antuvi, la difereéncia radical que hi ha entre 'un
i I'altre és que Clascar és el representant d’un cert se/f made man, és a
dir, d’'un home que es fa a si mateix, mentre que Casanovas tenia uns
estudis més complets 1 reconeguts: ultra una llarga formacié en lle-
tres classiques, els doctorats eclesiastics en filosofia i teologia; men-
tre que Clascar només era llicenciat en dret canonic, el seu unic titol
oficial. Després, s’embranca en un seguit d’estudis de tipus historic,
de pensament, de sociologia, de pietat popular, de llengiies orientals,
traduccions de la Biblia... Com que és un home que s’ha anat fent a si
mateix, resulta molt complex. Si hagués assolit una visi6 1 una forma-
ci6 netament universitaria, o parauniversitaria, hauria estat més as-
sequible, el podriem aferrar millor. Clascar té tants vessants, que és
molt dificil d’esbrinar quin n’és el més important. Resulta, doncs,
dificultés parlar de mossen Clascar.

Amb el pare Casanovas tenien algunes coincideéncies forca clares,
com, per exemple, I'interes d’ambdos per Balmes. Pero, com veurem,
aquestes mateixes coincidéncies sovint els confrontaven. Per posar-
ne un exemple, a I'inici del segle, el dia 9 de juliol, mossén Clascar va
fer el discurs commemoratiu del naixement de Balmes, mostrant un
Balmes que només abastava el Balmes de la ciutat de Vic. Aleshores,
el pare Casanovas, que segurament devia considerar que Clascar ha-
via entrat en un terreny de la seva competencia, quan va fer el dis-
curs, uns anys després del de Clascar, en una nota a peu de la segona
pagina es declarava enterament en desacord amb mossen Clascar,
puix aquest només havia explicat la filosofia de Balmes des de Vic.

Malgrat que en el seu discurs quasi venia a dir el mateix sobre la
filosofia de Balmes, Casanovas, que estava preparant la seva gran
biografia, s’havia adonat més pregonament del que significava Bal-
mes, no només a Vic, a Barcelona i a Catalunya, sind també en la
politica espanyola i en la filosofia cristiana del temps, en tots els terri-
toris del pensament occidental. Per tant, Clascar i Casanovas en el
fons coincidien, pero havien de «dir-se» que no estaven d’acord, pet-
que tenien, potser, massa punts de referéncia plegats com per no ha-
ver de remarcar allo que els separava.

Aix0 d’una banda. De T’altra, hi ha una qliestié que és molt dificil
d’esbrinar: per que, sobre mossen Clascar, no existeix cap estudi bio-
grafic ben fet. Tinguem en compte que la seva necrologica no apareix
en els Anuaris de I'Institut d’Estudis Catalans, tot i ésser-ne un dels
socis fundadors. L'Institut es va fundar, teoricament, I’any 1907, pero

64



no va ser fins 'any 1911 que es van crear les tres seccions de I'Institut,
amb set membres cada una, 1 és curiés que mossen Clascar entra pre-
cisament en la Secci6 Filologica. Quan ell mori, el 1919, un any des-
prés de la seva edici6é de la Historia de la filosofia a Catalunya en el segle
XWV1II, estranyament I'Institut d’Estudis Catalans no en publica cap
necrologica, com feia amb tots els seus membres 1 amb altres perso-
nes que havien fet cultura catalana. M’imagino que aquell silenci es
deu al fet que ell va morir 'any en qué estaven preparant aquell tofut
volum, retardat de 1915 a 1920, i potser en aquells moments ninga
no se’n va adonar.

Com per a molta gent d’aquella ¢poca, hem d’acudir sempre al que
ells han dit de si mateixos a 'Enciclopedia Espasa, cosa que, en part,
és una sort. Quan es tracta de biografies o d’estudis biografics de
persones que van viure al final del segle xix als inicis del xx, Espasa
esdevé una font biografica fiable, puix els redactors els solien passar
un qiiestionari que ells mateixos contestaven. En el cas de mossen
Clascar, tenim, a més, un avantatge: un apendix, en el volum tercer,
suplementari, que ens resulta forga més important que no pas l’article
que el mateix Clascar va ajudar, sens dubte, a elaborar. Es molt dificil
de saber qui va fer aquell complement. Sospito que devia ser, o el seu
gran amic 1 col laborador mossen Llufs Carreras, o bé Josep Tarré,
també col 1laborador de Frederic Clascar.

Un bon amic de Clascar —gran amic, sobretot, del col 1aborador i
després membre de I'Institut, Lluis Nicolau d Olwer— el poeta 1 bi-
bliotecari de Mallorca M1quel Ferra, parlant de mossen Clascar em
deia: «Ell sempre ens donava una soluci6 als nostres problemes reli-
glosos, que ens deixava tranquilsy.

Dintre del mén eclesiastic —eclesial, en terminologia moderna—,
Clascar va avancar una mica la frontera, una frontera forca defensiva
a tot Espanya. En la seva publicaci6é dels dos primers volums de la
Societat Catalana de la Biblia, I.a Géness, va ser molt exigent en les
formes expressives més etlmologlques Amb L’Exode, hi va haver molta
gent que va protestar contra aquesta actitud, que titllaven de filomo-
dernista. Clascar va ser acusat de quasi-modernista, no sabem per
qui, 1 potser ell tampoc no ho sabia, perque, en les estructures ecle-
stastiques, contra tot dret huma i racional, les censures eren sempre
anonimes. I es veu que la critica fou molt seriosa i molt dura, puix ell
mateix va haver de defensar-se’n. Fins i tot, ell mateix va publicar un
petit volum, en edicié privada (que, val a dir-ho, només ’he pogut
localitzar a la Biblioteca del Seminari en la Facultat de Teologia de
Catalunya), que és una autodefensa de totes les acusacions que al-
guns censors antimodernistes havien fet contra els seus llibres.

Si Clascar, tot 1 no caure de ple en el modernisme, n’acceptava
bona part de les seves posicions critiques, el pare Casanovas, en les
seves Conferencies apologetiques (que son, de fet, un tractat de teodicea),

65



sempre posa una mica de fre a la recerca 1 a la investigacié sobre la
Biblia i la historia de 'Església primitiva.

La posici6 de Clascar era una mica paral lela a la de monsenyor
Duchesne, a Roma, sobre la historia de P'origen del cristianisme, el
primer volum de la qual va ser condemnat a I'Index de llibres prohl—
bits, malgrat que, després, I'autor el reelaborés, bo 1 acceptant algu-
nes remarques, i n’arribés a publicar el segon volum. Cal tenir en
compte que Duchesne era, en aquell moment, un gran col laborador
de 'Escola francesa de Roma, en un temps en que el laicisme repu-
blica gairebé exclofa d’aquell mon els estudiosos sacerdots.

En aquest punt, per tant, hi ha, entre Clascar i Casanovas, uns
punts de contacte que sén, també, punts de diferenciacio.

Un altre punt de contacte i de divergencia alhora és el de llurs
relacions personals amb Prat de la Riba. Aquest tenia una gran con-
fianca en el pare Casanovas, com resta palés en dos moments en els
quals Prat de la Riba acudeix a ell com a conseller religios. El primer
té lloc 'any 1906, quan es pretén endegar la Solidaritat Catalana.
Aleshores, el desig de Prat de la Riba era d’unir tots els partits catala-
nistes perque participessin en unes eleccions generals, a fi de fer no-
tar la presencia d’un catalanisme politic consistent, que anava des
dels republicans d’esquerra fins als carlins. Aquests, pero, es van di-
vidir. Llur tendéncia més integrista —representada pel sabadellenc Sarda
1 Salvany a través de la seva Revista popular— va declarar que els ca-
tolics no podien, en consciéncia, votar a favor de la Solidaritat, per-
que comprenia gent antireligiosa, 1 fins ateus. Calia, doncs, abstenir-se’n
o votar en contra.

En aquell moment, Prat de la Riba va demanar consell al pare
Casanovas. I aquest li va fer un escrit, que es conserva a 'arxiu de
mossen Antoni M. Alcover, a Mallorca, en el qual aplica, a la qliestié
politica de la Solidaritat, les teories dels teolegs medievals sobre un
tet que podia comportar dues consequéncies: una de bona i una altra
de dolenta. Quan hi havia més probabilitat que I'efecte bo superés el
dolent, moralment aquell acte podia ser realitzat, ni que tingués un
doble efecte. Li deia, doncs, que el projecte de la Solidaritat tenia un
cert risc, perd que creia que, tal com veia el panorama politic i com
pensaven els catalanistes en aquells moments, era for¢a probable que,
a la fi, s'imposarien les idees d’un catalanisme tradicional, respectuds
envers 'Església. Aleshores, els carlins es van dividir: mossen Alco-
ver va fer dos discursos, a ’Ateneu, defensant aquesta postura dels
catolics respecte a la Solidaritat Catalana. El text del pare Casano-
vas, segons el testimoniatge oral de Francesc de Borja Moll, féu ex-
clamar a Prat de la Riba: «Aixo ho hem de publicarl» I Casanovas
contesta: «Es una qliestié politica que jo he tractat com a consultor
religiés. L’hi deixo perque voste en faci el que vulgui, pero no vull
que surti amb el meu nomy.

66



Mossen Alcover va ser cridat per Prat de la Riba, 1 mentre Casano-
vas deia gueé podien fer els catolics, mossen Alcover els indicava gue
havien de fer. Aixo depassava de molt el que havia dit el pare Casano-
vas en un estudi molt detallat, que es divulga amb gran exit a ’Ateneu
de Barcelona, i que després mossen Alcover va publicar com a seu en
un fullet6 a part, amb el titol: «Que han de votar, els catolics, davant
la Solidaritat Catalana?». I’edicié va donar vuit-centes pessetes de
beneficis, que, en aquell temps, era una quantitat considerable. Amb
aquests diners, Prat de la Riba, que havia patrocinat aquesta edicio,
regala dues maquines d’escriure, una a mossen Alcover i altra al
pare Casanovas. Mossén Alcover comentava al seu deixeble Moll:
«Mireu, per un escrit que no és meu, he rebut aquesta maquinaly.
Quan vaig saber aquesta anécdota, em vaig adonar que els fulls de
I'arxiu del pare Casanovas escrits a maquina havien de ser posteriors
al 1907.

Sembla, doncs, clar que ja llavors Prat de la Riba tenia més con-
fianca en els parers d’Ignasi Casanovas que no pas en els de mossen
Clascar. Recordem que aquest posseia només el titol de llicenciat en
dret canonic. Aixo fa pensar que el seu bisbe, Morgades —o potser
I'anterior i tot—, pensava en ell perque esdevingués un home de curia,
de govern; aspectes, aquests, que tenen molt a veure amb el dret
canonic. En canvi, el pare Casanovas, com ho acabem de dir, era
doctor en filosofia i teologia, materies que va estudiar amb molta
profunditat. Encara he pogut concixer algun seu company de curs
que assegurava que era un home extraordinariament intel ligent 1 agut;
quan hi havia alguna disputa publica de filosofia o de teologia, la
penetracio 1 'agudesa excepcionals del pare Casanovas el deixaven
meravellat.

Pero hi va haver, encara, un altre moment important en que Prat
de la Riba va mostrar més confianca en el pare Casanovas que en
mossen Clascar. Es tracta de episodi que ha estudlat]osep Benet en
cl seu llibre Maragall i la Setmana Tragica. Maragall envia successiva-
ment els seus tres articles sobre «La ciutat cremada» a la redaccié de
La Ven de Catalunya. El primer fou escrit I'l d’octubre de 1909 —el dia
que jo vaig néixer—, tot just acabades d’extingir-se les flamarades de
la Setmana Tragica, i es va publicar 'endema. Prat de la Riba, direc-
tor de Lz I'en, temia com reaccionarien els lectors enfront de certes
actituds diguem-ne «ultrademocratiques» de Maragall (sobretot pel
que fa al primer i a I'dltim article). Per aixo, va demanar-ne al pare
Casanovas un parer privat. El text es troba a 'arxiu Maragall, 1 és el
que ha fet coneixer Josep Benet en el seu llibre. Alla es veu que Casa-
novas va suggetir, només, algunes petites esmenes, i no va voler,
com alguns haurien des1t]at, suprimir aquell final tan abrandat dema-
nant que ’Església no tanqués les portes dels temples assaltats i cre-
mats per un poble més sofrent que dolent.

67



Jo mateix vaig ordenar, el 1940, I'arxiu del pare Casanovas, i em fa
Iefecte que, quan es va comengar a parlar, ja any 1930, que els
jesuites potser serien suprimits 1 dissolts pel govern, ell va conservar
només els seus papers i efectes més importants per a traslladar-los
des de la seva residéncia del carrer Lluria al seu despatx de la Biblio-
teca Balmes: per exemple, la correspondencia amb Torras 1 Bages,
Ruyra, Maragall i amb altres grans escriptors. En canvi, no hi ha ni
una sola carta a Clascar. Pel que sembla, doncs, malgrat que no tin-
guessin relacions tibants, llur tracte tampoc no fou assidu. Tanmateix
apareixen en tots dos algunes linies paral leles.

Es tracta de nombrosos paral lelismes, amb una sola diferéncia: la
questié de la vida litdrgica. Ambdds comencen, gairebé al mateix
temps, a publicar en catala petits opuscles de pietat popular. Mossen
Clascar ho fa molt abans, perque el pare Casanovas no ve destinat
definitivament a Barcelona fins a 'any 1904, quan va acabar tots els
seus estudis. Llavors abans de dedicar-se a la predicacid, va demanar
un any per posar-se al dia en els seus estudis, 1 I’hi varen concedir.
Afortunadament tenim molts apunts del pare Casanovas d’aquell any,
que ens indiquen que es tracta de I'etapa de més plenitud per a la
seva autoformacio: es dedica a llegir les més importants histories de
Catalunya, la historia del dret catala, els treballs sobre la guerra dels
segadors 1 sobre la guerra de successio. I en feia extrets. Va ser el
moment en que ell es va, per dir-ho aixi, recatalanitzar. No és que mai
hagués perdut la seva catalanitat, com ho demostra un escrit autobio-
grafic on confessa que ell havia estat sempre molt vinculat a la seva
catalanitat, i que durant tot el temps que no havia tingut ocasi6é de
dedicar-s’hi, sempre s’havia mantingut molt fidel al catala com a llen-
gua intima, com a llengua de la pregaria. Es tracta d’un escrit auto-
biografic molt interessant i important, de tipus bonaventuria, que titula
Itinerarinm mentis et cordis ad Denm.

El pare Casanovas es va formar en la linia suarista propia de les
facultats de Filosofia i de Teologia on va estudiar. Aixo el distanciava
forca de Torras i Bages, el qual tenia, encara, aquella idea que el to-
misme pur era el remei per a tot. De fet, enfront del tomisme, ni
Clascar ni Casanovas no hi van sentir cap entusiasme, tot i éssser els
anys en que Lleé XIII establia el pensament de sant Tomas d’Aquino
com la base de tot el pensament cristia. Cap dels dos no fou netament
tomista. Respectaven sant Tomas, pero, mentre, Clascar, per la seva
banda, fa uns estudis que resten al marge de tota filosofia i teologia
purament doctrinals, el pare Casanovas es forma en un ambient de
tipus suarista, no gaire interessat pel tomisme pur.

Tinguem present que, al final del segle x1x i al comengament del
XX, tant els jesuites espanyols com els jesuites alemanys qlestiona-
ven si allo que 'orde practicava i ensenyava, en privat i en public, era
o no una explicacié valida del tomisme.

68



Aixi, doncs, ni Casanovas ni Clascar no donen gaire importancia a
I'element tomista, aspecte tan basic, en canvi, per a Torras i Bages, 1
que després recolliran els caputxins, quan crearan, als anys 20, la re-
vista franciscana tomista Criterion. Es curidés que el pare Miquel
d’Esplugues, el seu primer director, en el proleg de la revista s’excusi
sobre que ells, de tradici6 franciscana, facin una revista que es decla-
ra quasi dogmaticament tomista. Crec que, tant Clascar com Casano-
vas, tenien rad, perque encara ara no puc entendre com, al segle xx,
es podia prendre seriosament de ser tomistes o suaristes, malgrat que
pensi que sovint una filosofia cristiana haura d’acudir sobretot a sant
Tomas i potser també a Suarez.

Aquesta posicid, en certa manera agnostica, entre suarisme i to-
misme, per part de 'un i de 'altre, té a veure amb el fet que ambdos
arriben a I'any 1915, en que a Roma les coses canvien a causa de la
moderaci6é de Benet XV envers tots els vertaders pensadors cristians
que havien estat acusats de modernistes en temps de Pius X. Per aixo
quan, ja en temps de Pius XII, es va pensar seriosament en la beatifica-
cio, 1 posterior canonitzacio, del papa Pius X, oficialment es va dir
que aquesta decisio deixava en plena llibertat els historiadors pos-
teriors de judicar les seves actituds negatives envers alguns cor-
rents no tomistes de filosofia i teologia, que prevalien aquell temps
entre els catolics.

El qui ara us parla té prou coneixements directes d’aquesta reac-
ci6 de Benet XV. El papa va actuar llavors d’'una manera molt decidi-
da. Una de les primeres decisions del nou pontifex fou demanar la
llista de tots els qui I’havien acusat d’heretge modernista al Sant Ofi-
ci quan era cardenal arquebisbe de Bolonya, i els féu marxar de Roma.
Entre ells, un dels caps més intransigents del tomisme pur, el jesuita
pare Mattiusi que fou enviat al nord d’Italia, al Friuli, amb la prohibi-
ci6 de tornar a Roma. En canvi, el futur cardenal pare Paolo Dezza,
que havia estudiat filosofia a Sarria, on els jesuites eren suaristes, va
retornar a Italia, on tothom era tomista, i se’n va anar a estudiar el
tomisme pur precisament amb el pare Mattiusi. Francament, no he
compres mai com, en ple segle xx, hom podia plantejar-se seriosa-
ment d’ésser pur tomista, o seriosament suatista —dues escoles esco-
lastiques només divergents en algunes questions que, en el fons, eren,
no ja medievals, siné postmedievals, d’'una reviscolada escolastica
del segle xvI.

Com deiem, doncs, el tomisme de Torras i Bages, tan caracteristic,
no apareix ni en Clascar ni en Casanovas. Ambdos resten com sepa-
rats d’aquesta vinculacié —i aixo, en I'ambient eclesiastic de llavors,
cal remarcar-ho com una qualitat positiva d’ambdos.

Al marge de les especulacions filosofiques, les edicions religioses
de Clascar son forga paral leles a les que mossen Serra 1 Bux6 i el pare
Ignasi Casanovas feien des del Foment de Pietat Catalana. Les Floretes

69



de Maig de Clascar son pariones al Libre de la primera comunié del Fo-
ment, un text que va assolir nombroses edicions. Es cert que els es-
crits rehglosos i els filosofics no s’han de confondre. Pero una
confrontacié entre Clascar i Casanovas, ambdds sacerdots, ens obli-
ga a abragar-los tots ensems, afegint-hi també, almenys rapidament,
la litargia i la Biblia.

El que apareix, en mossén Clascar, ja dintre de les seves obres de
pietat, és un acostament a la vida litdrgica. En 1"altim Anuari de
I'Institut d’Estudis Catalans on surt el nom de mossen Clascar com a
membre fundador de I'Institut, se’n citen, com a especialitats, la
Biblia i la liturgia, malgrat que només tingués el titol de dret cano-
nic. Al mateix temps, escriu un Evangeliari glossat. Aquesta tradi-
ci6 de traduir i explicar els evangelis de la missa provenia ja de I'edat
mitjana, pero assolf un més gran esplet en el moment de la Contrare-
forma, a finals del segle xvi. Clascar publica un evangeliari per als
fidels 1 un altre més especial per a les dominiques de Barcelona, de les
quals era capella.

I’any 1915 és forca important per a tots dos, perque participen
conjuntament en el Primer Congrés litargic de Montserrat. També
s’hi troben Llufs Carreras, i els germans Josep i Joan Tarrés, ambdos
bons amics del qui ara us parla. Tots ells col 1laboren en aquell primer
congrés de vida liturgica; ja aleshores s’havien adonat que la pietat
no podia limitar-se als mesos de maig 1 de juny, a les novenes tradi-
cionals, etc. Aixo calia conservar-ho, pero arrelant-se més profunda-
ment en la liturgia. En aquest punt, crec que hi va haver una influencia,
potser de Clascar, pero certament de mossen Eudald Serra, sobre el
pare Casanovas.

Un altre punt central en el qual ambdés, Casanovas i Clascar, es-
tan d’acord, és la questi6é de I'ds immediat de la Biblia pel poble. Pero
no pas en el tema de I’hagiografia, perque mossen Clascar només té
una petita biografia fantastica de Sant Jordi (un sant que va existir,
pero la llegenda del qual és totalment ficticia). En canvi, van coinci-
dir en linteres per la Sagrada Escriptura, promogut pels monjos de
Montserrat.

Abans de la Guerra Civil, existeixen a Catalunya tres tipus de Bi-
blies. En primer lloc, una d’essencialment cientifica: la iniciada pel
benedicti de Montserrat, pare Ubach. En residir autor a Terra Santa
ia Egipte, pogué fer un treball de camp de caire arqueologic i lingiifs-
tic. Hs la Biblia catalana més cientifica de totes.

Després, la Biblia popular, amb un catala correcte i entenedor, no
literari, que segueix el text de la Vulgata, tot i que els traductors
—col 1aboradors del Foment de Pietat Catalana— també tenen present
el text original hebreu i grec, que coneixen bé. 1, si feien la traduccio
de la Vulgata, era precisament perque no se separés massa la litdrgia
de la vida espiritual dels fidels.

70



I, en tercer lloc, una Biblia de caracter essencialment literari.
Es la que va endegar la Fundacié Biblica Catalana, patrocinada
per Francesc Cambo, poc temps després de crear la Fundaci6 Ber-
nat Metge.

Des de les primeres publicacions de I'Institut d’Estudis Catalans,
apareix, com a llibre en preparacié La Génesi, traduit per Frederic
Clascar. La Genesi, perque en grec ¢és femeni, va trigar molt a sortir.
Els anys 19151 1916 es publiquen La Genesi i I.’Exode, amb el subti-
tol: «traduits de I'original hebraic». Desconec on mossén Clascar va
aprendre I’hebreu per a poder-lo traduir directament. Fis possible que
al Seminari de Barcelona, on ell va fer els seus estudis fonamentals, o
ja abans al Seminari de Vic. Fora un cas paral lel al de Carles Riba,
que amb qualque ajuda podia traduir ’hebreu biblic només amb el
curs que el doctor Barjau ensenyava a la Universitat. Pero, ultra aquests
aspectes més estrictament religiosos, hi ha dues disciplines filosofi-
ques que aci ens interessen particularment: Pestetica 1 la sociologia.
Del pare Casanovas sempre s’ha dit que era com una mena d’ombra
—més aviat de projeccié—, a Barcelona, del doctor Torras i Bages. Ho
diu Josep Maria de Sagarra en les seves esplendides Mewories, 1 Mi-
quel Querol 1 Gavalda ho repeteix en el seu llibre sobre I'estetica
catalana contemporania. Crec que aquesta visié no és del tot correc-
ta. El bisbe 1 el jesuita quasi només coincideixen en llur visié de la
cultura catalana dintre el marc del cristianisme, i en un caire estétic:
d’entre els dos aspectes esmentats per Nietzsche, el classicisme dio-
nisfac i el classicisme apol 1ini, Torras i Casanovas s’identificaven amb
la posici6é apol linia, tot considerant infraestetica la posicié del tipus
dionisfac, no sols des del punt de vista moral, sind també des del punt
de vista estetic. Era, sens dubte, l'arrel religiosa de I'un i de Daltre
que hi surava.

Pero, en canvi, hi ha una gran diferencia entre ells: Torras 1 Bages
practicament desconeix la Poética d’Aristotil, que és la base de
estetica classica, medieval i postmedieval, i, en canvi, dona molta
més importancia a Plato. Es molt compren51ble que un home que es
féu, també, a si mateix (I"anica carrera que va acabar havia estat la de
dret, i no la de filosofia i lletres, puix la revolucié de 1868 li imped{
d’enllestir-ne els estudis) conrei una estetica platonica. En canvi, Ig-
nasi Casanovas, com que s’educa en una poctica i una retorica d’encuny
aristotelic, disposa d’una estetica molt caracteristica: un aristotelis-
me que s’empelta, per mitja dels joves de ’Academia Catalanista de
la Congregaci6, amb el noucentisme dels deixebles i continuadors
d’Eugeni d’Ors. Precisament a la revista Emporion, que dirigien aquests
joves, publica una presentacié de la Poetica d’Aristotil 1 una primera
traducci6 en catala. Aquells joves eren, entre molts altres, Josep Car-
ner (president durant sis anys seguits d’aquella académia), Bofill 1
Mates (secretari), Lopez-Pico, Jordi Rubid, etc.

71



Pel que fa a Clascar, no podem dir quina era la seva estctica, per-
que directament no va tractar aquest tema, sind a base de 'estetica
de la litargia: per tant, d’'una manera forc¢a indirecta —acostament molt
proper al d’alguns cristians filomodernistes, sobretot a Italia. En
canvi, tant Clascar com Casanovas van tenir un gran interes per la
soclologla, i precisament en relacié amb la Solidaritat Catalana i la
Setmana Tragica.

La Solidaritat és una fita molt important per a la historia de Cata-
lunya, que va lligar Clascar i el pare Casanovas d’una manera forga
remarcable. Ja he esmentat el caire diguem-ne teologicomoral de la
intervencié de Casanovas prop de Prat de la Riba I'any 1905. Pero és
curiés que la Solidaritat dona, també, peu a un interessant escrit de
Clascar. L’any 1907, les eleccions generals a Corts les va guanyar la
Solidaritat, i, en canvi, I'any segtient la coalicié va perdre en les elec-
cions municipals a Barcelona. Aquest fet, promou una conferéncia
de Clascar de tipus pedagégic (curiosament, una de les poques vega-
des en que Clascar s’acosta a la pedagogia), titulada De la majoria
social de Barcelona en relacid a la majoria politica.

Encara que els republicans van assolir la majoria a Barcelona, ell
diu: «Els republicans que votaven no pensaven tots com els republi-
cans que dintre del consistori van aprovar unes disposicions sobre les
escoles a favor de 'escola laica». I fa una glossa de la base cinquena
del reglament; de fet, tot el llibre n’és una glossa. Recordem, abans de
llegir-la, que, en el régim municipal de la monarquia liberal, les esco-
les depemen dels ajuntaments, dels quals rebien una petita subven-
ci6. Aixo ve de la llei de Romanones, la primera en que¢ Estat va
intervenir en I'ensenyament public. Recordo que, un dia, Américo
Castro em va dir: «Es que la gent no sap, a Espanya, quan va co-
mengar 'ensenyament public. Els més favorables el situen després
de les guerres napoleoniques. Voste ho sapr» 1 li vaig respondre: «Si,
crec que va ser amb la llei de Romanonesy». I va exclamar: «Doni’'m la
ma, perque és 'anic que ho ha encertat; la gent aixo no ho sap».

En aquell moment, doncs, 'organitzacié de les escoles estava a
mans dels ajuntaments; de les de Barcelona, mosseén Clascar, escrivia:

«lLa enseflanza en estas escuelas municipales serd “wenfra” en mate-
ria religiosa, sin contener afirmaciones ni negociaciones ofensivas
para los sentimientos de los creyentes. (Aqui la religié simplement
¢és un sentiment i res més). Un dia cada semana, por la tarde, se
dedicara exclusivamente a ensefar la religién catolica a los nifios
que voluntariamente asistan a la escuela aquella tarde. Esta ense-
fianza se distribuira entre el personal de maestros de todas las es-
cuelas, no pudiendo obligar contra su propia conciencia alos que
se consideren relevados de este servicion.

Actualment aixo ens semblaria perfectament bé.

72



Llavors, en canvi, mossen Clascar distingia entre la «majoria so-
cial» 1 la «majoria politica». El seu raonament és el segiient: els repu-
blicans, que, com a minim, sén generalment agnostics i volen una
escola neutral, tenen una majoria politica dins del consistori; tanma-
teix, llurs electors no tenen la mateixa mentalitat. Per tant, cal distin-
gir entre aquella majoria politica 1la majoria social del poble de Barcelona,
que no pensa com els seus representants. El mateix s’esdevingué quan
el 1931 va venir la republica i imposa el laicisme. La dreta, tant la del
centre d’Espanya com la de la periferia, tenia sempre aquest pensa-
ment: «lLes mesures que prenen les esquerres passaran, perque la gent
és molt catolica». Ho deien seriosament, i s’ho creien. Tot aquest
llibre de Clascar, per tant, va en aquesta direccio.

S’ha dit que Testil de Clascar és molt barroc, a diferencia del del
pare Casanovas, que traspua una formaci6 classica molt profunda,
sense gaire resso d’allo que en deien retorica de seminari. En canvi,
Clascar, partint d’una retorica de seminari, 'empelta d’un aspecte del
noucentisme. Aquest cerca les paraules exquisides, no pas les arcai-
ques, com feien els autors de la Renaixenga, sin6 que crea o fa us de
neologismes, llatinismes o hel lenismes. Aquest és el seu estil, tant
quan escriu en catala com quan ho fa en castella (més en catala, evi-
dentment, perque en castella t¢é molt poques coses publicades).
Iexquisidesa, pero, de vegades I'acosta als arcaismes 1 dialectalis-
mes. Diu, per exemple: «Nosaltres som viscut durant molt temps...».
La locuci6 som viscut és un resso malgirbat de formes dialectals de les
Illes Balears i d’algunes comarques de Catalunya. Hauria d’haver dit
som viscuts o hem viseut. Personalment, pero, entre aquestes falses ex-
quisideses —1 erronies— de Clascar i el neopitarrisme actual, evident-
ment em quedo amb mossen Clascar. N’exposarem algun fragment:

«Nosaltres som viscut, durant molt temps, al cor d’un dels subur-
bis més manejats per la predicacié antisocial 1 anticristiana, i hem
pogut obsevar que, en la majoria d’aquelles pobres animes, més
que ateisme, hi ha un descuit practic de la religi6, provinent, tant
de la mala llavor sembrada, com de la miseria i de la manca de
conreadors de esperit religiés, que portaven ben sa i cordat del
seu poble abans de baixar a Barcelonay.

Aqui resta ben palesa la idea que el poble, encara que voti republi-
ca 1 no vagi a missa, en el fons és més religiés que no pensem. Es
tracta d’una visi6 tipica de Torras i Bages. I conclou amb un epifone-
ma caracteristic de Clascar, pel que fa a la vida social, que coincideix
amb allo que hem apuntat de Maragall: el poble és «dolent», pero en
el sentit que «pateix molt». Aquest resso de la influencia de Maragall
¢és més pales en mossen Clascar que en el pare Casanovas:

«Repetim que encara esperem de la ponencia municipal que, més
acordada amb la realitat, ajustara la base cinquena al sentit intim

73



del nostre poble. Si no és aixi, Barcelona es fara sentir ben fort a
les seves orelles lo que tantes vegades hem dit i redit en aquesta
conferencia, que la majoria republicana és una minoria social, he
dit. El projecte s’és aprovat. A les forces socials de Barcelona toca
demostrar que, si s6n avui una minoria politica, sén una majoria
social que té dret i deber de ser escoltada i representada. .Ad maio-
rem Dei glorian».

Aixi doncs, una posicié ben tradicional de tota la dreta espanyola.

Clascar 1 Casanovas coincideixen en un mateix interes per la filo-
sofia catalana del segle xvii, que els provenia, en part, de Torras i
Bages i1 també d’altres filosofs catalans, el pensament dels quals ara
s’ha escatit molt millor: no és tan clar que Marti d’Eixala pertanyi a
I'escola escocesa com de fet pertany Llorens 1 Barba.

Pero, abans de tractar aquest punt on coincideixen els interessos
de Clascar, primer, i de Casanovas, després, voldria remarcar altres
aspectes coincidents, no tan sols pel que fa a I'apostolat, sin6 també
a les publicacions.

Hem parlat ja del cas de la Biblia. En la Biblia del Foment de
Pietat, de mossen Serra i del pare Casanovas, hom percep que, més
que l'interes cientific, llur proposit és de tipus apostolic 1 de formaciéd
religiosa. En Clascar, apareixen també aquests dos aspectes; pero el
que els diferenciava era, potser, el fet que Clascar, a la vegada que era
escriptor 1 membre de I'Institut d’Estudis Catalans, formava part de
I'equip sacerdotal de diferents parroquies i, per tant, vivia la pastoral
més que no pas els altres dos.

Casanovas, per la seva banda, des del primer moment que va in-
tervenir en el Foment de Pietat Catalana, a partir de I'any 1915, difo-
nia unes edicions de centenars de milers d’exemplars dels Evangelis i
dels Fets dels Apostols, que es venien a una pesseta. El mateix pare
Massot, que tan bé ha estudiat la historia religiosa del segle xx a Ca-
talunya 1 a Mallorca, va quedar esborronat dels milers i milers de 1li-
bres catalans que el Foment arribava a publicar.

Es aquesta una dada significativa, que posa en evideéncia
I'equivocacié de la Santa Seu de perseguir una llengua catalana que,
en aquells moments, era la parla quasi obligada del poble. Hi ha una
diferéencia molt gran entre la situaci6 de la cultura religiosa en catala
devers 1915, de la cultura del temps del pare Claret, quan potser es
podria acceptar allo que deia el missioner popular jesuita pare Mach,
que «el poble catala se salva en castella 1 es condemna en catalax.

Pel que fa, doncs, a la llengua, la diferéncia entre el temps de Cla-
ret i Mach, d’una banda, i el de Clascar i Casanovas, de I’altra, és molt
gran. S’havia creat una cultura en catala que anava des de les revistes
d’infants —E# Patufet, la capdavantera— fins a les novel les per a joves,
com les de Folch 1 Torres, el nombre d’exemplars de les quals esvera-
va els mateixos autors castellans. Recordo que, essent jo encara estu-

74



diant, I'any 1928, es va fer una exposicié del llibre catala a Madrid,
organitzada per Joan Estelrich i per Ernesto Giménez Caballero, on
es va constatar que les novel les catalanes arribaven a assolir un tirat-
ge de vint mil exemplars, quan ja era un exit, per a un escriptor de
Castella, treure’n dotze mil.

La diferéncia més essencial entre Clascar 1 Casanovas era que el
primer es dedicava més directament a un apostolat diguem-ne popu-
lar, 1 el segon considerava I’heréncia vuitcentista de 'apologetica com
una disciplina filosofica important. Encara a comencaments del se-
gle, el primer gran diccionari frances de teologia es titula Dictionnaire
apologétique de la foi catholigne. No es tractava de cap diccionari teolo-
gic, sin6 d’un diccionari apologetic, destinat a defensar la fe catolica con-
tra els filosofs que la impugnaven. Aquell corrent venia, sobretot, dels
apologistes francesos del segle XIx, i procedia, també, d’'un grup alemany
d’apologistes, més reduit, pero tant o més prestigios que el frances.

Ignasi Casanovas va deixar, en les seves Conferéncies apologetiques,
tot un tractat complet de teodicea, val a dir, d’allo que podem saber
de Déu exclusivament des del punt de vista filosofic. Un tema que es
discutia ja des de 'edat mitjana. A partir del Renaixement, la filosofia
comenca a dubtar 1 a diferenciar-se de 'época medieval, fins a arribar
als segles x1x 1 xx. Quasi tothom acceptava que Pexisténcia de Déu es
podia provar mitjancant raons filosofiques. Tanmateix, pel que fa al
tema de la immortalitat de 'anima, ja abans del Renaixement molts
escriptors europeus, sota la influéncia d’Averrois, propugnaven que
no es pot provar per pura filosofia, sind6 només a través de la revela-
ci6 —aspecte que cal tenir molt en compte tractant de Lo somni de
Bernat Metge.

La religio natural, del pare Ignasi Casanovas, és un text de natura
apologetica, és a dir, provenint d’una mentalitat del segle x1x aplica-
da als problemes religiosos de comencaments del xx. En concret, els
problemes que afectaven, d’'una manera molt particular, tot el mo-
dernisme teologic. L’exit d’aquestes conferéncies es palesa en
'assistencia de persones de la categoria d’un Gaudi, d’'un Maragall,
d’un Ruyra... Els maxims intel lectuals catolics d’aquell temps i feien
arribar llurs felicitacions. Casanovas en conserva algunes, en la seva
correspondencia. Maragall i repetia sempre el seu reconeixement. Li
deia: «Jo veig en voste que, darrera del pensador, hi ha un poetar,
cosa que no es veia tan clar en mossen Frederic Clascar.

Un altre punt en que ambdos coincideixen és I'interes pel dret
catala del segle xviL. Pero, en aixo, ni 'un ni Paltre no sén originals.
Ambdés depenen de Torras i Bages. Aquest li donava molta impot-
tancia. L’escola juridica catalana té en ell un fi comentarista, no des
del punt de vista historic, sin6 des del punt de vista de la interpreta-
ci6. Els seus treballs sén, encara, molt valids, malgrat no tenir aquella
forca d’'investigacié nova i critica que tenen els de Guillem M. de Broca,

75



publicats, sobretot, a I’ Anuar; de I'Institut. Broca va ser el membre
numero u de I'Institut i un gran historiador del dret en un moment en
que calia defensar amb forga el dret catala davant el govern cen-
tral, que pretenia sempre la supressié dels drets marginals del Codi
de dret civil. Es tractava, doncs, d’'una defensa de caracter historic
que tenia un valor politic de gran importancia en aquell moment.

La historia del dret medieval va portar Torras i Bages a estudiar la
figura de Finestres, i s’adona de la importancia de la seva escola juri-
dica romanista. Molts dels textos de dret roma que Finestres glossava
eren 1 son encara vigents, actualment, dins de Catalunya. Aleshores,
aixo no s’esdevenia a Valéncia, que, després de la supressié del seu
dret local privat i public, per part de Felip V, tingu¢ una cultura roma-
nista juridica del segle xvii, pero no una renaixenca juridica en el
segle xix. Tanmateix, hi havia hagut un intent de recobrar el dret pri-
vat valencia, basant-se en el fet que el Reordenamiento de Aleala, del
segle x1v, atorgava valor juridic al bon seny o sentit comu juridic. Bé
que aquell intent neoforalista fracassés davant els tribunals, conti-
nuava practicant-se en la vida juridica de molts llauradors valencians.

Aquest no era el cas de Catalunya, on una bona part del dret roma
constantinia restava encara vigent. El postconstantinia, en canvi, pre-
domina en el dret mallorqui, molt diferent pel que fa al dret hereditari
encara vigent a les illes.

De tota manera, el que Torras i Bages copsa clarament fou el fet
que el dret roma era fonamental, no només per a la historia de Cata-
lunya, siné per a la mateixa estructura social del Principat. Per aixo
ell, doctor en dret, s’interessa tant per la historia juridica catalana des
del segle xi1 al xvi, fins arribar a Josep Finestres, a qui va dedicar un
capitol sencer de La Tradicid Catalana.

Es tracta d’un capitol on es presenta un important romanista de
Cervera, que interessa, no només a Catalunya, sin6 que és considerat
com el millor romanista de tot Espanya pel maxim romanista juridic
valencia, Gregori Mayans, que el considera el seu mestre, tot i no
haver-lo vist mai. Les nostres escoles juridiques del segle xviir haurien
obtingut un reconeixement europeu si 'holandes Geert Meerman
n’hagués inclos els capdavanters dintre el seu Novus Thesanrus Iuris
Civilis, com un temps ho havia projectat.

Tant l'interes de Clascar com el de Casanovas pel segle xviit depen
de Torras i Bages. Malgrat tot, entre ells hi ha una diferencia bastant
clara: el pare Casanovas es fixa, només, en I'escola de dret de Cervera
i en els estudis literaris i filosofics cerverins, mentre mossen Clascar
no deixa de parlar de P'escola filosofica escocesa del segle xviil en
relacié amb Catalunya.

Tanmateix, voldria remarcar que una professora de la Universitat
Ramon Llull, Ia Dra. Misericordia Angles, ha aportat una nova llum a
tota aquesta tematica, amb les seves recerques historiques als arxius de

76



Glasgow i d’Edimburg. Ha descobert que els escocesos coneixien a
fons els corrents filosofics europeus del segle xvin, i ha establert que 'escola
escocesa de la Universitat de Barcelona, al final del segle x1x, se centra
no en Reid i Marti d’Eixala, siné en Hamilton i en Llorens i Batba.

La visi6 de la filosofia catalana —i valenciana— del segle xvi de
Clascar és més amplia que la de Casanovas, pero un xic confusa. El
seu llibre sobre la filosofia catalana del segle xvi té un gran interes,
pero és un garbuix d’aspectes mal lligats, dificultos de llegir. Per cert,
acabada la Guerra Civil Espanyola, va sortir un llibre sobre la historia
de la filosofia a Catalunya, on tot el que es referia al segle xvir era un
plagi absolut de Clascar. Pero I'autor, com a historiador de la filoso-
fia, havia tingut I’habilitat de presentar-ne una visi6 sintctica, que
Clascar no oferia. En aquest sentit, el pare Casanovas estava dotat
d’una estructura mental més ferma, pero de vegades es deixava en-
dur per certs apriorismes d’escola, i, a més, no establia cap compara-
ci6 entre la filosofia cerverina 1 la restant filosofia del segle xviL

Hi ha un punt cabdal que han treballat molts historiadors, tant
castellans com catalans: I’escola economica dels tractadistes de Ca-
talunya 1 Arago al segle xvi. Es tracta d’una escola totalment dife-
rent de la de Castella. Era un dels temes que estava treballant Ernest
Lluch quan fou assassinat per ETA. Un excel lent historiador de
I’economia i de les teories economiques, Felipe Ruiz Martin, bon amic
de Vicens Vives 1 col laborador en la seva gran Historia social de Espa-
fia, deia que quan hom llegeix un economista castella 1 un economista
aragones o catala, ja es veu que tenen dues mentalitats diferents. I’exili
austriacista a Viena ajuda a crear dues cultures diverses.

Casanovas coneix algunes fonts, sobretot franceses, pero no s’adona
que tota la filosofia catalana i valenciana del segle xviir esta marcada
per la filosofia ecléctica. En canvi, Clascar si que ho remarca. I té el
seu merit, en uns moments en que en el moén clerical només ressona-
va la veu de Lle6 XIII a favor del pur tomisme. En aquest punt, mos-
sen Clascar esta molt per damunt del pare Casanovas. I considero que
aquest tenia més obligacid de saber-ho. Quan va pronunciar les seves
conferencies sobre el segle xviiL, no féu cap al 1usi6 a la filosofia eclec-
tica dels jesuites de tot Europa, sobretot els de ’Alemanya del segle
xvilL Fins i tot, el titol de la Philosophia antigno nova de Mateu Ayme-
rich esta calcat en textos filosofics de jesuites alemanys. Casanovas
no va saber captar aquella influéncia a causa del seu aillament del
moén europeu, llevat el cas particular de Jaume Balmes.

Ambdés, Clascar 1 Casanovas, saben copsar el pas de la filosofia
didactica a la filosofia assagistica. En aquest punt, el personatge més
important, que tots dos remarquen, és el pare Aymerich. Un gran
entes en la filosofia espanyola del segle xvi, el pare Cefal, em mani-
festava que l'assaig filosofic, a Espanya, comenca amb les Elucubra-
tiones Philosophicae d’Aymerich, escrites en llati.

77



Pel que fa a la qliestié de I'idioma, cal tenir en compte que, en
aquest punt, els jesuites i els no jesuites alemanys feien costat als
catalans: conservaven el llati com a llengua filosofica. Aquells, per-
que no havien cedit a bescanviar-la per la llengua francesa, tot i ésser
aquesta "anica llengua de ’Académia de Ciéncies de Berlin fins a la
mort de Frederic 1II, el creador de ’Académia. Fins a mitjan segle, els
llibres més interessants que publicaven els filosofs alemanys, els es-
crivien en llatf. La primera historia important de la filosofia que es va
publicar a tot Europa, la de Jakob Brucker, fou publicada en llati, a
Leipzig, a partir de 1742. T arribem a un altre punt on Clascar i Casa-
novas s’acosten una mica. Les escasses al lusions que Clascar fa de
Ramon Llull sé6n sempre d’admiracié. També el pare Casanovas
I’'admira i 'estudia a fons (en tenim els documents de 'any de prepa-
racié per al seu magisteri intel lectual, on es veu que I’havia estudiat
profundament). Pero és sorprenent que, tot i parlar sovint de la re-
ducci6 de la historia de la filosofia publicada per Brucker, feta pel
pare Pou, mallorqui, amb el nom de Theses Bilbilitanae, aquest passi
només a grans gambades pel pensament de Ramon Llull, mentre Bruc-
ker, el considera el primer filosof modern. Aymerich, en canvi, en les
seves Elucubrationes en patla amb més entusiasme que Bartomeu Pou:
considera Ramon Llull un personatge molt original, i sap copsar aques-
tes peculiaritats dintre el mén de la filosofia medieval —tanmateix,
ben curiosament, tant Pou com, més encara, Aymerich, ambdos
neoclassicistes, donen importancia a un pensador tan barroc com ¢és
Baltasar Gracian: ambdos en distingeixen Destil, del pensament, i en
diven que té un pensament molt alt i acceptable, com per a ésser
comptat entre els grans filosofs, pero que el seu estil és excessiva-
ment pompods. Considero interessants totes dues coses, parlant de Gra-
cian. Almenys, pero, saberen captar la valua del seu aspecte filosofic.

Tractem, encara, per acabar, un darrer tema d’interes: la qlestio
de la filosofia i les ciencies, tan caracteristica del segle xviiL. La veritat
¢és que alguns filosofs, sobretot Aymerich, van comencar a donar im-
portancia a les ciencies, dins de la filosofia. La fisica filosofica tenia
una part de tipus propedéutic: la fisica com a ciencia; després es pas-
sava a la fisica com a filosofia. Es tracta d’una visi6 bastant més
propera al temps del Renaixement que al del segle xviir. El pare Casa-
novas, més que no pas mossen Clascar, copsa una evolucié: 'interes
creixent dels jesuites de Catalunya i Valéncia envers la nova fisica. A
mitjan segle xviil s’ensenyaven a Cervera tres sistemes de filosofia: el
de P’escola escotista o franciscana, el de la tomista o dominicana i el
de la suarista o jesuita, de manera que es podia triar lliurement una de
les tres. S’atribuia, doncs, un valor relatiu a les conclusions filosofi-
ques, fins a les reformes unitaries de Carles IIL

A mitjan del segle xvii, dos professors jesuites que essent estu-
diants ja havien despuntat (I'un catala, Tomas Cerda, i I'altre valen-

78



cia, Antoni Eiximeno), van estudiar fisica a Marsella amb el pare Pézé-
nat, que havia estat alumne directe, a Anglaterra, de ’escola de
Newton. De manera que la nova fisica, autenticament cientifica, fou
transmesa, des de Newton, a través de Pézénat, al Col legi de Sant
Pau de Valéncia 1 al Col legi de Betlem de Barcelona, 1 després al de
Cordelles. Aquest esdevingué un col legi de nobles, segons la moda
del temps, on es forma un estol de matematics i fisics, els quals van
crear, al mateix lloc, poc després de I'expulsi6 dels jesuites, I’Academia
de Ciencies 1 Arts. Aquesta dada resta ben documentada, i ha estat
estudiada seriosament pel doctor Josep Iglésies. De manera que I'actual
Reial Academia és, en part, una continuacié de I'ensenyament del
pare Cerda.

Un altre personatge important, estudiat bastant a fons per mossen
Clascar i no tant pel pare Casanovas, fou Tosca, el qual va influir
extraordinariament en tota I’escola filosofica de Valéncia, 1 després a
tot Espanya i a Hispanoameérica. Va ser, junt amb Aristotil i sant
Tomas, un dels tres autors basics amb que s’estudiava filosofia a Bo-
gota 1 en altres ciutats de ’America Llatina el segle de les llums.

Hem hagut de tocar, només, alguns dels molts punts de contacte o
de divergencia entre les diferents linies del pensament filosofic de
mossen Frederic Clascar i del pare Ignasi Casanovas. Resumint, Clas-
car, a diferencia de Casanovas, no incideix en el camp de apologetica,
1si, en canvi, en el de la sociologia, tot demostrant un gran interes pel
segle xvi1, amb una visié molt més amplia que Casanovas, el qual
quasi només abastava els homes de la Universitat de Cervera. Hem
subratllat les deficiencies de I'un i de Taltre, pero crec que el més
remarcable és Iaportacié positiva de cada un d’ells a la cultura filo-
sofica de Catalunya la primera meitat del segle xx.*

* [Nota dels editors]: Per voluntat expressa de l'autor, que ens va comunicar pocs
dies abans de la seva mort, fem referéncia al llibre d’Albert BarceLLs i Enric Pujor,
Historia de I'Intitut d’Estudis Catalans, volum I: 1907-1942, (Memories de la seccid
Historico Arqueologica, LVII), Barcelona/Catarroja: IEC-Afers, 2002. El P. Batlloti
va considerar important que els lectors coneguessin les aportacions d’aquest llibre
recent, en especial pel que fa referéncia a Frederic Clascar.

79



