
107

SALVADOR GALMÉS

UNA VIDA DEDICADA AL LUL·LISME

MISERICÒRDIA ANGLÈS CERVELLÓ

Ens proposem exposar la tasca a què Galmés dedicà la major part
de la seva activitat: la promoció del coneixement de Ramon Llull i de
la seva obra. Després de veure el lloc que aquesta tasca ocupà dins de
la seva vida, volem analitzar quin tipus de lul·lisme adoptà. Tinguem
present que, malgrat la seva profunda vinculació amb l’obra de Llull,
Galmés no és, en sentit estricte, un filòsof, ni la seva tasca lul·lística es
dirigeix, en primera instància, a interpretar la filosofia o teologia de Llull.

La seva activitat fou triple. En primer lloc, cal destacar l’àmbit en
què fou més creatiu, el literari, ja que com a escriptor publicà diver-
ses narracions que es poden classificar dins del naturalisme rural.
Aquest naturalisme fou adaptat de forma que no entra en contradic-
ció amb els ideals de la Renaixença i suposa una recepció moderada
del modernisme català que no impedeix acceptar elements provinents
del noucentisme. La narrativa de Galmés és la més significativa a
Mallorca abans de la Guerra Civil Espanyola juntament amb l’obra
de Llorenç Vilallonga i també amb la més reduïda de Llorenç Riber.
No la conreà al llarg de la seva vida, sinó que l’obra literària i creativa
de Galmés s’atura cap a la fi de la dècada dels anys vint.

En segon lloc, remarquem el caràcter erudit de Galmés, que es fa
palès en la traducció d’obres per a la Fundació Bernat Metge: D’agrícola
de M. Porci Cató, Del camp de M. Terenci Varró i De l’orador de M. T.
Ciceró. Però aquesta activitat no fou prioritària per a Galmés, que la
desenvolupà només entre 1926 i 1933 i es limita a aquestes tres obres.

Ara bé és, en tercer lloc, l’obra lul·lística el gruix de la seva tasca.
D’aquesta, la part majoritària correspon a l’edició de les Obres de Ra-
mon Llull: Edició original 1.

1. Abreujadament anomenades ORL, Mallorca, 1906-50, ed. M. Obrador, S. Galmés et
al. 21 vol. (En aquests moments, Miquel Font Editor n’està publicant una reedició facsí-
mil). L’edició crítica de l’obra catalana de Llull ha estat represa el 1990 amb el títol de Nova
Edició de les Obres de Ramon Llull (NEORL) a Palma de Mallorca i a cura d’una comissió
editora dirigida per Anthony Bonner. De moment, ja se n’han publicat quatre volums.



108

Per valorar degudament l’esforç que suposà per a Galmés la tasca
relativa a l’edició de les ORL, cal tenir present que encara ara no s’ha
acabat de treballar en l’edició i catalogació de l’obra de Llull. És clar
que ara Galmés disposaria d’una informació i d’uns coneixements
que implicarien diferències en la seva tasca editora. Tot i això, aques-
ta no només exercí una funció decisiva en el moment en què es publi-
cà, sinó que encara té validesa2. A més de les ORL, també preparà
altres edicions de llibres de Llull. Així, la seva obra consta de textos
relatius a la seva responsabilitat editorial, sobretot pròlegs; també
comptem amb els seus escrits lul·lístics relacionats amb commemo-
racions de dates relacionades amb Llull o destinats a la divulgació del
seu estimat beat.

Finalment, deixem constància que Galmés va escriure ocasional-
ment sobre temes diversos d’actualitat, els quals confirmen tant la
seva erudició com el seu compromís amb la vida social i cultural
catalana. La seva carrera eclesiàstica també li comportà tasques i
obligacions diverses que no hem d’oblidar.

Si hem de buscar un principi d’unitat de les tres tasques bàsiques
vocacionals de Galmés, sembla clar que aquest el trobarem en el desig
de normalitzar la cultura catalana a Mallorca, desig i necessitat que
visqué no sense dificultats.

En primer lloc, ens cal veure el pes de la dedicació a l’estudi de
Llull en la seva biografia. El mallorquí Salvador Galmés i Sanxo neix
en una possessió del terme de Sant Llorenç des Cardassar el 9 de
març de 1876 3, en una família humil de la pagesia. Després d’uns
anys en què fa d’aprenent de fuster, tindrà accés a una bona formació
intel·lectual gràcies al seu ingrés al Seminari Diocesà de Palma el
1890. Ben aviat sobresortirà tant per les bones qualificacions com
per les seves aptituds literàries.

2. Per exemple, s’afirma que «les millors edicions del Blanquerna i del Llibre de les
meravelles són les de S. Galmés» a J. N. HILLGARTH, Ramon Llull i el naixement del lul·lisme,
Barcelona: Curial-Publicacions de l’Abadia de Montserrat, 1998, pp. 11-12 (Obra edi-
tada anteriorment en anglès el 1971).

3. Extraiem les dades biogràfiques de l’estudi més complet amb què comptem
sobre la vida i els diferents aspectes de l’obra de Galmés, estudi realitzat esplèndida-
ment per P. ROSSELLÓ BOVER: L’obra de Salvador Galmés i Sanxo (1876-1951), Barcelona:
Publicacions de l’Abadia de Montserrat, 1988. Citarem Galmés en l’edició més recent
de la seva obra i l’única que es pot considerar crítica, també a cura de P. Rosselló Bover,
i que s’ha publicat en forma d’obres completes. Aquestes comprenen dos volums
dedicats a recollir la narrativa de Galmés i tres volums relatius a la tasca lul·lista i de
traducció i edició crítica: Obres Completes, 3. Lul·lisme. Barcelona: Publicacions de l’Abadia
de Montserrat i Ajuntament de Sant Llorenç des Cardassar, 1997 (Biblioteca Serra d’Or,
núm. 191); Obres Completes, 4. Articles, pròlegs i altres treballs. Epistolari. Barcelona: Publicacio-
ns de l’Abadia de Montserrat i Ajuntament de Sant Llorenç des Cardassar, 2001 (Biblioteca
Serra d’Or, núm. 259); Escrits sobre Ramon Llull, Barcelona: Departament de Filologia
Catalana i Lingüística General de la Universitat de les Illes Balears i Publicacions de
l’Abadia de Montserrat, 1990 (Biblioteca Marian Aguiló, núm. 13).



109

 El 1899 obté el premi del Primer Certamen científico-literario (un pre-
mi organitzat pel mateix Seminari en què el tema que calia tractar era
proposat per la convocatòria) amb la Descripció de l’arribada y entrega
del cadavre del B. Ramon Llull. Aquest treball d’estudiant fou valorat en
la mesura que suposava un intent de reconstrucció històrica i imagi-
nativa del retorn del cos de Llull. Es tracta, doncs, de la primera
mostra de la dedicació lul·liana de Galmés, tot i que no es tracti més
que d’una temptativa d’estudiant que ni tan sols havia escollit el tema.
De fet, això ens informa de l’interès per Llull en el Seminari, on s’havia
proposat també un altre tema lul·lià per al Certamen: Estudio de la doc-
trina contenida en el «Llibre del Gentil y los Tres Sabis» del B. Ramon Llull,
interès que cal emmarcar dins dels ideals de la Renaixença, la qual no
s’acull a Mallorca fins cap a la fi del segle XIX i començament del XX.
En el cas del Seminari, és durant el bisbat de Pere Joan Campins
(1898-1915) que es fomenta el mallorquinisme. Es tracta de normalit-
zar l’ús del català dins de l’Església mallorquina, i té diferents inicia-
tives relatives a aquesta finalitat com l’organització del Certamen
científico-literario, la reforma de plans d’estudis en què s’introdueixen
càtedres de Llengua i Literatura i d’Història de Mallorca o l’edició de
llibres religiosos en català.

Dues figures que potencien el mallorquinisme dels clergues i se-
minaristes són Antoni M. Alcover (fins a l’enfrontament amb l’IEC el
1918) i Miquel Costa i Llobera 4. Així, el Seminari proporciona una
excel·lent formació en el llatí i el català dins d’un marc ideològic de
tipus mallorquinista i catòlic, formació que alhora proporcionarà a
aquells qui tinguin talent tant fer tasques de traducció com de creació
literària 5. En aquest sentit, Galmés rep ja una sèrie d’estímuls provi-
nents d’una cultura normalitzada en un cert grau, però plena de rep-
tes de futur per a dur a terme de forma plena aquesta normalització
encara incompleta.

Quan surt del Seminari es dedica de ple a la seva carrera eclesiàs-
tica (per exemple, el 1904 és nomenat Notari Eclesiàstic de la Cúria
de Mallorca, càrrec que exercirà durant vint anys) i als estudis. Així,
de 1900 a 1902 segueix els estudis a l’Institut General i Tècnic de
Balears i el 1903 comença la carrera de Lleis a la Universitat de Bar-
celona, on es llicenciarà el 1907 essent ja sacerdot, ja que havia estat
ordenat el 1904. No obstant això, ja als seus darrers anys d’estudiant

4. Segons J. MASSOT, Església i societat a la Mallorca del segle xx, Barcelona: Curial,
1977, ambdós eren admiradors de La Tradició Catalana de Torras i Bages i de La
Nacionalitat Catalana d’Enric Prat de la Riba, i transmeteren, encara que amb contradic-
cions, les seves idees als joves que formaren.

5. Vid. D. PONS, «Els orígens ideològics i culturals de Llorenç Riber», a Lluc 699
(setembre-octubre de 1981). Aquest article es centra en la figura de Llorenç Riber, que
fou company d’estudis de Galmés al Seminari; es poden establir paral·lelismes i con-
traposicions entre Riber i Galmés.



110

comença a publicar narracions breus que seran l’inici d’una carrera
literària que s’anirà consolidant. La seva primera publicació serà
lul·liana, ja que es tracta del seu treball d’estudiant (la Descripció...) el
1903, dins d’una antologia de prosa mallorquina que amb el títol Brots
i fulles recull relats de diversos autors com Tomàs Forteza, Gabriel
Alomar i Llorenç Riber. Publicacions més madures l’aniran donant a
conèixer aviat com a escriptor. El 1906 publica a la revista Mitjorn
dues narracions breus: La flor de Corritjola i Cercant esclata-sangs; el 1908
és premiat als Jocs Florals de Barcelona amb Negrures i a partir d’aquí
seguirà publicant diverses narracions breus; el 1911 editarà la seva
única novel·la: Flor de Card. Els anys més productius literàriament
seran també els darrers en què Galmés publica narracions: entre 1918
i 1928 apareixen les obres de més qualitat de la seva carrera literària,
com ara La Poruga, Visió, La ‘mareta’, La bovereta, La dida, Vida-Amor,
El garriguer d’infern, L’esqueix, En Figuera, Pica-calderes... Més tard, Gal-
més encara publicarà algunes narracions fins a l’any 1931, però aquestes
seran les seves darreres produccions literàries.

Aquí i ara no ens interessa, però, la producció literària de Galmés
més que en tant que té relació amb l’activitat lul·lista. Amb aquesta
afirmació no volem donar a entendre en cap cas que en la vida de
Galmés les diferents activitats que desenrotllà no tinguessin res en
comú. Hem vist fins ara com, després de llicenciat el 1907, Galmés
va essent reconegut literàriament, però és també en aquests anys que
començarà a dedicar-se al lul·lisme i participarà en un bon nombre
d’activitats de caire cultural i patriòtic. Aquesta diversitat de tasques,
a les quals recordem que cal afegir encara la traducció, comparteixen
una mateixa finalitat: la normalització de la cultura mallorquina.

Ja a l’any 1906 fou un dels participants en el I Congrés Internacio-
nal de la Llengua Catalana. Que la seva integració als cercles
intel·lectuals mallorquins fou ràpida es fa palès en el fet que el 1908
ingressa com a membre a la Societat Arqueològica Lul·liana i a la
Reial Societat d’Amics del País. També el 1909 és un dels fundadors
de L’Espurna, una associació cultural nacionalista que va aplegar els
regionalistes mallorquins i suposà la integració del clergat en el na-
cionalisme. En aquesta associació, persones com Miquel dels S. Oli-
ver o Gabriel Alomar, caracteritzades per posicions de progressisme
social i republicanisme, no hi connectaren pel fet de representar una
altra opció ideològica.

Per tant, doncs, encara que datarem l’inici de la tasca lul·liana de
Galmés el 1910, perquè és aleshores quan s’incorpora a la Comissió
Editora Lul·liana en substitució de Miquel Ferrà al front del treball de
transcripció de l’obra lul·liana, no hem d’oblidar que aquest no es
limita al treball erudit i filològic. El paper decisiu de Galmés en l’edició
de l’obra catalana de Llull anirà acompanyat d’un conjunt d’activitats
dirigides a divulgar i promoure el significat cultural i polític de la



111

figura del beat. En aquest objectiu Galmés no estarà sol, perquè en
aquests primers anys de dedicació al lul·lisme l’entorn l’estimularà en
aquest sentit i li farà costat; el lul·lisme és viscut com un ideal
col·lectiu 6. Es poden mencionar molts exemples de les iniciatives de
Galmés a l’ombra d’aquest ideal. Per exemple, el 1915 col·labora en
les celebracions del VI Centenari del Martiri del Beat Ramon Llull
impartint diverses conferències de temàtica lul·liana i formant part
de diverses comissions relacionades amb les festes de celebració. Un
fet especialment significatiu és la seva participació, el 12 de juny, en
l’exhumació de les despulles del beat, de la qual en redactà l’acta.
Finalment, cal destacar la publicació de la Vida Compendiosa del Beat
Ramon Llull, una obra escrita per encàrrec de la Comissió Diocesana
de les festes religioses del Centenari.

Quan Galmés comença a treballar en l’edició de les obres catala-
nes de Llull (ORL), la seva feina ja apareix immediatament en els
toms V i VI de les ORL, ambdós publicats el 1911. En el V encara hi
ha part de treball del seu predecessor en la tasca de transcripció, Mi-
quel Ferrà, però a partir d’aquest moment el pes de la feina recau
sobre Galmés, el qual publicarà de forma constant i regular volums
fins a l’inici de la Guerra Civil, exceptuant el període en què és afec-
tat per les disputes amb Antoni M. Alcover sobre els criteris de trans-
cripció emprats en l’edició de les ORL, és a dir, de 1918 a 1923.

La relació amb mossèn Alcover té a veure des de bon comença-
ment amb la vocació lul·lista de Galmés. És durant els anys d’estudi
en el Seminari que Galmés comença a formar part del grup de
col·laboradors d’Alcover, però sense assumir cap feina decisiva en
l’elaboració del Diccionari d’Alcover (hi té algunes col·laboracions,
entre elles algunes de terminologia de fusteria i molineria); per conse-
güent, n’era simplement un dels molts col·laboradors. D’aquesta èpo-
ca no ens consta ni que hi hagués divergències entre ells ni que
tinguessin una relació de molta proximitat; tot i això serà Alcover qui
més endavant l’introduirà en la Comissió Editora Lul·liana. La dispu-
ta entre Salvador Galmés i Antoni M. Alcover és força complexa i ha
rebut diverses interpretacions7 . A primera vista, i de forma que creiem

6. P. ROSSELLÓ BOVER, op. cit., p. 27: «Assenyalem ara que en aquests primers anys de
treball sobre l’obra lul·liana s’adverteix una eufòria que concorda amb la de l’ambient
cultural i religiós del moment, que ens demostra que aleshores la causa lul·liana era
sentida molt vivament sobretot entre els sectors més lligats a l’Església. Com veurem,
Galmés participa en nombrosos actes de caràcter lul·lià: el seu treball no es limita al
terreny exclusivament filològic, sinó que els arguments religiosos _i àdhuc els polí-
tics_ tenen un pes molt específic en la seva reivindicació de la figura i de l’obra de
Ramon Llull.»

7. Per a una visió més favorable a Alcover, vid. F. de B. MOLL, Un home de combat
(Mossèn Alcover), Palma de Mallorca: Editorial Moll, 1981; per a una interpretació que
defensa més el paper de Galmés, vid. P. ROSSELLÓ BOVER, op. cit., pp. 47-67.



112

objectiva, sabem que el 1917 sorgeixen les primeres divergències amb
Alcover a causa de diferències relatives als criteris de transcripció
ortogràfica dels textos lul·lians. Però allò que pesà més en la formació
d’una situació tensa fou el poc temps que Alcover tenia per a dedicar
a la Comissió Editora Lul·liana, mentre que a Galmés li urgia que
l’edició no s’aturés. Les reivindicacions d’Alcover sobre la propietat
de l’edició enverinaren el problema, el qual només es resolgué a tra-
vés de la intervenció de l’autoritat eclesiàstica i permeté a Galmés
seguir endavant amb l’edició.

Acabada la baralla amb Alcover, Galmés no només segueix amb
regularitat la publicació de diversos volums de les ORL: també
s’encarrega d’editar textos lul·lians en altres editorials (Llibre d’amic e
amat (1927), Llibre d’Ave Maria (1927), Llibre de meravelles (1931-34),
Llibre d’Evast e Blanquerna (1935), Ars infusa (1935)). Tota aquesta
feina, la fa per pròpia iniciativa i sense ajuda econòmica aliena, mogut
pel seus ideals culturals. L’activitat intel·lectual de Galmés durant aquests
anys és molt intensa, recordem que paral·lelament va publicant nar-
rativa. Afegim ara que a més publica articles, dóna conferències i
participa en actes públics que exemplifiquen la seva dedicació al
lul·lisme. D’entre ells destaquem la ressenya que va escriure el 1926
de la traducció anglesa d’E. Allison Peers de Blanquerna o la con-
ferència llegida el 1933 a la Universitat de Barcelona sobre l’Activitat
literària de Ramon Llull, a partir de la qual elabora l’assaig Ramon Llull,
plasmador del nostre idioma, que es publicarà un any després. Els anys
1934 i 1935 es celebra el VII centenari del naixement de Ramon Llull
i Galmés hi participa publicant una sèrie d’articles de divulgació i
promoció del lul·lisme: L’edició de les Obres Originals del Mestre, Ramon
Llull plasmador del nostre idioma, Llàntia votiva, Dinamisme de Ramon Lull
i Influència de Ramon Lull en la fixació de la llengua catalana.

D’altra banda, el 1935 participa en la fundació de L’Escola
Lul·lística de Mallorca i afegim encara que va projectar un ‘Casal
Ramon Llull’ que finalment no va ser possible, casal que hauria tin-
gut la finalitat d’aplegar tota mena de materials relacionats amb Llull
(com ara manuscrits, objectes o imatges lul·lianes).

Un fet que ja anuncia com afectarà la Guerra Civil Espanyola els
projectes de Galmés: aquest estava amb contacte amb el lul·lista fran-
cès Jean-Henri Probst i el convidà a donar una conferència justament
el 19 juliol de 1936, de forma que l’acte es va haver de suspendre i
Probst es va quedar uns dies sense poder abandonar Mallorca.

En tots aquests anys, Galmés havia participat en la vida social i
cultural i en actes d’afirmació nacional mallorquina. Així, el 1934
signà la resposta a un manifest de P. Fabra i altres intel·lectuals cata-
lans afirmant la catalanitat de les Balears; de la mateixa manera el
1936 és un més dels escriptors i intel·lectuals mallorquins que signen
l’anomenada «Resposta als catalans».



113

Durant la guerra i la postguerra, l’habitual activitat de Galmés dis-
minueix notablement a causa tant del nou ambient advers a la cultura
catalana com de la seva pèrdua de salut, fins que el 1946 es retira i
torna definitivament a Sant Llorenç des Cardassar.

L’any 1938 edita el darrer volum al seu càrrec de les ORL gràcies
al fet que encara compta amb subvencions de l’Institut d’Estudis
Catalans i de la Diputació Provincial de Balears, subvencions que
aviat perdrà amb el nou règim polític. L’agost de 1938 participa en un
homenatge a Ramon Llull, on aprofita per demanar a les autoritats
franquistes que col·laborin en la promoció lul·liana i en l’edició de la
seva obra. Galmés s’allunyarà progressivament de l’activitat pública i
cultural, però encara rebrà dos nomenaments: el d’Acadèmic Corres-
ponent de la Reial Acadèmia de Bones Lletres de Barcelona el 1942 i
el de Membre Corresponent de l’Institut d’Estudis Catalans el 1945.
El 1946 rep la visita d’un grup d’intel·lectuals 8 que, amb la finalitat
de retre-li un homenatge que no es podia fer més que en l’àmbit privat, li
oferiren una miscel·lània lul·lística que mai s’ha arribat a publicar.

No obstant això, la inactivitat de Galmés, malgrat tots els proble-
mes amb què es troba, no és total. El mateix any 1946 encara escriu
l’estudi Ramon Llull no és l’autor del llibre ‘Benedicta tu in mulieribus’, amb
la mateixa passió per a la polèmica dels seus anys joves. L’any 1948
publica el segon volum del Llibre d’Evast e Blanquerna per a la col·lecció
«Els Nostres Clàssics». Finalment, el 1948 es publica una traducció
en castellà del seu assaig Dinamisme de Ramon Lull feta per M. Batllori
i revisada pel mateix Galmés. Veiem, doncs, com, en la mesura en
què encara li queden forces, no abandona la tasca lul·lista fins al final
de la seva vida: Galmés mor a casa seva el 25 d’abril de 1951, però
sabem per la seva correspondència que s’ocupà fins que pogué en un
nou treball sobre Llull.

Sovint s’ha contraposat l’obra literària i la lul·lística de Galmés a
partir de la dualitat creativitat i no creativitat. Així, caldria considerar
la primera com aquella en què la capacitat creativa de Galmés va
florir, mentre que la segona seria la no-creativa, i el seus valors prin-
cipals serien l’erudició i el desig de promoció cultural nacionalista.
D’aquí se seguiria que, indirectament, el gran esforç i quantitat de
temps esmerçats en l’edició de les ORL, en la qual Galmés s’hi havia
compromès personalment, haurien estroncat la seva vessant creati-
va, de manera que el seu compromís en una activitat inferior l’hauria
conduït a descuidar la superior. Encara que hi pugui haver una part
de veritat en aquests raonaments, també cal tenir present que crono-
lògicament no hi ha una separació entre dues etapes: creativa i no

8. M. Batllori, M. Tous, F. Sureda Blanes, M. Ferrà, J. Pons i Marquès, M. Forteza,
G. Colom, J. M. de Casacuberta, F. de B. Moll, I. Fortesa-Rei.



114

creativa, i que aquestes es poden entendre com una dedicació en dos
camps diferents, però igualment valuosos 9.

Galmés mai mostrà cap pretensió de creativitat filosòfica. En cap
moment intenta fer aportacions filosòfiques o teològiques, i en aquest
sentit és sempre clar i modest 10.

És clar que l’ardor del lul·lisme de Galmés s’explica a partir dels
ideals de la Renaixença viscuts des de la perspectiva mallorquina i
que, en el procés de recuperació i revitalització de la cultura pròpia,
la figura de Llull s’imposava per ella mateixa de forma indiscutible.
La complexitat de Llull, la riquesa de dimensions de la seva vida i
obra, la repercussió internacional al llarg dels segles del lul·lisme
s’afegeixen a la presència popular de Llull en el poble mallorquí i al
seu ús creador de la llengua catalana. Tota aquesta riquesa contrasta-
va amb la necessitat d’estudiar Llull i el lul·lisme, immersos ambdós
en una confusió exuberant de dades i versions 11. Mentre que la seva
figura havia atret tota mena d’interpretacions apassionades i contra-
posades, les tasques inherents a la investigació seriosa estaven per
fer: examen de tots els materials existents a biblioteques i arxius; au-
tenticació, datació i catalogació d’obres; anàlisi de l’evolució del pen-
sament de Llull... Si a tot això afegim la història del lul·lisme i tenim
present la situació en què es trobaven a l’època de Galmés els textos
de Llull, constatarem que s’havia de tractar forçosament d’una em-
presa plena d’entrebancs. Recordem de nou que encara ara les obres
de Llull no s’han acabat de publicar, la qual cosa mostra les dificul-
tats de l’empresa.

No feia falta, doncs, esforçar-se gaire per trobar raons per a ado-
nar-se de la necessitat de publicar l’obra catalana de Llull. Galmés no
parteix del no-res en aquest punt gràcies a l’existència d’un lul·lisme
mallorquí. Aquest té el primer representant clar en Jeroni Rosselló,
poeta romàntic conegut pel sobrenom de lo Joglar de Maylorcha, que
començà l’edició de les obres de Llull en català i en publicà el 1859
l’obra poètica. Ara bé, Rosselló no segueix una veritable metodologia

9. P. e. F. de B. MOLL, «La doble personalitat cultural de Mossèn Galmés», a: Flor de
Card, Sant Llorenç des Cardassar, 24 (abril de 1974), pp. 14-15.

10. Les aportacions de Galmés al lul·lisme serien, segons P. Rosselló Bover, de
tipus: «a) biogràfic i historiogràfic, en tant que dóna noves dades sobre Llull o en
corregeix altres considerades correctes fins al moment; (...) b) filològic i bibliogràfic, car
localitza, inventaria, descriu i qualifica els manuscrits lul·lians i les edicions de les seves
obres; c) crítico-literari, perquè avalua i comenta les obres de Llull des d’un angle estètic,
encara que cap dels seus assaigs té un caràcter exclusivament literari; i d) de promoció
cultural, puix que vol estimular els lectors en la recuperació de la figura més important
de la nostra cultura». A op. cit., p. 81.

11. Així explica Galmés la situació en què es troba: «... majorment formant la
producció lul·liana una selva tan embullada que, fins avui, ningú l’ha poguda classifi-
car satisfactòriament ni en la successió cronològica ni en l’autenticitat», «Activitat li-
terària de Ramon Llull», a Escrits sobre Ramon Llull, p. 68.



115

científica; qui sí que l’adoptarà serà Mateu Obrador, de qui arrenca
veritablement l’edició de les ORL i qui les planificà després d’investigar
en les diverses biblioteques d’Europa on es conservaven manuscrits
i còdexs. (Aquest material i tasca seran posteriorment ben aprofitats
per Galmés.) També és amb ell i després de la mort de Rosselló
que es constitueix la Comissió Editora Lul·liana, i és d’ell que
passarà la tasca a Miquel Ferrà, deixeble seu, i més endavant a
Salvador Galmés.

El compromís que Galmés va contreure amb l’edició de les ORL
va anar acompanyat d’objectius no limitats al món acadèmic; els tre-
balls amb finalitats de divulgació eren necessaris perquè l’edició dels
textos pogués assolir els objectius fixats per la Renaixença. No no-
més s’havia de llegir Llull: a partir del contacte amb ell a través dels
textos s’havia de vivificar una tradició i una llengua. (De fet, l’obra
lul·lística de Galmés consisteix en els pròlegs a l’edició dels volums
de les ORL i en treballs relatius a l’edició; la resta són essencialment
divulgatius.) Els exemples en paraules del mateix Galmés són nom-
brosos 12. Cal fer una revalorització integral de Llull, atès que és inver-
semblant que, mentre que qualsevol europeu coneix els seus autors
clàssics nacionals, a Catalunya Llull no és prou conegut ni llegit. Si
no es fa així, a més del desconeixement del propi patrimoni,
s’incompleix un deure personal i col·lectiu envers la pròpia pàtria.
Però és en la difusió de l’obra lul·liana, més enllà del món merament
acadèmic, que cal buscar la seva dimensió vivificadora, la qual, en
canvi, no s’ha d’anar a buscar en el cosmopolitisme mal entès:

«Avui, la publicació d’obres dels nostres clàssics forma un flum
abundós. Però si les fonts s’escolen clares i netes, no les aprofitem
pas gaire. Hem preferit aigües tèrboles d’escolims de fàbrica amb
partícules de cosmopolitisme per regar els nostres horts i vergers
casolans, i deixem de badiu el nostre gran camp idiomàtic. ¿És
estrany, doncs, si l’esplet que collim sap una mica a exotisme i a
bastardia? Cal recollir i aprofitar tot el cabal de l’avior, començant
per Ramon Llull; però no basten les edicions materials: cal la difu-
sió de les obres, i més que res la lectura, fins a assimilar-ne tots els
elements assimilables i fer-ne substància pròpia» 13.

12. «Bé voldríem que tot el poble i sobretot els joves de la magna Catalunya una i
trina, la ben amada del rei En Jaume, la mater alma de Ramon Llull, es persuadissin
íntimament, consubstancialment, que tenir pàtria imposa deures personals i col·lectius,
altament gloriosos, vers les grans figures pairals que en són l’exponent genuí i repre-
sentatiu. ¿Qui dubtarà que Ramon Llull sigui el més alt exponent i el símbol més
autèntic de la nostra cultura nacional? A la jove generació present potser està reservada
la tasca gloriosa de redimir Catalunya d’un oblit i una negligència vergonyosos, i la
revalorització integral de Ramon Llull.» («Ramon Llull plasmador del nostre idioma»,
a Escrits sobre Ramon Llull, p. 114.

13. Ibid., p. 115.



116

Galmés no entén la relació entre el lector de Llull i els textos com
un mer procés de coneixement directe de les concepcions lul·lianes:
per a ell en les obres de Llull hi sobreviu la seva formidable personali-
tat i el lector és capaç de conèixer d’alguna manera la persona mateixa de
l’autor. No és que es tracti d’una comunicació mística, però l’admiració
que Galmés sent per la personalitat lul·liana és el tema essencial de
les seves investigacions, i s’explica en bona mesura per les emocions
que l’abundor d’energia vital del personatge de Llull li transmet. Els
dos temes en què Galmés es centra, la biografia de Llull i les qüestio-
ns filològiques relatives a l’edició dels textos, conflueixen en l’interès
per la personalitat del beat, a qui Galmés ben sovint anomena sant.

La noció central amb què expressa la personalitat de Llull és el
que ell anomena dinamisme. Galmés explana aquest tret de forma molt
literària, expressant així la seva admiració per la potent figura de Llull
i també intentant trobar un principi d’explicació de la complexitat de
la seva vida i obra:

«Tota la vida de Ramon Llull és una intensa efervescència de
l’esperit, una cursa desfrenada d’inquietuts qui s’encalcen com les
ones d’una mar en perpètua tormenta. (...) És tot un misteri
d’energies vessades a doll seguit, sense nombre ni mesura, durant
més de quaranta anys de vida, pledejant sempre i arreu el seu
negoci, que era el negoci de l’Amat» 14.

Encara que no dóna una definició minuciosa de dinamisme, fa
servir termes psicologistes o biologistes de caire vitalista (p.e., bios
ultrapotent, dinamos, libido...). Ara bé, la font d’aquesta energia la si-
tua en la relació d’amor apassionat vers Déu 15. El fet que tal amor
sigui tan abassegador ens el pot fer difícil de comprendre i ens pot dur
a pensar que és anormal o malaltís.

En l’estudi de les principals característiques de la personalitat de
Llull, Galmés el qualifica de geni, de savi i de sant. Ara bé, aquests
trets els podríem atribuir a molts altres filòsofs medievals; Llull, però,
té quelcom d’excessiu que ens permet preguntar-nos si, d’alguna
manera, era un foll. Ja hem vist que el dinamisme motor de Llull podia
ser incomprès i qualificat de morbós, però Galmés ens dóna a entendre
que estem interpretant malament l’abundància d’energia espiritual del
beat. Respecte a la follia, remarca que a Llull mateix li agradava dir-
se foll i que la seva follia s’interpreta comunament com utopisme 16.

14. «Dinamisme de Ramon Llull», a Escrits sobre Ramon Llull, p. 120.
15. Ibid., p. 121: «La font inexhaurible d’on brollaven tantes energies, la combustió

interna i vital qui les congriava, fou l’amor, la seva passió dominant, abassegadora i
irrefrenable, qui l’empenyia fatalment, gairebé, amb dalers incessants i sempre renove-
llats en pul·lulació que ens pot semblar anormal i àdhuc morbosa».

16. «Respostes a una enquesta davant el centenari lul·lià», a Escrits sobre Ramon
Llull, p. 61.



117

Llull és la figura principal que representa i contribueix a formar la
cultura nacional catalana. Definir la seva tasca equivaldrà, doncs, a
definir la forma catalana d’ésser:

«Llavors apareix en el nucli català la robusta personalitat de Ra-
mon Llull qui accelera d’una manera sorprenent, i plasma definiti-
vament la nostra cultura nacional, forjant-li l’idioma, i imprimint-li
totes les característiques de la raça: l’idealisme rector i il·luminador
de la pràctica eficàcia, l’esperit de continuació, l’energia infatigable,
la tolerancia, el democratisme polític, l’amor a la independència
nacional, com reconeix el mateix Probst» 17.

En nombrosos textos, Galmés insisteix en el paper cabdal de Llull
en la formació del català, que amb ell s’avança a altres llengües euro-
pees i ho fa de forma ràpida donant un salt: no des de la literatura
popular, sinó des de la teologia i filosofia. Així, el lèxic viu vernacular
permet expressar conceptes universals.

En moltes de les coses que hem dit fins ara, podríem detectar
punts en comú amb Torras i Bages a La tradició catalana, obra a la
qual, de fet, en més d’una ocasió Galmés es refereix elogiosament.
Però el Llull de Torras i Bages no està basat en un coneixement pro-
fund de l’autor i dels textos com el que té Galmés; a més, depèn del
plantejament tomista, que fa que per a Torras en Llull hi hagi quelcom
d’exòtic o aliè a les característiques de la idiosincràsia catalana 18. Tam-
poc pot estar d’acord Galmés amb el que afirma Torras sobre l’obra
de Llull quan manté que aquesta és un gran monument que, no obstant,
està mancat de resultat pràctic. D’altra banda, el lul·lisme de Galmés no
és lul·lisme neoescolàstic, i clarament vol defensar la figura de Llull per
damunt de les concepcions d’escola 19. Aquestes, més aviat, haurien
perjudicat Llull, quan la immensitat de la seva figura es defensa sense
necessitat de prendre la perspectiva d’una escola determinada.

Això contrasta amb la defensa del lul·lisme de tipus neoescolàstic
d’un autor com Salvador Bové (encara que, amb el temps, aquest
defensà un lul·lisme compatible amb el tomisme). A primera vista,
les figures de Bové i Galmés coincideixen en la seva ardida defensa
del lul·lisme i del seu paper en la cultura catalana. Ara bé, entre les
seves maneres de reivindicar Llull, hi trobarem serioses divergències.

17. «Ramon Lull dins la història de la cultura catalana», a Escrits sobre Ramon Llull,
pp. 170-171.

18. La tradició catalana, llibre 2, cap. II, secció 2, a Obres completes, vol. I, Barcelona:
Abadia de Montserrat, 1984.

19. «La pols de les lluites d’escola –no són els guerrers els més fins tastadors de la
bellesa– cubrí d’oblit tants d’orients lluminosos; però bastà que aquell gran historia-
dor del pensament estètic qui fou en M. Menéndez y Pelayo espolsàs una mica el joiell
lullià, per que aquest llencés espurnes enlluernadores, capaces d’encisar qualsevulla
amador de la bellesa.» («Blanquerna», a Escrits sobre Ramon Llull, p. 24).



118

En primer lloc, Bové, que neix el 1869 i mor el 1915, no pertany a
la generació de Galmés i va atacar l’edició de les ORL en el seu inici.
És molt conegut per la seva obra intitulada La filosofia nacional de
Catalunya, originalment una conferència llegida el 1902 i publicada
posteriorment en forma de llibre. En aquest parteix de la idea de
filosofia nacional de F. X. Llorens i Barba, però li retreu a aquest que
no hagi aprofundit en aquesta noció. Llorens no havia arribat a apli-
car les seves idees a Catalunya; si ho hagués fet, li hauria calgut con-
cloure necessàriament que la filosofia nacional catalana era la lul·liana,
en lloc d’advocar a favor de l’escola escocesa del sentit comú. Bové
té com a punt fort de la seva crítica l’absència de la figura de Llull en
l’obra de Llorens. Més endavant, ja al 1908, Bové publica, ara en
castellà, la que considera la seva obra definitiva sobre Llull: El sistema
científico luliano 20. Ara Bové ataca reiteradament l’edició de les ORL
en diversos passatges del llibre. Des de bon començament afirma
que, malgrat que l’edició de l’obra catalana de Llull tingui justificació
en la mesura que aquesta fa aportacions de tipus lingüístic i literari,
és absolutament inútil respecte al coneixement del sistema lul·lià o Ars
Magna. El criteri de publicació de les obres es limita, segons Bové, al fet
d’ésser escrites en català, i això implica un oblit d’allò que és essencial 21.

Més endavant insisteix en aquesta idea, però ara afegeix que l’obra
de Llull és molt desigual i la personalitat del beat molt complexa. El
compara amb Balmes, de qui diu que en les diferents vessants de la
seva obra és sempre notable, encara que es tracti d’una estrella de
segona magnitud; en canvi, Llull ho és de primera magnitud, però
només en algunes determinades obres, en la resta és inferior 22. Bové
rebutja gran part de l’obra de Llull, aquella que considera literària, i la
biografia tampoc li interessa. Tot això es correspon a un Llull que no
cal ressuscitar, un Llull que es deixa endur pel cor i la imaginació i
que no es pot definir com a científic. El Llull que interessa a Bové és
el de l’edició Maguntina, editada per Salzinger al segle XVIII, de la qual
ell en proposa una lectura dins d’un determinat ordre que equival al
lul·lisme veritable. Aquest Llull és el que ell anomena sistema científic i
que, manté, no es troba en català 23. El problema rau en el fet que

20. Obra definitiva para conocer las doctrinas lulianas. El sistema científico luliano. Ars
Magna. Exposición y crítica por..., Barcelona: Tipografía Católica, 1908.

21. Ibid. p. 9: «La edición de los textos originales del Beato Lulio que hacen actual-
mente los lulistas de Palma de Mallorca, no llenan en manera alguna el vacío de que
hablamos; aquel trabajo, notabilísimo por cierto, obedece a una razón puramente
lingüística y literaria; allí publican únicamente los textos lulianos que han podido
encontrar mientras sean catalanes, prescindiendo en absoluto de si se refieren o no al
Ars Magna, de si tratan de la Orden de Caballería o bien de Filosofía y Teología».

22. Ibid., p. 363.
23. Ibid., p. 364: «La publicación de los textos originales catalanes del Beato, que están

efectuando algunos beneméritos literatos de Mallorca, aun después de haber salido de
las prensas los treinta volúmenes anunciados (los títulos de cuyas obras se han divul-



119

l’edició de l’obra catalana fa creure a la gent, diu Bové, que aquesta
conté el sistema lul·lià, quan aquest hi és absent. D’aquesta manera,
diu, les ORL tindran un efecte perjudicial. Finalment, estableix una
curiosa distinció entre els qui ell anomena lul·lòfils, aquells que no-
més s’interessen pels textos originals catalans de Llull, i els lul·listes, que
són aquells que n’admiren les doctrines filosòfiques i teològiques 24.

Ménedez y Pelayo, a qui Bové té present elogiosament en aquesta
obra, li va escriure una carta valorant El sistema científico luliano, i Bové
la inclogué en l’inici del llibre. Encara que és elogiosa, manifesta el
seu desacord respecte a la valoració de Bové sobre la finalitat de les
ORL 25.

Certament, la posició de Bové en aquest punt és difícil de mante-
nir: la limitació que imposa a l’estudi de l’obra lul·liana és contrària a
l’estudi global que aquesta exigeix i que s’havia d’imposar necessària-
ment. No només elimina l’obra catalana reduint-la a la qualitat d’ésser
merament literària –la qual cosa no és certa–, sinó també part de la llati-
na; en definitiva, anul·la la unitat interna del conjunt de l’obra de Llull.

Mentre Bové tracta de reivindicar el lul·lisme com un corrent que
pot competir amb el tomisme (o que s’hi complementa) i que pot
esdevenir la filosofia nacional catalana, Galmés reivindica la figura i
la persona de Llull a través de la lectura del text viu i personal, més
que un corrent determinat.

Tomàs Carreras i Artau expressà la seva oposició a la versió del
lul·lisme propugnada per Bové de diverses maneres; de fet, ambdós
entraren en una controvèrsia pública que no finalitzà fins la mort de
Bové 26. (D’altra banda, Carreras reconeix el valor de la tasca de Bové
en la promoció de l’estudi de Llull, que conflueix amb estudis serio-
sos com els d’A. Rubió i Lluch). A Introducció a la història del pensament
filosòfic a Catalunya 27 (que tot i que es va publicar el 1931, conté tre-

gado ya), tampoco serán ni de lejos suficientes para alcanzar un concepto mediano de
la filosofía y la teología lulianas. No son catalanes los textos originales de las obras
expositivas y prácticas del ascenso y descenso el entendimiento.»

24. Ibid., p. 463.
25. La carta s’inclou a l’inici del llibre, sense cap paginació. En referència al nostre

tema afirma Menéndez y Pelayo: «Me parece duro lo que usted dice sobre la publica-
ción, que considero utilísima, de los textos del santo. Algunos de ellos contiene,
aunque en forma popular, una parte de su doctrina, o hacen aplicaciones interesantes
de ella, y aunque no añadan mucho al conocimiento del filósofo, que debe estudiarse
en la edición maguntina, sirven para el conocimiento del hombre y del artista: aspecto
que no es indiferente para comprender del todo su vida intelectual, aunque sea secun-
dario para el fin escolástico».

26. Això no impedí una relació amistosa entre T. Carreras i S. Bové. Fou Bové qui
persistí en la polèmica, fins i tot quan Carreras el visità en els darrers dies de la seva
malaltia mortal. Més detalls a T. CARRERAS i J. CARRERAS, Historia de la Filosofía Española,
vol. 2, p. 416, nota 79.

27. Introducció a la història del pensament filosòfic a Catalunya. I cinc assaigs sobre l’actitud
filosòfica, Barcelona: Llibreria Catalònia, 1931.



120

balls realitzats anteriorment), T. Carreras no només critica la posició
de Salvador Bové, sinó tota aquella que mantingui que en un sol filò-
sof es conté l’esperit nacional de Catalunya 28. Aquest és un fons comú
que l’historiador de la filosofia ha de saber captar en les més diverses
escoles i posicions. Fa notar que en el noucentisme també es fa cap a
un cert lul·lisme, però dins d’un programa cultural que inclou
l’eliminació de la filosofia catalana del segle XIX (és a dir, bàsicament,
de Balmes i Llorens), la qual cosa és una simplificació interessada de
la filosofia catalana. Els noucentistes insistiran en la conciliació
d’europeisme i catalanitat en Llull.

Finalment, volem fer notar que per a T. Carreras era essencial fer
una revisió del lèxic filosòfic de l’obra catalana de Llull a fi d’adaptar-
lo a les necessitats de la filosofia catalana actual 29. D’aquesta mane-
ra, sí que es pot posar la base d’una filosofia nacional, no perquè Llull
estigui al capdavant d’una escola que representa en exclusiva l’esperit
nacional català, sinó pel repensament del seu llenguatge encara viu.
Aquesta afirmació casa força bé amb els ideals de Galmés. De fet,
pensem que la concepció de T. Carreras s’acosta força, o més ben dit,
és la més compatible amb el lul·lisme de Galmés. Les seves crítiques
matisades als diferents lul·lismes també semblen ben conciliables amb
la posició galmesiana.

Com ja hem dit, la dedicació al lul·lisme de Galmés no es pot
considerar, en sentit estricte, filosòfica, ni Galmés pot ser qualificat
de filòsof. (Així, per exemple, el seu lul·lisme ha estat anomenat erudit
i crític i contraposat d’aquesta manera al doctrinal 30.) Ara bé, tot i això,
ens preguntem si es pot ser lul·lista sense cap mena de plantejament
filosòfic. És obvi que la tasca de Salvador Galmés, encara que mai es
va dirigir prioritàriament a la interpretació filosòfica creativa, no es

28. Ibid., pp. 21-22: «L’any 1902, un jove sacerdot, Mn. Salvador Bové, des d’aquesta
mateixa càtedra, després d’un interessant recorregut històric, proclamava l’existència
d’una “Filosofia catalana”, “filosofia nostrada, nascuda, com ex visceribus rei del pensa-
ment català”. Aquesta filosofia no és altra que la de Ramon Llull, “el pensador més
gran de la nostra nacionalitat”. (...) concloïa que ni Lluís Vives ni el doctor Xavier
Llorens i Barba no podien aspirar al títol de filòsofs nacionals de Catalunya. Aquesta
posició recolza sobre un greu error fonamental, el vincular el caràcter nacional d’una
filosofia en un filòsof determinat. És això tan temerari com ho fóra monopolitzar
l’aire que tots respirem».

29. Ibid., p. 95: «L’adaptació actual del vocabulari filosòfic lul·lià és un problema que
significa, d’una banda, l’exploració d’un caire viu del Lul·lisme. Però, per altra part,
exigeix una tasca de selecció i repensament que fóra tal volta el primer tràmit per a
assolir un resultat que, com a corol·lari legítim de la present dissertació, pot ésser ja
anunciat com una aspiració immediata. Un resultat, dic, que es sintetitza en un triple
mot que un rigorisme científic, més fort que totes les incontinències patriòtiques,
m’ha obligat a estalviar fins ara: una Filosofia nostrada».

30. P. LLUÍS FONT, «Un segle de filosofia a Catalunya», a P. CASANOVAS (ed.), Filosofia
del segle XX a Catalunya: mirada retrospectiva, Sabadell: Fundació Caixa de Sabadell, 2001,
pp. 43 i 44.



121

pogué dur a terme prescindint completament de la filosofia. Al llarg
de la seva obra havia de prendre partit per una determinada concep-
ció de la filosofia de Llull, a més havia de tenir un marc previ de
treball. És clar que es recolza en les aportacions de diversos autors
que cita, entre ells lul·listes internacionals com Longpré, Probst o
Allison Peers, però també creiem que les idees de Tomàs Carreras i
Artau li foren de gran ajuda.

Galmés evita entrar en polèmica amb els autors amb qui està en
desacord, però, en canvi, explicita el seu acord amb l’obra dels ger-
mans Carreras i Artau. Pensem que aquesta li és afí i que ens permet
aclarir indirectament la seva posició respecte a la concepció de Llull
de Torras i Bages, de Bové i del noucentisme. Quan Galmés fa re-
ferència als germans Carreras i Artau, ho fa o bé mostrant el seu acord,
o bé elogiant la seva obra. En un article escrit el 1932, Respostes a una
enquesta. Davant el centenari lul·lià31 , cita l’obra publicada un any abans,
1932, per Tomàs Carreras, Introducció a la Història del pensament filosòfic
a Catalunya, i s’hi refereix ben positivament dient que en aquesta
«l’autor enfoca i situa de manera original i encertadíssima la gran fi-
gura de Ramon Lull»32 . Amb les seves pròpies paraules sintetitza la
interpretació de Tomàs Carreras i el cita breument:

«Cal notar, amb el Dr. T. Carreras i Artau, que la filosofia de
Ramon Lull és una mescla paradòxica de racionalisme, criticisme
i misticisme. La tendència racionalista obeïa a un impuls apologè-
tic, molt viu a Catalunya per la convivència de cristians amb sarraïns
i jueus; però aquella tendència era purament circumstancial i acces-
sòria, que mirava només a satisfer necessitats peremptòries de
l’època. El seu criticisme no passava de provisional i era solament
“un pas enrera per a prendre arrencada i escometre, amb un braó
inusitat, la via contemplativa de l’amor”, el misticisme. Aquest és
el que constitueix el substratum natural de la Filosofia lul·liana» 33.

A un treball posterior i que no es pot datar amb exactitud (s’ha
publicat pòstumament i en el manuscrit inèdit no hi consta la data,
encara que ha de ser escrit poc després de 1939), Ramon Lull (Ray-
mond Lulle) et son chef-d’oeuvre le Libre de Contemplació 34, Galmés cita el
primer volum de l’obra dels germans Carreras i Artau per a recolzar
les seves afirmacions sobre el Libre de contemplació. El que ens interes-
sa remarcar és que aprofita per elogiar l’obra fins al punt d’afirmar
que és la millor entre les existents sobre Llull 35.

31. A Escrits sobre Ramon Llull, pp. 61-67.
32. Ibid., nota 3, p. 62.
33. Ibid., pp. 62-63.
34. A Articles, pròlegs i altres treballs. Epistolari, pp. 153-171.
35. P. 170: «Aún a riesgo de hacernos pesados hemos de citar otro testimonio, el

más reciente de todos, de ayer como quien dice. Es el de los profesores hermanos



122

D’altra banda, a la Historia de la Filosofía Española. Filosofia Cristia-
na de los siglos XIII al XV  36 dels germans Carreras i Artau hi ha al·lu-sions
positives a Galmés. Quan Tomàs, el responsable de la part dedicada a
la figura de Llull, comenta la bibliografia existent sobre la vida
d’aquest, cita els treballs biogràfics de Galmés i els qualifica de breus,
però força fiables 37, encara que, més endavant, en algunes ocasions
pot dissentir de dades concretes donades per Galmés. Però no es li-
mita a recomanar aquesta aportació de Galmés: també aconsella la
lectura dels pròlegs escrits per aquest en les diferents publicacions
lul·lístiques al seu càrrec 38. A més, remet a Galmés ben sovint a l’hora
de datar obres de Llull 39. Així mateix, Tomàs aprova la concepció
galmesiana del dinamisme de Llull, com una qualitat extraordinària
de capacitat energètica, gairebé inversemblant 40. Anys després, en el
següent volum _en un text de Joaquim Carreras_  es deixa constància
de la davallada d’activitat de Galmés 41. El plantejament dels germans
Carreras en aquesta obra, segons el qual la filosofia espanyola s’ha de
situar dins del context de l’europea (aquesta s’ha d’entendre no com
un desenvolupament intern de l’esperit nacional espanyol, sinó com
el fet que el conjunt de pobles hispànics han participat en la filosofia
europea) 42, també encaixa amb les coordenades de treball de Galmés.

En definitiva, el treball dels germans Carreras, i més especialment
el de Tomàs, és el que ens permet entendre millor els supòsits filo-
sòfics que Galmés necessità per a dur a terme la seva tasca lul·lística.
Per acabar de definir el lul·lisme galmesià, direm que, als diferents
adjectius que hem anat adjudicant-li, podem afegir els de pragmàtic i
constructiu; com en el mateix Llull, coexisteixen en Galmés l’empenta
idealista amb la finalitat pràctica.

Carreras y Artau, en su Historia de la Filosofía Española, donde se halla el estudio más
completo, sólido hasta hoy, sobre la filosofía luliana en sus varios aspectos».

36. 2 vols., Madrid: Asociación Española para el Progreso de las Ciencias 1939-
1943. Edició facsímil per l’Institut d’Estudis Catalans i la Diputació de Girona, Barce-
lona-Girona, 2002.

37. Op. cit., vol.1, p. 238: «Vida compendiosa del Bt. Ramon Llull, Palma de Mallorca,
1915, breve, pero muy segura, completada magníficamente con el reciente estudio del mismo autor :
Dinamisme de Ramon Lull (Mallorca, 1935).

38. Op. cit., vol. 1, p. 276, nota 16.
39. Per exemple, Op. cit., vol.1, pp. 283-295.
40. Op. cit., vol. 1, p. 262.
41. Op. cit., vol. 2, p. 399, nota 31: «Desgraciadamente, el precario estado de salud

del meritísimo don Salvador Galmés le ha obligado a alejarse del trabajo activo...». Cal
tenir en compte que, encara que en l’edició d’aquest volum consta com a data de
publicació el 1943, se sap que, de fet, no es va publicar abans de 1947.

42. Op. cit., vol. 1, p. ix: «...estiman los autores que la filosofía cristiana en España,
durante los citados siglos, hállase condicionada, ante todo, por las circunstancias de la
vida y del pensamiento europeos y ha de ser explicada, por consiguiente, más que
como una explosión del genio nacional, como la singular aportación de los pueblos
hispanos a la filosofía general de Europa en dicha época».


