
139

EUGENI D’ORS:
EL PECAT EN EL MÓN FÍSIC

MERCÈ RIUS

I

Així com Eugeni d’Ors acabava les seves conferències amb un
«he dit» (tot i que, de vegades, provava de desvetllar l’auditori amb
un «no he dit»), així també començaré jo aquesta xerrada sobre la
seva filosofia amb una observació gairebé protocol·lària: Ors va ser
un personatge controvertit, i segurament continua essent-ho, tant pel
seu pensament com per la seva actitud política _vet aquí potser l’únic
judici unànime que ha aconseguit de recaptar a casa nostra. Ara bé, ja
l’intent d’explicitar-lo ens planteja problemes. Per exemple, com és
sabut, una bona part de la nostra gent de lletres no considera Ors un
filòsof de debò, sinó més aviat un publicista1. D’altra banda, qui ne-
garia el seu tarannà políticament reaccionari, almenys d’ençà que va
ingressar amb ostentació a la Falange i donà suport al cop d’Estat del
general Franco? Alguns, fins i tot, podrien concloure’n que la «incor-
recció» política era una conseqüència previsible de la seva mancança
de rigor intel·lectual, d’una certa pobresa ideològica _en el sentit,
anacrònic a hores d’ara, que, de teories poc consistents, en surt per
força una mala pràctica. Òbviament, aquesta apreciació és falsa 2; de
la mateixa manera que ho són, al meu parer, les pretensions de trobar
predissenyada, en la filosofia d’un autor, la seva adscripció a una ten-
dència política determinada (com ha passat amb Heidegger). No vull
dir, tanmateix, que no hi hagi cap relació entre totes dues coses, ans
al contrari. Per a mi, filosofia i política són indestriables tenint en
compte que tot discurs filosòfic de vàlua pressuposa una bona dosi

1. En aquest aspecte, resulta simptomàtic que el programa que TV3 li va dedicar a
finals del 2001 ens el presentés com a doctor en Dret, sense esmentar els seus títols en
Filosofia.

2. Sovint s’esdevé el contrari. Les «bones» intencions o la tranquil·litat de saber-se
en el bàndol aprovat per la majoria precipita en l’escolasticisme més tronat.



140

d’estratègia. Però em sembla que el seu «color» polític té a veure sobre-
tot amb la tradició dins la qual s’insereix històricament, més que no
amb la seva pròpia singularitat, que admet, dient-ho ras i curt, «usos»
diversos. Posem, per entendre’ns, una constatació comuna, àmplia-
ment acceptada: les «metafísiques del poder» han resultat, en general,
políticament perilloses. D’acord; però la raó d’aquesta seva propen-
sió cal buscar-la en la història. Depèn en bona mesura del fet que els
models polítics que han triomfat, aquells per als quals aquesta mena
de filosofia representava un perill, o almenys un contratemps, han
estat els que no defensaven teòricament l’ús de la força _per bé que
l’hagin continuat exercint a bastament en la pràctica.

Ben al contrari, però, el cas de Xènius obeeix a la falta, en el nos-
tre país, d’una tradició filosòfica _malgrat que ell no es cansava
d’invocar els seus suposats «orígens». Com és també sabut, xuclava
d’aquí i d’allà, sovint mirant de conciliar el que, si més no fins alesho-
res, havia estat inconciliable. I així es va fabricar una terra de ningú
que anava colonitzant segons d’on bufava el vent. A Catalunya va
defensar el «catalanisme», i després, a Espanya, sense solució de con-
tinuïtat, l’«estatalisme». «El órgano de la Cultura para redimir a la
Nación se llama Estado» _vet aquí un dels seus Principios de política de
misión, formulats, o millor dit, reformulats en un moment en què aquest
Estat ja era, fatalment, l’espanyol 

3. Comptat i debatut, encara que
amb els termes procurava dissimular-ho, va donar legitimitat ideolò-
gica a dues formes de nacionalisme contraposades. Això sí, successi-
vament; tot cometent, doncs, una de les incorreccions que Sòcrates
retreia als sofistes: «dir el mateix sobre coses diferents», o sigui, apro-
fitant-se fal·laçment de l’abstracció conceptual.

I, no obstant això, deficiències teòriques com l’anterior no són la
causa, sinó, si per cas, l’efecte, de la seva ambigüitat pràctica. Però
tant se val; al meu parer, es tracta d’una qüestió bastant més com-
plexa. Posar en un mateix paner Agustí i Marx es pot veure com un
dels molts signes delators de l’extravagància orsiana4; ara, altres
intel·lectuals europeus de prestigi establien en aquell moment vincles
no menys estranys i perillosos. A l’Europa d’entreguerres, la crisi de
la democràcia formal va dur alguns dels seus pensadors més
intel·ligents a trontollar entre les idees històricament conservadores i
les revolucionàries, fins a acabar col·laborant amb el feixisme, que es
presentava com una nova opció del tot diferent a les clàssiques, apa-
rentment obsoletes. En fi, si res abocava el pensament orsià a aques-
ta opció política, va ser justament la no-adscripció a cap ideari concret
del passat, és a dir, la seva «heterodòxia». I, com que resultava impos-

3. Nuevo Glosario, vol. III (1934-43), Madrid: Aguilar, 1949; p. 386.
4. La Ciencia de la Cultura, Madrid: Rialp, 1964; p. 32.



141

sible partir de zero, d’aquí venia la tendència a una certa «alquímia»
intel·lectual. En això Ors va tenir, com acabo de dir, uns quants com-
panys de viatge, i de renom internacional. Tanmateix, aquesta relació
(entre una certa indefinició teòrica i una forma ben determinada, en
canvi, de radicalisme polític) era conjuntural. No vull dir «casual», sinó
producte d’una doble conjuntura. Primera, la del moment històric i,
segona, la característica de les mateixes teories, afectades intrínseca-
ment d’una inconsistència que, en una època com la nostra, prou
desenganyada dels sistemes, ja ningú no gosaria assenyalar per tal de
desqualificar una obra _almenys, així ho espero.

Fa deu anys, vaig publicar un llibre, originàriament la meva tesi
doctoral, amb la intenció de demostrar fins on pogués que el pensa-
ment orsià gaudia d’un perfil de sobres reconeixedor i d’un potencial
explicatiu de la nostra contemporaneïtat no gens menyspreable5 . Per
això no voldria ara insistir-hi més de l’aconsellable per emmarcar tot
just aquesta exposició, en la qual, ben altrament, donaré la meva vi-
sió particular d’alguns dels punts febles que es retreuen a Ors quasi
sempre a l’engròs, però sense precisar-los. Un de prou significatiu,
perquè és de base, toca l’anomenada ciència de la cultura, considerada
per ell com una de les seves aportacions originals al discurs filosòfic
_junt amb la «teoria de la personalitat» o de la vida angèlica. Totes
dues, les va desenvolupar a l’exili madrileny, però ja n’hi ha indicis a
l’etapa noucentista; millor dit, no solament indicis, sinó també
l’exigència d’aprofundir-hi, atès l’ideari politicocultural que defen-
sava a casa nostra. L’any 1936, la figura de l’àngel li servia com a
element estructurador del pròleg al volum XXIII de les Obres completes
de Maragall, el títol del qual _«Signe de Joan Maragall en la Història
de la Cultura»_ al·ludia endemés a la doctrina de les «constants cultu-
rals», tal com ho explica en el text: «Classicisme, barroquisme: mane-
res tan antigues com l’aparició de l’esperit en el món i renovellades
alternativament a cada una de les seves epifanies. Més que maneres,
tradicions: més que “estils” o repertoris de formes, eons o constants
de Cultura»6.

Ors oposava la seva ciència de la cultura a la «filosofia de la his-
tòria», bo i titllant aquesta última de coneixement inferior, mancat
d’objectivitat científica. No hi pot haver una ciència de l’esdevenir
com a tal, perquè l’esdeveniment defuig qualsevol legalitat _però no
necessàriament tota mena de constància. Vet aquí, doncs, que, segons
Ors, a la història es donen repeticions; la qual cosa no vol dir que la
història es repeteix, sinó que hi apareixen recurrentment unes for-
mes, els eons, que, essent incanviants i, per tant, «eterns», duen tan-

5. M. RIUS, La filosofia d’Eugeni d’Ors, Barcelona: Curial, 1991.
6. «Signe de Joan Maragall en la Història de la Cultura», en J. MARAGALL, Obra

completa en català, vol. XXIII, Barcelona: Selecta, 1960, p. 1257.



142

mateix una existència històrica. Ara bé, ni s’hi esgoten—ja que so-
breviuen a tots els canvis_ ni l’esgoten _ja que no tot el que és his-
tòric assoleix rang cultural. En altres termes, la cultura és selectiva.

Fins aquí, ens convenci o no, l’argumentació s’aguanta. El problema
sorgeix quan Ors mira de caracteritzar els eons, i ens presenta com un
avantatge el fet que els puguem atribuir un estatut ontològic doble:

«Dejemos, por un instante, de tocar la cuestión de fondo acerca
de la realidad de los universales. Personalmente, yo no tengo em-
pacho en anunciar, y en anunciar desde ahora, mi posición afir-
mativa, mi actitud de idealismo, es decir _otra vez_ de realismo,
de tradición probablemente platónica, agustiniana y hegeliana. Mas,
lo repito, ahora quiero dejar eso aparte. Eso aparte, ciñéndonos a
la cuestión metodológica, conviene proclamar que la elevación de
la Historia a ciencia [...] no está[n] en manera alguna vinculada[s] a
idealismo y puede[n] producirse por igual dentro del criterio idea-
lista que dentro del criterio nominalista o crítico más estricto. Las
“constantes” históricas, en que se basa aquella organización, serán,
sin duda, diferentemente interpretadas en cada caso: en uno, como
entidades; en otro, como centros o nudos de relaciones»7.

Dit això, tot i haver-se adherit al platonisme, s’esplaia a deta-
llar la novetat de l’alternativa, que consisteix a descobrir relacions
«sistèmiques» entre els objectes empírics més aparentment allunyats
i diversos:

«¿Qué es un sistema, en anatomía? Un sistema es una síntesis que
reúne elementos separados, a veces distantes en el espacio; y diso-
cia, en cambio, elementos próximos, vecinos y hasta contiguos [...]
Ahora, traslademos al orden del tiempo, lo cumplido por el pro-
greso de la anatomía en el orden del espacio. Esa transformación
de métodos, realizada por la anatomía ayer, ¿no cabe esperar que
la historia la cumpla también, en el inmediato mañana?» 8.

Sens dubte, aquesta mena d’arguments són els que han empès al-
guns intèrprets a veure-hi un parentiu teòric amb l’estructuralisme 9.
Però nosaltres, a hores d’ara, ja tenim prou clar que la «metafísica de
la presència», d’arrel platònica, no es conjumina fàcilment, ni amb la
historicitat de l’existència, ni amb la des-substantivitat característica
de la mateixa estructura sistèmica _per cert, totes dues oposades crí-

7. La Ciencia de la Cultura, p. 34.
8. Ibid., p. 34.
9. HORST HINA, «Eugenio d’Ors, precursor del estructuralismo», Cuadernos del Sur,

11, Valladolid, 1970. Val a dir que el passatge citat ens recorda l’estudi de Michel
Foucault sobre l’evolució de la «mirada clínica» (El naixement de la clínica). D’altra
banda, Ors defineix el «principi de funció exigida» _constitutiu, junt amb el «principi
de participació» del seu Novissimum Organum_ prenent com a model el concepte de
funció matemàtica (El secreto de la Filosofía, Madrid: Tecnos, 1998; pp. 303 i ss.).



143

ticament al platonisme. Sigui com sigui, deixant de banda si resulta
factible, o potser desitjable i tot, superar aquest enfrontament, el cas
és que Ors no sembla fer-se’n problema, i tira endavant la proposta
ajudant-se amb un concepte carregat, expressament, de reminiscèn-
cies bíbliques: la parousía.

En un text acabat d’imprimir, segons que s’indica en la correspo-
nent separata, el mateix dia en què pronunciava la lliçó inaugural de
la Cátedra de Ciencia de la Cultura, l’autor assenyala l’origen grec del
mot parousía10; centrant-se, però, en l’ús que en feien els cristians per
referir-se a les aparicions de Jesús als seus deixebles després de mort.
I és també Jesús el model d’eó que esmenta en atribuir l’ascendència
d’aquest concepte fonamental de la seva «nova ciència» a les escoles
alexandrines cristianitzades. Ho escriu amb rotunditat: «Un eón es
una idea que tiene una biografía»11. Així, doncs, com Jesucrist als apòs-
tols, també els eons se’ns apareixen sense que hi compti gens el temps
transcorregut, en «una simultaneidad entre la presencia y la ausen-
cia»12. De la mateixa manera que trobem a faltar l’amic absent, i això
ja constitueix una forma de presència; igual com, quan és present, no
el sentiríem prou vivament si l’experiència no anés acompanyada de
la imatge que en teníem durant la seva absència _així també, els eons
hi són encara que no hi siguin. Perquè llur presència no es confon
amb el present temporal. A més, l’absència no els llança a un món
transcendent, sinó que s’esdevé només, com a superació de
l’enyorança, mentre són presents _altrament, no distingiríem la cultu-
ra dels fenòmens empírics en general, és a dir, dels només «històrics»
o «anecdòtics». Ni l’amic-amat, d’una persona qualsevol.

Els eons sempre han de retornar malgrat que no vénen d’enlloc
_necessàriament sense moure’s_ perquè posseeixen una manera de ser
indestriable del no-ser. Es tracta d’un no-ser benigne, orientat a realçar
allò que és13. Ors se les compon per anar a parar a la intersubjectivitat
pròpia de la cultura: «El ido no se ha ido del todo. Está ahí: podemos
pensar con él; que es una realidad muy distinta a la de pensar en él.
Podríamos dialogar, vivencia conmovedora y suma». A la fi, la cultu-

10. El 17 d’abril de 1953, un any abans de la seva mort, en què es va crear especial-
ment per a ell aquesta càtedra honorífica a la Universitat, a la qual mai no havia pogut
accedir. Era, evidentment, massa tard.

11. La Ciencia de la Cultura, p. 39. Així al·ludeix a la relació entre les constants
culturals i la doctrina de la personalitat o de la vida angèlica. (Introducción a la vida
angélica, Madrid: Tecnos, 1987.)

12. La parusía, Madrid: Ediciones del Colegio Mayor Nebrija, Universidad de Ma-
drid, 1953, (sense paginació).

13. En aquest punt, es trencaria el paral·lelisme amb l’amistat, perquè trobar a
faltar l’amic és una forma de presència dolorosa; en canvi, la cultura només la pot
trobar a faltar qui ja la posseeix _i això no es pot dir en passat («qui l’ha posseïda»). Llevat,
és clar, que s’equipari amistat amb diàleg cultural, com veiem que fa Ors tot seguit.



144

ra compleix de debò el paper que la saviesa popular reserva equivo-
cadament als «apareguts», en la tràgica lluita humana contra la mort:
«¿Se quiere algo más popular que aquella versión bastarda de la paru-
sía, que son los relatos de aparecidos? La mente del hombre repugna,
instintiva, fundamental, variamente, a su entronque demasiado rígi-
do, entre la muerte y la nada»14.

Amb tot, convé adonar-se que allò que distingeix l’amic estimat
de qualsevol altre no és cap sentiment (sinó, més aviat, una absèn-
cia). Malgrat les seves apel·lacions a la doctrina agustiniana, Ors se-
para el coneixement de l’amor. No podem emetre judicis de valor _ni
sentimentals ni morals_ sobre la Cultura, perquè s’escau a l’inrevés:
ella és qui n’ha de posar les condicions. En aquest aspecte, el recurs a
l’absolutesa teològica per damunt de la moral, Ors segueix la petja
d’un autor que admirava, i que cita tot just començat el pròleg a les
obres de Maragall. Em refereixo a Carl Schmitt, el qual, al llarg de la
seva vida, publicà dos llibres sota el títol explícit de «Teologia políti-
ca». D’altra banda, la influència del seu Catolicisme i forma política sem-
bla prou evident en la filosofia orsiana 15. Com el mateix nom indica,
s’hi dóna una gran importància al concepte de «forma»; en general,
Schmitt, tot i que era jurista, va demostrar sempre una vena literària.
Quant a Ors, no cal dir que el seu pensament està amarat d’esteticisme.
Gairebé es podria entendre que estableix lligams entre teologia i estè-
tica deixant en un segon terme la moral 16. Així doncs, del cristianisme
tria sobretot el catolicisme, pel seu caràcter ecumènic, estretament re-
lacionat amb l’Església com a institució. Una vegada més, val a dir que
no és ben bé el mateix defensar aquesta idea, com Schmitt, a Alema-
nya, on el catolicisme té un abast minoritari, que a l’Estat espanyol, ca-
racteritzat durant la dictadura franquista pel seu «nacionalcatolicisme».
Però, l’any 1936, data del pròleg citat, Ors ja n’estava segur, pel que
fa a les seves pròpies diferències amb Maragall respecte a la funció
filosòfica del cristianisme. Ho escrivia així: «Mentre que l’un, agusti-
nianament, professava l’objectivitat del mal i del pecat, l’altre, pela-

14. Ibid. Desde la perspectiva de la «biografia», és a dir, de la personalitat o «àngel»,
la mencionada simultaneïtat de presència i absència està relacionada amb la memòria,
i amb l’inconscient de la psicoanàlisi. No cal dir que el plantejament orsià desemboca
en l’extrem oposat al de les filosofies actuals que hi podrien mantenir una certa afini-
tat, almenys en això que acabo d’exposar _si fos possible prescindir del llenguatge
utilitzat per Ors. Més endavant m’hi tornaré a referir, especialment a Derrida.

15. Tot i que la traducció castellana publicada l’any 2000 es presenta com la primera,
sembla que el text no era completament desconegut a Espanya. En qualsevol cas, Ors
el deuria llegir en una altra llengua.

16. Aquest lligam, d’altra banda, ja l’havia establert Kierkegaard, si bé des del
protestantisme. Ho remarca un autor contemporani que se situa, ell mateix, ben lluny
de qualsevol religiositat. Em refereixo a Adorno, el qual, en el pol oposat a les idees
polítiques d’Eugeni d’Ors, no obstant això, creu també que les obres d’art són epifa-
nies secularitzades.



145

gianament, obria els braços en l’amplitud no discriminadora d’una
espècie de redempció difusa. L’un articulava teologia, allà on l’altre
només volia entendre d’amor. El dogmàtic s’oposava així al místic; el
clàssic, al romàntic; a l’emoció, la litúrgia; al fervor, la disciplina; a la
sinceritat, la veritat; a l’estètica, ètica i metafísica de la Natura,
l’estètica, ètica i metafísica de la Raó; a l’imperi de Pan _represen-
tem-ho míticament_ l’imperi del Logos. Un geòmetra, així, lluitava
amb un pànida»17.

 Evidentment, assumir el «dogma» agustinià de l’objectivitat del
mal i menystenir alhora la doctrina de l’amor no sembla gaire «teolò-
gic». Al capdavall, allò que d’Agustí sedueix el nostre autor és, més
aviat, el maniqueisme anterior a la conversió. Així es desprèn amb
contundència d’un article publicat el 1939, el títol del qual dóna nom
a aquesta meva exposició d’avui: «El pecado en el mundo físico».
Escrit, segons que diu, estant al front, o sigui a Burgos, el text s’enceta
novament amb la contraposició entre el pensament d’Agustí (rebut-
jant explícitament, però, la lectura que en va fer el protestantisme) i
el seu adversari Pelagi o (dins de «l’ortodòxia», precisa) Sant Fran-
cesc. La figura d’aquest últim ens retorna al Pròleg, on havia consta-
tat reiteradament el «franciscanisme intel·lectual» de Maragall: «Per
què, Padrí [...] no has romàs tothora en fidelitat i constància devers
els teus, els veritablement teus: devers sant Francesc, al qual retira-
ves de físic, tal com el d’ell, caprinament barbat, “magristó i de poca
ufana”, ens és donat per la iconografia i per Mossèn Cinto?»18.

Contra el tarannà de Francesc, l’article suara citat afirma que hi ha
molta maldat en la natura, encara que Ors pretén enfocar-ho, no pas
des de la perspectiva moral, sinó, segons ell, de la «científica». A la
natura, doncs, i més concretament a les seves lleis, acabarà atribuint
el «pecat», aleshores encarnat en la guerra que l’ha empès a buscar-ne
una explicació. Aquesta idea de la «caiguda» aplicada a la natura ja
venia d’un opuscle publicat el 1911, «Els fenòmens irreversibles i la
concepció entròpica de l’univers», en el bonic començament del qual
ressonen ecos nietzschians19: «Fa vintisís sigles que un filosoph, com
medités llargament de geometría sota l’aire clar de la Magna Grecia,
va trobar alguna cosa destinada a cambiar de socarrel les condicions
del pensament humà. Inventà un teorema que’s demostrava per
l’absurde». Unes planes més endavant es refereix a la «guerra civil»,

17. «Signe de Joan Maragall en la Història de la Cultura», p. 1255. Aquest gust per
la Litúrgia, com a forma institucionalitzada i civilment educadora, ja el celebrava des
dels seus principis noucentistes. A Itàlia, un conegut representant de la doctrina era
Romano Guardini. Ors va anar, doncs, a triar els seus companys al dos Estats bressol
del totalitarisme occidental.

18. Ibid., p. 1261. En canvi _ha dit abans_ Maragall va tirar cap a Nietzsche i Goethe,
«clàssics del bon esguard», i com a tals, d’una altra fusta que la seva.

19. F. NIETZSCHE, Sobre veritat i mentida en sentit extramoral.



146

que afecta, en aquest cas, l’estudi de la naturalesa; no res més senzill,
per tant, que explicar després la guerra de debò, quan l’ocasió es pre-
senta, escorcollant-ne els orígens naturals. No res de més senzill ni
més dubtós des del punt de vista de la solidesa conceptual20.

Tanmateix, que ja en la natura hi hagi lluita (com veurem de segui-
da en comentar l’article) no significa que la cultura la imiti ni en de-
pengui necessàriament, ans al contrari. La guerra estatal és un eó, una
constant cultural. Ors ni tan sols la inclou entre els «purs»; la consi-
dera un eó «mixt», és a dir, d’aquells que no van lligats a la humanitat
en si, perquè aquesta podria sobreviure a llur desaparició. Aquí
l’ambigüitat orsiana ens torna a recordar Schmitt, el qual, en relació
amb la seva definició del que és «polític», tampoc no gosa donar cap
raó de principi contra la possibilitat que, en el futur, la humanitat ja no
organitzi la seva convivència a partir de les «categories» amic/ene-
mic. Per la seva banda, Ors sentencia repetidament: «Convé que hi
hagi heretges, i que les guerres sien». Pontifica amb la tranquil·litat
d’algú criat en l’esperit «llatí» per comptes del «germànic», dins l’eó
«clàssic» per comptes del «barroc». Altrament dit, potser el bon ull
per a les formes que ell atribuïa a Nietzsche no era l’únic que Schmitt
n’havia heretat, sinó també una metafísica de la voluntat de poder 21. En
canvi, l’«home clàssic» (contra la interpretació del kantisme duta a
terme per Schopenhauer) doblega sempre la Voluntat a la Represen-
tació, «perquè, si tota l’empenta de la voluntat i tota la força de la
música tendeixen a la comunió, tota la tècnica de la representació i
tot el desdoblament de la ciència condueixen a l’exorcisme» _Xènius
ja en parlava així anys enrere, a Catalunya, en distanciar-se de qui
havia anomenat el seu Padrí 22.

Això no obstant, ni un esperit «ecumènic», com el seu, pot rebut-
jar la comunió encara que no hi confiï plenament, ni la ciència ho
seria si prescindís de tot allò que aparentment la contradiu. No ende-
bades hem vist Ors reinvindicar la filosofia de la història de Hegel
com un dels seus antecessors. Així doncs, n’assumeix la dialèctica; ara
entre entitats ideals que es neguen mútuament, a saber, els eons o
constants de cultura. De les més destacades, classicisme i barroquis-
me sostenen una pugna interminable, on no intervé la força bruta,
sinó la de l’intel·lecte. Hi lluiten «Idees-força», i no podrien deixar de
fer-ho perquè només lluitant entre elles assoleix cadascuna el límit

20. Per contra val a dir que, en les glosses sobre la primera guerra europea, s’havia
abstingut de sobrepassar el plànol estrictament cultural. Si la considerava una «guerra
civil», això no era (o almenys no ho remarcava) per cap raó metafísica de tall naturalista,
sinó perquè s’esdevenia entre dos principis pertanyents a la Cultura: l’Autoritat i la
Llibertat. (Lletres a Tina, Obres Completes, vol. VII, Barcelona: Quaderns Crema, 1993.)

21. I segurament també, per via política, el culte rousseaunià a l’«expressió» _que
és un dels cavalls de batalla emprats per Ors contra Maragall, com veurem després.

22. Ibid., p. 1257.



147

que li permet sobreviure amb tota la seva singularitat, en lloc de perdre’s
en l’«èxtasi místic». En altres termes, cada contendent es defineix en
la mesura que exclou l’altre _sense anorrear-lo ni assimilar-lo, ans
mantenint-lo i mantenint-se alhora a ratlla.

Òbviament, aquesta mena de dialèctica no coincideix amb la he-
geliana, ja que en defuig l’absolutesa d’una totalitat on la lluita aca-
baria en reconciliació. D’una banda, Ors advoca per la «diferència»
(la cultura és selectiva), mentre que Hegel es decanta cap a l’assimilació
de l’adversari. De l’altra, però, el dualisme que ell defensa està ben
lluny de la fe en la redempció que duia Maragall a escoltar totes les
veus i justificar-les, si més no en allò que poguessin contenir
d’afirmació vital. Aleshores, hegelianament partidari de la raó en-
front del sentiment, i de l’esperit enfront de la natura, a Ors no li
queda cap més solució que demanar-se «qui mana» _una pregunta
certament paradoxal per a algú que posa la voluntat sota la represen-
tació: «Poc abans, el pànida havia fet, per a una publicació del geò-
metra [el volum II del Glosari], un pròleg... Miracle de bondat! La
pugna entre les dues concepcions del món, tants cops enfrontades, hi
és conduïda en símil, a la retirança d’un fill, bé del pare, bé de la
mare. I, naturalment, de mare tant en cal com de pare. Però el que a la
bondat escapava és com el problema no rau aquí en l’exclusió, però
en la jerarquia; que, entre mare i pare, tots dos indispensables, el quid
està a saber qui manarà»23.

Es tracta, tal com ho plantejava igualment Schmitt, d’una qüestió
d’«autoritat». Ors ho té més difícil, ja que nega a la voluntat l’última
paraula. Però, com fa sovint, s’empara amb el llenguatge. Etimològi-
cament, assegura, autoritat ve d’Autor; i aquest és l’individu que es
«defineix» a través de l’Obra-ben-feta. Ell n’esdevé el «pare»; l’obra,
la seva filla: «El just, el qui braument ha lluitat, no sucumbeix. A les
primeres lluïssors de l’alba nova, veu avançar pel pont una forma
bellíssima que li somriu, plena de dolçor i amistat. És una alada jove-
neta com de quinze anys, vestida de llum. _¿Qui ets tu, li demana el
torbat viatger, qui ets qui així arribes fins a mi, com un presagi de
salvació i de victòria? _Ella li respon: Sóc la teva filla, sóc la teva
obra. ¿No em coneixes? Sóc la teva pròpia vida. Sóc el teu pur pensa-
ment, el teu pur llenguatge, la teva activitat pura i santa. Jo era bella.
Tu m’has fet molt bella. Heus ací perquè enlluerno talment, glorifica-
da davant Ormuç... Sóc la llei, la llei que vas fer tu mateix. L’exacta
expressió de les teves belles obres»24.

23. Ibid., p. 1257.
24. «L’alerta de Castelló d’Empúries», Barcelona: Publicacions Empordà, 1923,

p. 19. Aquest era també el tema de la novel·la Gualba, la de mil veus, publicada el
1915 (Barcelona: Edicions 62, 1980), Cf. M. RIUS , La filosofia d’Eugeni d’Ors,
pp. 294 i ss.



148

II

Els intèrprets no es posen d’acord sobre si Carl Schmitt considera-
va el decisionisme la pedra de toc de la política o bé, per contra, era
bàsicament un teòric de l’Ordre. En canvi, sí que està molt clar, per-
què ell es va escarrassar a deixar-ho, el rebuig a la moralització de la
política, al seu entendre practicada pel liberalisme en general i, més
concretament, arran del Pacte de Versalles contra Alemanya. Quant
a la filosofia orsiana, pel que acabem de dir, es troba en una situació
semblant. L’article que em proposo de comentar ara, «El pecado
en el mundo físico», neix com a intent d’explicar-se «la presencia
infame del mal en el mundo» _talment ho escriu Ors observant la
guerra del 36. La resposta no es fa esperar, perquè, com he dit, ja
l’havia enllestida molt abans, en els seus anys de mestratge a Cata-
lunya. Prossegueix, doncs: «Confesamos que la [experiencia] de la
guerra figura entre las más aptas para mostrarnos una naturaleza
implicada sin remedio en la catástrofe del pecado original»25. Tot
seguit aclareix que no entén el pecat, o no l’entén només com una
categoria moral. Hi veu, més aviat, una catàstrofe ecològica (dient-
ho amb uns mots que segurament preferiria als que ell feia servir:
«mutació brusca»).

I és que, quan parlem de moralitat, el mal consisteix en una priva-
ció de bé; al capdavall, en un «defecte» propi de les criatures finites
com nosaltres. Sens dubte, Ors recull el tarannà grec en presentar el
mal moral amb una entitat relativa. Ara, si això és veritat de la moral,
en canvi el fet que els éssers agraciats amb el bé de viure estiguem
ineluctablement amenaçats de mort, tanmateix, no resta gens de per-
fecció a la vida. Cal pensar, per tant, que hi ha una substantivitat del
mal, pròpia _i sobrevinguda, com a externa, al bé. Al llarg de l’article,
Ors sembla dubtar sobre la culpabilitat de la raça humana en aquest
afer. Per a ell, som alhora «víctimes i còmplices», però afirma també
que la noció de responsabilitat és «adventícia»26. Tot i defensar amb
Hegel l’espiritualització de la natura per mediació humana _d’aquí
vindria la nostra «complicitat»_, el concepte orsià d’història té un sen-
tit i un valor molt diferents del hegelià.

Com abans hem dit, per a Ors, la categoria històrica central és
l’esdeveniment, que escapa a la racionalització, ja que no s’esgota en
les relacions mantingudes amb el seu voltant, de la mateixa manera
que l’estudi de les òrbites planetàries mai no ens explicarà per què no

25. «El pecado en el mundo físico», Las Ciencias, IV, núm. 4, Madrid, 1939, p. 2. És
la versió castellana del text publicat a F. MAURIAC et al., L’Homme et le Péché, París, 1938;
que està reproduït a Els Marges, núm. 22-23, Barcelona, 1981; pp. 102-108.

26. «La nota de responsabilidad [...] no ha de parecer indispensable, desde el
momento en que hablamos corrientemente de la herencia del pecado o de la necesidad
de lavarlo por el bautismo o el exorcismo.» (Ibid, p. 2).



149

hi ha més o menys planetes que els existents27. Doncs bé, el mal és
d’aquesta mena, quelcom que esdevingué al món a tots els nivells.
L’article el denuncia primer en el llenguatge, com a esmicolament i
dispersió d’una llengua originària, la «protoglossa», que ens haurien
revelat els àngels 

28. El segon nivell és el biològic, perquè la vida esde-
vé històrica d’ençà que desemboca en la mort: «Arbol de la Muerte,
justamente por ser árbol de Vida. Toda historia se destina esencialmente
a la nada» 29. Pel que fa a això últim, Ors es mostra més pessimista que
en el seu article anterior, «Els fenòmens irreversibles i la concepció
entròpica de l’univers», on admetia que la teoria de l’evolució, mit-
jançant la idea que els organismes vius introdueixen una complexitat
creixent dins l’univers, modulava, tot i que no neutralitzava, el des-
cobriment de l’entropia en els sistemes físics. Aquí, ben al contrari,
desmunta qualsevol intent en aquest sentit, posant òbviament en perill
la seva pròpia concepció de la Cultura, per molt que, contra l’eternitat
de les idees, res no hi pugui el pas del temps: «La amenaza de la nada
oscurece en el saber esta luz impasible, que podría esperarse re-
sultante de la aplicación de la mecánica cartesiana a las ciencias
de la vida. Quien no ha soñado sino en estudiar ecuaciones, ha
visto de pronto abrirse en el fondo de estas cuestiones el abismo del
espanto»30.

La successió temporal no afecta la cultura perquè la seva eternitat
consisteix a ser «reversible 31. I els físics s’havien adonat, precisament,
que l’objecte de la racionalitat científica acusa un tret paradoxal per a
si mateixa: la irreversibilitat _concretament sota la forma d’entropia.
El reversible s’ha ficat l’irreversible a casa seva; la raó conté una
bona dosi d’irracionalitat. En aquest aspecte, jo mateixa he abonat,
en començar, la tesi orsiana: caracteritzant les teories filosòfiques
contemporànies, i la seva en particular, com a intrínsecament «con-
junturals» _com a esdeveniments, al capdavall. Però no voldria per-
dre de vista que l’article va adreçat a entendre la guerra. I vet aquí
que la física donava al nostre autor un model de «guerra civil», ja des
dels temps del Glosari. L’origen de tot plegat es troba en el «moviment»;
per això Zenó li va negar la condició racional: «El primer movimiento
que el mundo vió nacer rompía ya el primer equilibrio del mundo. Si,
desde el punto de vista del conocimiento, todo movimiento es irracio-

27. La seva referència en aquest cas és un autor que li agradava citar: Antoine
Cournot.

28. La Ciencia de la Cultura, pp. 96 i ss. Aquesta intervenció dels àngels ens sembla
ara un estirabot. Però la idea d’un llenguatge primer amb connotacions teològiques
també la defensava un autor tan allunyat políticament del nostre com Walter Benjamin.

29. «El pecado en el mundo físico», p. 6.
30. Ibid., p. 6.
31. Les idees són tothora recuperables, encara que el pensament subjectiu, a causa de

la seva pròpia temporalitat, les hagi deixades momentàniament enrere.



150

nal, desde el punto de vista de los valores, todo movimiento es infame» 32.
La maldat del moviment està en el fet que indueix una degradació.

Les transformacions entre l’energia calòrica i la mecànica no es rea-
litzen sense pèrdues quantitatives, que Ors interpreta com a pèrdues
de valor : en l’article de 1911, ho havia justificat de la manera següent:
«Prescindint ara de si hi ha alguna cosa de físich en la ètica, debem
desde aquest moment acceptar que hi ha alguna cosa d’ètich en la
física. Si’s donen fenòmens irreversibles, si no totes les formes d’energía
son intercambiables, es que no totes tenen el mateix preu» 33. Partint del
concepte de valor com a relació, defuig un judici massa dràstic («moral»
stricto sensu) sobre el sentit de l’univers. Això no obstant, com que aquesta
«relació» s’ha convertit en irreversible havent-hi introduït la perspectiva
temporal, la neutralitat de l’estructura 34 cedeix davant la resurrecció de la
substancialitat _que ara ho serà del Mal. En l’article de 1939, les lleis de la
termodinàmica atribueixen «no solamente un sentido al funcionamiento
del universo, sino un sentido que conduce a la muerte» 35.

En el fons, hi està en joc l’Ordre. El descobriment científic de
l’entropia ens alerta, sobretot, de la desorganització progressiva dels
sistemes físics, com a pèrdua de complexitat que, a l’extrem, resta-
bleix l’equilibri _si bé ara aquest equilibri és el de la mort. Sense sa-
ber-ho encara, ja Kant ironitzava que la pau dels cementiris estrafeia
caricaturescament la d’una humanitat alliberada per sempre de les
guerres 36. Però Ors veu en el desordre alguna cosa més que la con-
seqüència obligada del desgast intern. La falta completa d’ordenació,
el caos o l’amorf (en què cau l’individu quan mor), es deriva d’allò
que en podríem dir un «contra-ordre», perquè posseeix una substan-
cialitat pròpia. De fet, el desordre _segons la teoria física exposada_
equival a la pèrdua d’energia. El contra-ordre, en canvi, té alguna
mena d’«autoritat»; per descomptat, dolenta, en el sentit que està
vagament relacionada amb el «qui mana», però no cristal·litza en
l’Obra-ben-feta que legitimaria aquella autoritat com a culturalment
desitjable. O, dit altrament, no basteix l’única cosa que justificaria
l’acció esmerçada a realitzar-la _tot «redimint-nos», amb la seva exis-
tència objectiva, del pecat del moviment 37.

32. Ibid. p. 8. Recordem que Ors va dedicar la seva tesi doctoral de filosofia a les
apories de Zenó d’Èlea.

33. «Els fenòmens irreversibles i la concepció entròpica de l’univers», Arxius de
l’Institut de Ciències, any I, núm. 1, Barcelona, 1911, pp. 11 i 16.

34. En dic «estructura» perquè voreja el concepte de valor lingüístic proposat per
Saussure.

35. «El pecado en el mundo físico», p. 9.
36. I. KANT, Cap a la pau perpètua (Introducció).
37. Vet aquí la diferència entre l’esperit «llatí» i el «germànic», abocat aquest últim a

l’acció per l’acció, mal que fracassi (Lletres a Tina, p. 243). En canvi, el «llatí» defuig les
filosofies de l’«esdevenir», i per tant el «dinamisme» de la història en què els alemanys
excel·leixen; enfront del werden, hi posa el machen, o sigui el «fer» _una Obra.



151

Així és com Ors perverteix la teoria bergsoniana sobre l’aprehensió
subjectiva de l’ordre. Sovint _diu Bergson_ ens pensem que hi ha
desordre allà on hi ha un ordre «diferent» d’aquell que esperàvem
trobar; només la frustració de les nostres expectatives ens porta, doncs,
a titllar de desordenada una situació que en si mateixa no ho està.
Però el nostre autor, que havia assistit a les classes del filòsof francès
sobre l’«evolució creadora» (tal com es desprèn d’un altre passatge,
on nega que «la sola impulsión evolutiva» pugui produir formes), dissen-
tia de Bergson en moltes coses; per exemple, respecte a la seva acti-
tud durant la guerra del 14. Ell, per la seva banda, recalcava: «Convé
que les guerres sien». Davant del que anomena «beligerancia» del mal,
s’entesta a afirmar que no és ni una manca (com vol el cristianisme, si
més no l’ortodox, no pas el seu) ni un simple desordre; ben al contra-
ri, té d’ordre només allò que li cal per destarotar la realitat dins la qual
s’infiltra _com si en fos el negatiu: «Consecuencia: siempre que ocu-
rra alguna cosa que no puede ser deshecha, debe atribuirse la cau-
sa de este hecho a la introducción de un elemento de azar, análogo
al que interviene en el barajar de las cartas... ¡Consecuencia admi-
tida demasiado a la ligera! El elemento introducido podría ser muy
diferente al azar. Cabe que se trata de una voluntad mala; o también
de consecuencias de un acontecimiento producido un día por una
voluntad mala, es decir, un pecado» 38. A la fi, Ors acaba pressuposant
en el desordre/mal alguna cosa semblant a la «intenció».

Afirmacions com l’anterior són més aviat galdoses des del punt de
vista teòric; útils potser intuïtivament, però poc respectuoses amb la
lògica discursiva. En aquest cas, s’hi entreveu i tot un deix de para-
noia, més o menys afectada. Doncs bé, sense rebaixar gens aquestes
dues apreciacions, tanmateix, la idea orsiana se’ns torna molt més
clara si recordem el motiu de la seva reflexió:

«Los elementos de desorden, en suma, cuya presencia apreciamos
en la naturaleza, habrían podido provocar, en relación al orden de
la naturaleza, a su plan divino, ya la necesidad de lo que llamaría-
mos “operaciones de policía”, ya una verdadera “guerra civil”. La
primera hipótesis no supone sino la afirmación de la presencia del
mal en el mundo, así como para un Estado una declaración análo-
ga quiere decir simplemente que el Estado tiene que habérselas en
el interior con bandidos. Pero la confesión de la existencia de una
guerra civil se impone cuando el desorden no es ya una merma
del orden; cuando se trata de un antiorden, de una fuerza activa, capaz
de ganar la partida: entonces es un Estado quien se opone al Esta-
do; es la muerte la que puede ganar la partida en la naturaleza»39.

38. «El pecado en el mundo físico», p. 8.
39. Ibid., p. 7.



152

Tot seguit, esbossa unes disquisicions sobre l’amenaça que repre-
senta per a un Estat l’existència en el seu si de partits comunistes i
anarquistes, tots dos mirant de fer-lo desaparèixer. Un atemptat anar-
quista, afirma, esgarrifa molt més que les lleis de la Unió Soviètica, la
qual és esmentada en l’article innominadament, com «un Estado situa-
do en el extranjero» que pot donar suport als moviments interns d’altres
Estats. Ara, el màxim perill no es troba en els atemptats anarquistes
(que, pel que hem dit, constitueixen només una expressió aïllada del
desordre), sinó en la «disposición legislativa bolchevista» (que indueix
l’«antiordre», mitjançant la «intervenció» _des de fora, vet aquí el Mal_
en els afers interns d’altres Estats).

Quan Xènius proclamava a Catalunya que «les lleis són normes,
però també són armes», ho feia enmig de l’optimisme. En aquest ar-
ticle del 39, la mateixa constatació li mereix un judici diferent. Ha
extret l’última conseqüència d’aquella teoria física que l’enlluernà de
bon començament. Fins que no es va descobrir el segon principi de la
termodinàmica, les lleis servien per contrarestar el desordre. Ara sa-
bem que, d’altra banda, també ens obliguen a acceptar-lo. Contra el
descobriment pitagòric, l’absurd ha esdevingut real.

No crec que calgui donar més arguments per incloure Ors en el
quadre dels pensadors conservadors, o fins i tot reaccionaris. És un
d’aquells que enyora «la puresa dels orígens» (almenys s’hi empara).
Però, abans d’acabar, voldria remarcar-ne una peculiaritat en aquest
punt, atès que té molt a veure amb la seva crítica al pensament de
Maragall. Com se sap, la poma de la discòrdia que Ors va triar per
enfrontar-se al «Padrí» va ser la doctrina maragalliana de la «paraula
viva». S’hi refereix a bastament en el pròleg que he anat citant; i
l’article aprofundeix en la mateixa direcció 40.

Mentre que, històricament, la majoria dels pensadors que han de-
fensat els orígens els entenen com a «naturals», Ors rebutja una tal
alternativa, encarnada al seu parer en el culte a l’expressió, cara a Ma-
ragall; dit altrament, en el romanticisme, que és la «constant» on clas-
sifica el modernisme català. Abans l’hem vist col·locar, en els orígens
del llenguatge, la «protoglossa»; no res de natural, ans si per cas «so-
brenatural», ja que prové dels àngels. I és que, segons ell, en el principi
fou l’Ordre. No pas l’expressió, sinó la «representació»; no l’exclamació,
sinó el concepte. Encara més, en comptes del «vocatiu», el «nomina-
tiu». O no atorgà Déu al primer home la facultat d’anomenar la resta
de criatures? Com una forma d’apropiació, val a dir-ho. Però també
per tal de contenir el vessament que duu els individus a dissoldre’s en
el medi _a l’hora de la mort, així com en l’experiència mística, que

40. Històries de les esparregueres (Barcelona: Selecta, 1948) són un recull de narracions
de l’any 1919, adreçades a replicar l’Elogi de la paraula.



153

ens hi inicia. De predicar aquesta iniciació, acusa Maragall (amb això,
dit sia de passada, se’ns fa avinent que, tot i considerar el moviment
pecat, Ors no opta pas per la vida contemplativa). Ell assegura que la
funció expressiva del llenguatge no ha pogut generar naturalment la
funció significativa. Hi ha una distància insalvable entre l’«esquema
definitorio» i el «derrame expresivo»; la qual cosa demostra que el pas de
l’un a l’altre ha estat un «esdeveniment». Comptat i debatut, la discon-
tinuïtat caracteritza la raó: entre les coses que el nom separa les unes
de les altres, però també entre la mateixa representació (generadora
de figures) i l’expressió (desconeixedora dels límits). Així doncs, per-
petra un atemptat contra el llenguatge, essent com és l’òrgan de la
racionalitat, aquell que en posa l’essència en l’expressió. I, de retruc,
atempta contra la mateixa vida que pretén defensar, ja que ignora la
individualitat com a entitat separada.

Vet aquí que, segons Ors, el procés ha anat al contrari del que
s’imaginaven els romàntics. Aquests estaven convençuts que
l’expressió era anterior a la representació; s’equivocaven, i Maragall
hi persisteix 41. Ara bé, les investigacions lingüístiques _continua el
nostre autor_ proven que originàriament la humanitat parlava una
llengua molt més articulada que les nostres. Cal suposar, per tant, una
catàstrofe _un esdeveniment_ que les va desarticular, en ser arrosse-
gades pel corrent expressiu. Ho testimonien les restes d’aquella arti-
culació que apareixen aquí i allà, en estat fragmentari, com una mena
de ruïnes 42. Tal vegada com a jeroglífics que ens han arribat un cop
perdut el codi per desxifrar-los. Ho dic així, evidentment, per acostar
Ors a la nostra contemporaneïtat, o almenys a un sector de pensadors
que atorguen molta rellevància a l’escriptura 43.

41. És el cas de Rousseau, que Derrida critica a Sobre gramatologia. Segons Ors,
també els evolucionistes cauen, per altres raons, en aquest mateix parany; la con-
seqüència és que el llenguatge humà no es distingeix essencialment del de les bèsties,
ja que la representació només constitueix, per a ells, un grau de desenvolupament, tan
elevat com es vulgui, però de l’expressió animal.

42. Hi ha indicis que el seu antecedent immediat en aquest teoria va ser Karl
Bühler. Però també Walter Benjamin parlava de les «ruïnes» que desconsolen l’àngel
de la Història.

43. Aquesta imatge del jeroglífic l’he manllevada d’Adorno, que va reprendre la
filosofia de Benjamin defensant, sobretot en art, l’obra «fragmentària» (com a expres-
sió de les ruïnes històriques). Segons Adorno, només aquest tipus d’obra ens permet
assolir una certa «llambregada de la consciència». A mi, això de la llambregada _no sé
què en pensarà Antoni Mora_ em fa venir al cap el Maragall d’Elogi de la poesia. Els
moments autènticament lírics _hi diu Maragall_ són ben comptats, ben rars, fins i tot
en les obres dels més grans, com Dante. Vénen a ser espurnes que salten de tant en
tant, contrariant les intencions que han presidit l’elaboració de l’obra. La Divina Come-
dia, per exemple, els té a pesar dels objectius que Dante hi perseguia (bàsicament
polítics); perquè la Beatriu l’acompanya a tot arreu, i no solament al Cel. Doncs bé, si
la filosofia fos un art, aleshores Ors sortiria més afavorit. De totes maneres, pel que
acabo de dir sobre Adorno, sembla que la postura orsiana (el tema de les «ruïnes») i la
de Maragall (les «espurnes» líriques) no són, al cap i a la fi, tan irreconciliables.



154

Però no voldria ni trair-lo ni maquillar-lo. De fet, estic repetint el
que altres han dit abans que jo sobre la preferència orsiana per
l’escriptura contra la «Veu», tenint en compte que l’escriptura és més
a prop del dibuix, el qual constituïa, per a ell, la pedra de toc de
qualsevol comprensió, inclosa la filosòfica: només s’entén del tot allò
que es pot dibuixar. A més, els qui santifiquen la Veu en perjudici de
la gramàtica ignoren que aquesta no pot ser res d’imposat de fora,
perquè el corrent expressiu no l’hauria admesa, encara que tampoc
no la genera _li ve, sens dubte, de la protoglossa que la «caiguda en el
pecat» va desballestar. Avui, entre nosaltres, alguns autors manifes-
ten quelcom semblant de l’escriptura; si bé amb la intenció oposada
de negar el poder «fonamentador» als seus suposats «orígens» 44. En
un article publicat a La Vanguardia la diada de Sant Jordi de 1945, amb
el títol d’«Unamuno, Maragall y la palabra», Ors ho formulava així:

«Los dos se extraviaron en un miraje, sobre cuya pista nos pone
una frase de Ferrater Mora; aquí se entendía “la palabra” como
“Voz”. Lo oratorio arrastraba constantemente al gran ensayista,
como lo interjeccional al poeta. La palabra escrita, la palabra defi-
nitoria y acostada sobre un papel, la palabra ya inserta en la óptica
familiar de las figuras, la palabra equiparable a la razón, la que
justifica desde los orígenes aquella sublime expresión del “Lo-
gos”, no fue tenida en cuenta por ninguno de los dos...
Ahora bien, esta trascendencia de lo externo, de lo provisto de
concretos elementos formales va ligada muy estrechamente, se-
gún mi entender, al poder configurador de la palabra, al exorcis-
mo que en esta configuración se encierra, contra lo opuesto a la
luz, contra la confusión y la vaguedad cobarde, consideradas como
otras tantas manifestaciones del mal. En otros términos, la pala-
bra que he querido siempre preconizar es la palabra creadora, la
que objetiva lo subjetivo, la que saca del caos un cosmos. La cual
palabra nada pierde con escribirse: al contrario».

Evident també que les teories actuals o semiactuals sobre
l’«escriptura» detesten les idees «clares i distintes» i, arraconant la
«metafísica de la presència», coquetegen amb la mort més del que
Ors hauria desitjat. Això no obstant, potser ell no anava tan desenca-
minat amb la seva «inversió» de les dues vessants del llenguatge humà.
Comptant, és clar, que el nostre present resulti un bon criteri.

44. «Pronto está dicho que las «gramáticas», es decir, que la intelectualización del
lenguaje, sigue y no precede al hecho vivo de su producción. Pero si una gramática
puede establecerse a posteriori sobre un hablar es porque a priori este hablar ha obede-
cido a ciertas “leyes”, si no a ciertas “reglas”, es decir, de todos modos, a una manera
de gramática. Si el hablar en cuestión no contuviera de antemano una cierta regulari-
dad, ningún principio de regularidad pudiera introducir en él la inteligencia discursi-
va.» (La Ciencia de la Cultura, p. 83) En aquest cas, l’autor actual que s’hi acosta és
Derrida (especialment en l’obra citada).


