EUGENI D’ORS:
EL PECAT EN EL MON FisIC

MERrcE Rius

I

Aixi com Eugeni d’Ors acabava les seves conferencies amb un
«he dit» (tot 1 que, de vegades, provava de desvetllar 'auditori amb
un «no he dit»), aixi també comencaré jo aquesta xerrada sobre la
seva filosofia amb una observacio gairebé protocol laria: Ors va ser
un personatge controvertit, i segurament continua essent-ho, tant pel
seu pensament com per la seva actitud politica —vet aqui potser I"anic
judici unanime que ha aconseguit de recaptar a casa nostra. Ara bé, ja
I'intent d’explicitar-lo ens planteja problemes. Per exemple, com és
sabut, una bona part de la nostra gent de lletres no considera Ors un
filosof de debo, siné més aviat un publicista'. D’altra banda, qui ne-
garia el seu taranna politicament reaccionari, almenys d’en¢a que va
ingressar amb ostentacié a la Falange 1 dona suport al cop d’Estat del
general Franco? Alguns, fins i tot, podrien concloure’n que la «incor-
reccioy» politica era una conseqiiencia previsible de la seva mancanca
de rigor intel lectual, d’una certa pobresa ideologica —en ¢l sentit,
anacronic a hores d’ara, que, de teories poc consistents, en surt per
forca una mala practica. Obviament, aquesta apreciacio ¢és falsa?; de
la mateixa manera que ho soén, al meu parer, les pretensions de trobar
predissenyada, en la filosofia d’un autor, la seva adscripcid a una ten-
dencia politica determinada (com ha passat amb Heidegger). No vull
dir, tanmateix, que no hi hagi cap relacié entre totes dues coses, ans
al contrari. Per a mi, filosofia i politica sén indestriables tenint en
compte que tot discurs filosofic de valua pressuposa una bona dosi

1. En aquest aspecte, resulta simptomatic que el programa que TV3 li va dedicar a
finals del 2001 ens el presentés com a doctor en Dret, sense esmentar els seus titols en
Filosofia.

2. Sovint s’esdevé el contrari. Les «bones» intencions o la tranquil litat de saber-se
en el bandol aprovat per la majoria precipita en I'escolasticisme més tronat.

139



d’estratégia. Perd em sembla que el seu «colom politic té a veure sobre-
tot amb la tradicié dins la qual s’insereix historicament, més que no
amb la seva propia singularitat, que admet, dient-ho ras i curt, «usos»
diversos. Posem, per entendre’ns, una constataci6 comuna, amplia-
ment acceptada: les «metafisiques del poder» han resultat, en general,
politicament perilloses. D’acord; perd la raé d’aquesta seva propen-
si6 cal buscar-la en la historia. Depén en bona mesura del fet que els
models politics que han triomfat, aquells per als quals aquesta mena
de filosofia representava un perill, o almenys un contratemps, han
estat els que no defensaven feoricament 'ds de la forca —per bé que
I’hagin continuat exercint a bastament en la practica.

Ben al contrari, pero, el cas de Xenius obeeix a la falta, en el nos-
tre pafs, d’una tradici6 filosofica —malgrat que ell no es cansava
d’invocar els seus suposats «origens». Com és també sabut, xuclava
d’aqui i d’alla, sovint mirant de conciliar el que, si més no fins alesho-
res, havia estat inconciliable. I aix{ es va fabricar una terra de ninga
que anava colonitzant segons d’on bufava el vent. A Catalunya va
defensar el «catalanismey, 1 després, a Espanya, sense solucié de con-
tinuitat, I'«estatalisme». «El 6rgano de la Cultura para redimir a la
Nacion se llama Estado» —vet aqui un dels seus Principios de politica de
mision, formulats, o millor dit, reformulats en un moment en qué aquest
Estat ja era, fatalment, Uespanyol’. Comptat i debatut, encara que
amb els termes procurava dissimular-ho, va donar legitimitat ideolo-
gica a dues formes de nacionalisme contraposades. Aixo si, successi-
vament; tot cometent, doncs, una de les incorreccions que Socrates
retreia als sofistes: «dir el mateix sobre coses diferents», o sigui, apro-
fitant-se fal lagment de I'abstraccié conceptual.

I, no obstant aixo, deficiéncies teoriques com l'anterior no séon la
causa, sino, si per cas, l'efecte, de la seva ambigtitat practica. Pero
tant se val; al meu parer, es tracta d’una qliestié bastant més com-
plexa. Posar en un mateix paner Agusti i Marx es pot veure com un
dels molts signes delators de I'extravagancia orsiana®; ara, altres
intel lectuals europeus de prestigi establien en aquell moment vincles
no menys estranys i perillosos. A 'Europa d’entreguerres, la crisi de
la democracia formal va dur alguns dels seus pensadors més
intel ligents a trontollar entre les idees historicament conservadores 1
les revolucionaries, fins a acabar col laborant amb el feixisme, que es
presentava com una nova opci6 del tot diferent a les classiques, apa-
rentment obsoletes. En fi, si res abocava el pensament orsia a aques-
ta opci6 politica, va ser justament la no-adscripcid a cap ideari concret
del passat, és a dir, la seva «heterodoxia». I, com que resultava impos-

3. Nuevo Glosario, vol. 111 (1934-43), Madrid: Aguilar, 1949; p. 386.
4. La Ciencia de la Cultura, Madrid: Rialp, 1964; p. 32.

140



sible partir de zero, d’aqui venia la tendéncia a una certa «alquimia»
intel lectual. En aixo Ors va tenir, com acabo de dir, uns quants com-
panys de viatge, i de renom internacional. Tanmateix, aquesta relacio
(entre una certa indefinicié teorica i una forma ben determinada, en
canvi, de radicalisme politic) era conjuntural. No vull dir «casual», sind
producte d’una doble conjuntura. Primera, la del moment historic i,
segona, la caracteristica de les mateixes teories, afectades intrinseca-
ment d’una inconsisténcia que, en una ¢poca com la nostra, prou
desenganyada dels sistenzes, ja ning no gosaria assenyalar per tal de
desqualificar una obra —almenys, aixi ho espero.

Fa deu anys, vaig publicar un llibre, originariament la meva tesi
doctoral, amb la intencié de demostrar fins on pogués que el pensa-
ment orsia gaudia d’un perfil de sobres reconeixedor i d’un potencial
explicatiu de la nostra contemporaneitat no gens menyspreable’. Per
aixo no voldria ara insistir-hi més de I'aconsellable per emmarcar tot
just aquesta exposicio, en la qual, ben altrament, donaré la meva vi-
si6 particular d’alguns dels punts febles que es retreuen a Ors quasi
sempre a 'engros, pero sense precisar-los. Un de prou significatiu,
perque és de base, toca 'anomenada céncia de la cultura, considerada
per ell com una de les seves aportacions originals al discurs filosofic
—junt amb la «teoria de la personalitaty o de la vida angelica. Totes
dues, les va desenvolupar a P'exili madrileny, pero ja n’hi ha indicis a
Petapa noucentista; millor dit, no solament indicis, siné també
Iexigéncia d’aprofundir-hi, atés I'ideari politicocultural que defen-
sava a casa nostra. L’any 19306, la figura de I'angel li servia com a
element estructurador del proleg al volum XXIII de les Obres completes
de Maragall, el titol del qual —«Signe de Joan Maragall en la Historia
de la Culturan— al ludia endemés a la doctrina de les «constants cultu-
ralsy, tal com ho explica en el text: «Classicisme, barroquisme: mane-
res tan antigues com I’aparicié de I'esperit en el moén i renovellades
alternativament a cada una de les seves epifanies. Més que maneres,
tradicions: més que “estils” o repertoris de formes, eons o constants
de Cultura»®.

Ors oposava la seva ciencia de la cultura a la «filosofia de Ia his-
toria», bo 1 titllant aquesta ultima de coneixement inferior, mancat
d’objectivitat cientifica. No hi pot haver una ciéncia de I'esdevenir
com a tal, perque Uesdeveniment defuig qualsevol legalitat —pero no
necessariament tota mena de constancia. Vet aqui, doncs, que, segons
Ors, a la historia es donen repeticions; la qual cosa no vol dir que la
historia es repeteix, siné que hi apareixen recurrentment unes for-
mes, els eons, que, essent incanviants i, per tant, «eternsy, duen tan-

5. M. Ruws, La filosofia d’Eugeni d’Ors, Barcelona: Curial, 1991.
6. «Signe de Joan Maragall en la Historia de la Cultura», en J. MARAGALL, Obra
completa en catald, vol. XXIII, Barcelona: Selecta, 1960, p. 1257.

141



mateix una existencia historica. Ara bé, ni s’hi esgoten—ja que so-
breviuen a tots els canvis— ni 'esgoten —ja que no tot el que és his-
toric assoleix rang cultural. En altres termes, /az cultura és selectiva.
Fins aqui, ens convenci o no, 'argumentaci6 s’aguanta. El problema
sorgeix quan Ors mira de caracteritzar els eons, 1 ens presenta com un
avantatge el fet que els puguem atribuir un estatut ontologic doble:

«Dejemos, por un instante, de tocar la cuestiéon de fondo acerca
de la realidad de los universales. Personalmente, yo no tengo em-
pacho en anunciar, y en anunciar desde ahora, mi posicién afir-
mativa, mi actitud de idealismo, es decir —otra vez— de realismo,
de tradicion probablemente platonica, agustiniana y hegeliana. Mas,
lo repito, ahora quiero dejar eso aparte. Eso aparte, cifiéndonos a
la cuestion metodoldgica, conviene proclamar que la elevacioén de
la Historia a ciencia [...] no esta|n] en manera alguna vinculadals] a
idealismo y puede[n] producirse por igual dentro del criterio idea-
lista que dentro del criterio nominalista o critico mas estricto. Las
“constantes” historicas, en que se basa aquella organizacion, seran,
sin duda, diferentemente interpretadas en cada caso: en uno, como
entidades; en otro, como centros o nudos de relaciones»’.

Dit aixo, tot i haver-se adherit al platonisme, s’esplaia a deta-
llar la novetat de I'alternativa, que consisteix a descobrir relacions
«sistemiquesy entre els objectes empirics més aparentment allunyats
1 diversos:

«Qué es un sistema, en anatomia? Un sistema es una sintesis que
reune elementos separados, a veces distantes en el espacio; y diso-
cia, en cambio, elementos proximos, vecinos y hasta contiguos |[...]
Ahora, traslademos al orden del tiempo, lo cumplido por el pro-
greso de la anatomia en el orden del espacio. Esa transformacion
de métodos, realizada por la anatomia ayer, ¢no cabe esperar que
la historia la cumpla también, en el inmediato mafiana»®.

Sens dubte, aquesta mena d’arguments son els que han empes al-
guns intérprets a veure-hi un parentiu teoric amb lestructuralisme .
Pero nosaltres, a hores d’ara, ja tenim prou clar que la «metafisica de
la presencia», d’arrel platonica, no es conjumina facilment, ni amb la
historicitat de 'existéncia, ni amb la des-substantivitat caracteristica
de la mateixa estructura sistémica —per cert, totes dues oposades cri-

7. La Ciencia de la Cultnra, p. 34.

8. 1bid., p. 34.

9. Horst HiNa, «Eugenio d’Ors, precursor del estructuralismor, Cuadernos del Sur,
11, Valladolid, 1970. Val a dir que el passatge citat ens recorda P'estudi de Michel
Foucault sobre I'evolucié de la «mirada clinicay (E/ naixement de la clinica). D’altra
banda, Ors defineix el «principi de funcié exigida» —constitutiu, junt amb el «principi
de participacio» del seu Novissimum Organum— prenent com a model el concepte de

funcié matematica (E/ secrefo de la Filosofia, Madrid: Tecnos, 1998; pp. 303 i ss.).
142



ticament al platonisme. Sigui com sigui, deixant de banda si resulta
factible, o potser desitjable 1 tot, superar aquest enfrontament, el cas
és que Ors no sembla fer-se’n problema, i tira endavant la proposta
ajudant-se amb un concepte carregat, expressament, de reminiscen-
cies bibliques: la parousia.

En un text acabat d’imprimir, segons que s’indica en la correspo-
nent separata, el mateix dia en qué pronunciava la llicé inaugural de
la Catedra de Ciencia de la Cultura, Pautor assenyala I'origen grec del
mot parousia"’; centrant-se, peto, en I’is que en feien els cristians per
referir-se a les aparicions de Jesus als seus deixebles després de mort.
I és també Jesus el model d’ed que esmenta en atribuir I'ascendéncia
d’aquest concepte fonamental de la seva «nova ciencia» a les escoles
alexandrines cristianitzades. Ho escriu amb rotunditat: «Un ebén es
una idea que tiene una biografia»“ Aixi, doncs, com Jesucrist als apos-
tols, també els eons se’ns apareixen sense que hi compti gens el temps
transcorregut en «una simultaneidad entre la presencia y la ausen-
cia»'?. De la mateixa manera que trobem a faltar 'amic absent, i aixo
ja constitueix una forma de presencia; igual com, quan és present, no
el sentiriem prou vivament si Pexperiéncia no anés acompanyada de
la imatge que en tenfem durant la seva abséncia —aixi també, els eons
hi sén encara que no hi siguin. Perque llur preséncia no es confon
amb el present temporal. A més, I'absencia no els llanga a un moén
transcendent, siné que s’esdevé només, com a superacio de
I'enyoranga, mentre sén presents —altrament, no distingiriem la cu/tu-
ra dels fenomens empirics en general, és a dir, dels només «historics»
o «anecdotics». Ni 'amic-amat, d’una persona qualsevol.

Els eons sempre han de refornar malgrat que no vénen d’enlloc
—necessariament Jsezse moures— perque posseeixen una manera de ser
indestriable del no-ser. Es tracta d’un no-ser benigne, orientat a realgar
allo que és®. Ors se les compon per anar a parar a la intersubjectivitat
propia de la cultura: «El ido no se ha ido del todo. Esta ahi: podemos
pensar con él; que es una realidad muy distinta a la de pensar en él
Podriamos dialogar, vivencia conmovedora y suma». A la fi, la cultu-

10. E1 17 d’abril de 1953, un any abans de la seva mort, en queé es va crear especial-
ment per a ell aquesta catedra honorifica a la Universitat, a la qual mai no havia pogut
accedir. Era, evidentment, massa tard.

11. La Ciencia de la Cultura, p. 39. Aixi al Tudeix a la relacié entre les constants
culturals i la doctrina de la personalitat o de la vida angelica. (Introduccion a la vida
angélica, Madrid: Tecnos, 1987.)

12. La parusia, Madrid: Ediciones del Colegio Mayor Nebrija, Universidad de Ma-
drid, 1953, (sense paginacio).

13. En aquest punt, es trencaria el paral lelisme amb I’amistat, perque trobar a
faltar 'amic és una forma de presencia dolorosa; en canvi, la cultura només la pot
trobar a faltar qui ja la posseeix —i aix0 no es pot dir en passat («qui ’ha posseidar). Llevat,
és clar, que s’equipari amistat amb dialeg cultural, com veiem que fa Ors tot seguit.

143



ra compleix de debo el paper que la saviesa popular reserva equivo-
cadament als «apareguts», en la tragica lluita humana contra la mort:
«:Se quiere algo mas popular que aquella version bastarda de la paru-
sfa, que son los relatos de aparecidos? La mente del hombre repugna,
instintiva, fundamental, variamente, a su entronque demasiado rigi-
do, entre la muerte y la nada»'.

Amb tot, convé adonar-se que allo que distingeix I'amic estimat
de qualsevol altre no és cap sentiment (sind, més aviat, una absén-
cia). Malgrat les seves apel lacions a la doctrina agustiniana, Ors se-
para el coneixement de ’'amor. No podem emetre judicis de valor —ni
sentimentals ni morals— sobre la Cultura, perque s’escau a l'inrevés:
ella és qui n’ha de posar les condicions. En aquest aspecte, el recurs a
I'absolutesa teologica per damunt de la moral, Ors segueix la petja
d’un autor que admirava, i que cita tot just comengat el proleg a les
obres de Maragall. Em refereixo a Carl Schmitt, el qual, al llarg de la
seva vida, publica dos llibres sota el titol explicit de «Teologia politi-
ca». D’altra banda, la influencia del seu Catolicisme i forma politica sem-
bla prou evident en la filosofia orsiana °. Com el mateix nom indica,
s’hi déna una gran importancia al concepte de «forma»; en general,
Schmitt, tot 1 que era jurista, va demostrar sempre una vena literaria.
Quant a Ors, no cal dir que el seu pensament esta amarat d’esteticisme.
Gairebé es podria entendre que estableix lligams entre teologia 1 este-
tica deixant en un segon terme la moral '°. Aixi doncs, del cristianisme
tria sobretot el catolicisme, pel seu caracter ecumenic, estretament re-
lacionat amb I’'Església com a zustitucid. Una vegada més, val a dir que
no és ben bé el mateix defensar aquesta idea, com Schmitt, a Alema-
nya, on el catolicisme té un abast minoritari, que a 'Estat espanyol, ca-
racteritzat durant la dictadura franquista pel seu «nacionalcatolicismey.
Pero, any 19306, data del proleg citat, Ors ja n’estava segur, pel que
fa a les seves propies diferencies amb Maragall respecte a la funcié
filosofica del cristianisme. Ho escrivia aixi: «Mentre que I'un, agusti-
nianament, professava 'objectivitat del mal i del pecat, Ialtre, pela-

14. Ibid. Desde la perspectiva de la «biografia», és a dir, de la personalitat o «angel»,
la mencionada simultaneitat de preséncia i absencia esta relacionada amb la memoria,
i amb linconscient de la psicoanalisi. No cal dir que el plantejament orsia desemboca
en Pextrem oposat al de les filosofies actuals que hi podrien mantenir una certa afini-
tat, almenys en aixo que acabo d’exposar —si fos possible prescindir del llenguatge
utilitzat per Ors. Més endavant m’hi tornaré a referir, especialment a Derrida.

15. Toti que la traducci6 castellana publicada I'any 2000 es presenta com la primera,
sembla que el text no era completament desconegut a Espanya. En qualsevol cas, Ors
el deuria llegir en una altra llengua.

16. Aquest lligam, d’altra banda, ja I’havia establert Kierkegaard, si bé des del
protestantisme. Ho remarca un autor contemporani que se situa, ell mateix, ben lluny
de qualsevol religiositat. Em refereixo a Adorno, el qual, en el pol oposat a les idees
politiques d’Eugeni d’Ors, no obstant aixo, creu també que les obres d’art soén ¢pifa-
nies secularitzades.

144



gianament, obria els bragos en 'amplitud no discriminadora d’una
especie de redempcié difusa. L'un articulava teologia, alla on Taltre
només volia entendre d’amor. El dogmatic s’oposava aixi al mistic; el
classic, al romantic; a Pemocio, la litargia; al fervor, la disciplina; a la
sinceritat, la veritat; a I’estética, ¢tica i metafisica de la Natura,
Iestetica, etica i metafisica de la Rad; a I'imperi de Pan —represen-
tem-ho miticament— 'imperi del Logos. Un geometra, aixi, lluitava
amb un panida»'”.

Evidentment, assumir el «dogma» agustinia de I'objectivitat del
mal i menystenir alhora la doctrina de 'amor no sembla gaire «teolo-
gion. Al capdavall, allo que d’Agusti sedueix el nostre autor és, més
aviat, el maniqueisme anterior a la conversié. Aixi es despren amb
contundencia d’un article publicat el 1939, el titol del qual déna nom
a aquesta meva exposicio d’avui: «El pecado en el mundo fisicon.
Escrit, segons que diu, estant al front, o sigui a Burgos, el text s’enceta
novament amb la contraposicié entre el pensament d’Agusti (rebut-
jant explicitament, pero, la lectura que en va fer el protestantisme) 1
el seu adversari Pelagi o (dins de «’ortodoxia», precisa) Sant Fran-
cesc. La figura d’aquest ultim ens retorna al Proleg, on havia consta-
tat reiteradament el «franciscanisme intel lectual» de Maragall: «Per
que, Padri [...] no has romas tothora en fidelitat i constancia devers
els teus, els veritablement teus: devers sant Francesc, al qual retira-
ves de fisic, tal com el d’ell, caprinament barbat, “magristé i de poca
ufana”, ens és donat per la iconografia i per Mossén Cintor»'.

Contra el taranna de Francesc, I’article suara citat afirma que hi ha
molta maldat en la natura, encara que Ors pretén enfocar-ho, no pas
des de la perspectiva moral, sind, segons ell, de la «cientifica». A la
natura, doncs, i més concretament a les seves lleis, acabara atribuint
el «pecaty, aleshores encarnat en la guerra que I’ha empés a buscar-ne
una explicacié. Aquesta idea de la «caiguda» aplicada a la natura ja
venia d’un opuscle publicat el 1911, «Els fenomens irreversibles 1 la
concepcid entropica de 'univers», en el bonic comengament del qual
ressonen ecos nietzschians'”: «Fa vintisis sigles que un filosoph, com
medités llargament de geometria sota 'aire clar de la Magna Grecia,
va trobar alguna cosa destinada a cambiar de socarrel les condicions
del pensament huma. Inventa un teorema que’s demostrava per
I’absurde». Unes planes més endavant es refereix a la «guerra civily,

17. «Signe de Joan Maragall en la Historia de la Cultura», p. 1255. Aquest gust per
la Litargia, com a forma institucionalitzada i civilment educadora, ja el celebrava des
dels seus principis noucentistes. A Italia, un conegut representant de la doctrina era
Romano Guardini. Ors va anar, doncs, a triar els seus companys al dos Estats bressol
del totalitarisme occidental.

18. Ibid., p. 1261. En canvi —ha dit abans— Maragall va tirar cap a Nietzsche i Goethe,
«classics del bon esguardy, i com a tals, d’una altra fusta que la seva.

19. E NIETZSCHE, Sobre veritat i mentida en sentit extramoral.

145



que afecta, en aquest cas, I’estudi de la naturalesa; no res més senzill,
per tant, que explicar després la guerra de debo, quan I'ocasié es pre-
senta, escorcollant-ne els origens naturals. No res de més senzill ni
més dubtds des del punt de vista de la solidesa conceptual®.

Tanmateix, que ja en la natura hi hagi lluita (com veurem de segui-
da en comentar larticle) no significa que la cultura la imiti ni en de-
pengui necessariament, ans al contrari. La guerra estatal és un ed, una
constant cultural. Ors ni tan sols la inclou entre els «purs»; la consi-
dera un e6 «mixt», és a dir, d’aquells que no van lligats a la humanitat
en si, perque aquesta podria sobreviure a llur desaparicié. Aqui
I'ambigtiitat orsiana ens torna a recordar Schmitt, el qual, en relacié
amb la seva definicié del que és «politicy, tampoc no gosa donar cap
1ad de principi contra la poss1b1htat que, en el futur, la humanitat ja no
organitzi la seva convivencia a partir de les «categories» amic/ene-
mic. Per la seva banda, Ors sentencia repetidament: «Convé que hi
hagi heretges, i que les guerres sien». Pontifica amb la tranquil litat
d’algt criat en Iesperit «lati» per comptes del «germanic», dins 'e6
«classicy per comptes del «barroo». Altrament dit, potser el bon ull
per ales formes que ell atribuia a Nietzsche no era I"anic que Schmitt
n’havia heretat, sind també una metafisica de la voluntat de poder>'. En
canvi, I'chome classic» (contra la interpretacié del kantisme duta a
terme per Schopenhauer) doblega sempre la Voluntat a la Represen-
tacio, «perque, si tota 'empenta de la voluntat i tota la forca de la
musica tendeixen a la comunid, tota la tecnica de la representacio i
tot el desdoblament de la ciéncia condueixen a I'exorcisme» —Xenius
ja en parlava aixi anys enrere, a Catalunya, en distanciar-se de qui
havia anomenat el seu Padri*

Aix0 no obstant, ni un esperit «ecumenic», com el seu, pot rebut-
jar la comunié encara que no hi confii plenament, ni la ciencia ho
seria si prescindis de tot allo que aparentment la contradiu. No ende-
bades hem vist Ors reinvindicar la filosofia de la historia de Hegel
com un dels seus antecessors. Aixi doncs, n’assumeix la dialectica; ara
entre entitats ideals que es neguen mutuament, a saber, els econs o
constants de cultura. De les més destacades, classicisme i barroquis-
me sostenen una pugna interminable, on no intervé la forca bruta,
sin6 la de l'intel lecte. Hi lluiten «Idees-forcax, 1 no podrien deixar de
fer-ho perque només lluitant entre elles assoleix cadascuna el /it

20. Per contra val a dir que, en les glosses sobre la primera guerra europea, s’havia
abstingut de sobrepassar el planol estrictament cultural. Si la considerava una «guerra
civil», aix6 no era (o almenys no ho rematcava) per cap raé metafisica de tall naturalista,
siné perque s’esdevenia entre dos principis pertanyents a la Cultura: PAutoritat i la
Llibertat. (Lletres a Tina, Obres Completes, vol. VII, Barcelona: Quaderns Crema, 1993.)

21. I segurament també, per via politica, el culte rousseaunia a I'«expressio» —que
és un dels cavalls de batalla emprats per Ors contra Maragall, com veurem després.

22. Ibid., p. 1257.
146



que li permet sobreviure amb tota la seva singularitat, en lloc de perdre’s
en l«éxtasi misticn. En altres termes, cada contendent es defineix en
la mesura que exclou laltre —sense anorrear-lo ni assimilar-lo, ans
mantenint-lo i mantenint-se alhora a ratlla.

Obviament, aquesta mena de dialectica no coincideix amb la he-
geliana, ja que en defuig I'absolutesa d’una totalitat on la lluita aca-
baria en reconciliacié. D’una banda, Ors advoca per la «diferencia»
(la cultura és selectiva), mentre que Hegel es decanta cap al’assimilacié
de 'adversari. De Daltra, pero, el dualisme que ell defensa esta ben
lluny de la fe en la redempcié que duia Maragall a escoltar totes les
veus i justificar-les, si més no en alldo que poguessin contenir
d’afirmaci6 vital. Aleshores, hegelianament partidari de la raé en-
front del sentiment, i de I'esperit enfront de la natura, a Ors no li
queda cap més solucié que demanar-se «qui mana» —una pregunta
certament paradoxal per a algia que posa la voluntat sota la represen-
tacio: «Poc abans, el panida havia fet, per a una publicacié del geo-
metra [el volum II del Glosari], un proleg... Miracle de bondat! La
pugna entre les dues concepcions del mon, tants cops enfrontades, hi
¢és conduida en simil, a la retiranca d’un fill, bé del pare, bé de la
mare. I, naturalment, de mare tant en cal com de pare. Pero el que ala
bondat escapava és com el problema no rau aqui en I'exclusio, pero
en la jerarquia; que, entre mare i pare, tots dos indispensables, el quid
esta a saber qui manara»®.

Es tracta, tal com ho plantejava igualment Schmitt, d’una questié
d’«autoritats. Ors ho té més dificil, ja que nega a la voluntat "dltima
paraula. Pero, com fa sovint, s’empara amb el llenguatge. Etimologi-
cament, assegura, autoritat ve d’Autor; 1 aquest és l'individu que es
«defineix» a través de ’Obra-ben-feta. Ell n’esdevé el «pare»; I'obra,
la seva filla: «El just, el qui braument ha lluitat, no sucumbeix. A les
primeres lluissors de I'alba nova, veu avangar pel pont una forma
bellissima que li somriu, plena de dol¢or 1 amistat. Es una alada jove-
neta com de quinze anys, vestida de llum. —;Qui ets tu, li demana el
torbat viatger, qui ets qui aixi arribes fins a mi, com un presagi de
salvacio 1 de victoria? —Ella li respon: Soc la teva filla, séc la teva
obra. ¢No em coneixes? Soc la teva propia vida. Soc el teu pur pensa-
ment, el teu pur llenguatge, la teva activitat pura i santa. Jo era bella.
Tu m’has fet molt bella. Heus aci perque enlluerno talment, glorifica-
da davant Ormug... Séc la llei, la llei que vas fer tu mateix. L’exacta
expressio de les teves belles obresy™.

23. Ibid., p. 1257.
24. «I’alerta de Castell6 d’Empuries», Barcelona: Publicacions Emporda, 1923,
. 19. Aquest era també el tema de la novel la Gualba, la de il veus, publicada el
1915 (Barcelona: Edicions 62, 1980), Cf. M. Ruus, La filosofia d’Eugeni d’Ors,
pp- 294 1 ss.

147



II

Els intérprets no es posen d’acord sobre si Carl Schmitt considera-
va el decisionisme la pedra de toc de la politica o bé, per contra, era
basicament un teoric de ’Ordre. En canvi, sf que esta molt clar, per-
que ell es va escarrassar a deixar-ho, el rebuig a la moralitzacié de la
politica, al seu entendre practicada pel liberalisme en general i, més
concretament, arran del Pacte de Versalles contra Alemanya. Quant
a la filosofia orsiana, pel que acabem de dir, es troba en una situaci6
semblant. L’article que em proposo de comentar ara, «El pecado
en el mundo fisico», neix com a intent d’explicar-se «la presencia
infame del mal en el mundo» —talment ho escriu Ors observant la
guerra del 36. La resposta no es fa esperar, perque, com he dit, ja
I’havia enllestida molt abans, en els seus anys de mestratge a Cata-
lunya. Prossegueix, doncs: «Confesamos que la [experiencia] de la
guerra figura entre las mas aptas para mostrarnos una naturaleza
implicada sin remedio en la catdstrofe del pecado original»®. Tot
seguit aclareix que no entén el pecat, o no 'entén només com una
categoria moral. Hi veu, més aviat, una catastrofe ecologica (dient-
ho amb uns mots que segurament preferiria als que ell feia servir:
«mutacio bruscay).

I és que, quan parlem de moralitat, el mal consisteix en una priva-
ci6 de bé; al capdavall, en un «defecte» propi de les criatures finites
com nosaltres. Sens dubte, Ors recull el taranna grec en presentar el
mal moral amb una entitat relativa. Ara, si aixo és veritat de la moral,
en canvi el fet que els éssers agraciats amb el bé de viure estiguem
ineluctablement amenagcats de mort, tanmateix, no resta gens de per-
fecci6 a la vida. Cal pensar, per tant, que hi ha una substantivitat del
mal, propia —i sobrevinguda, com a externa, al bé. Al llarg de D'article,
Ors sembla dubtar sobre la culpabilitat de la raga humana en aquest
afer. Per a ell, som alhora «victimes i complicesy», pero afirma també
que la nocié de responsabilitat és «adventicia»®. Tot i defensar amb
Hegel Pespiritualitzacié de la natura per mediacié humana —d’aqui
vindria la nostra «complicitatr—, el concepte orsia d’bistoria té un sen-
tit 1 un valor molt diferents del hegelia.

Com abans hem dit, per a Ors, la categoria historica central és
I'esdeveniment, que escapa a la raaonahtzaao ja que no s’esgota en
les relacions rnantmgudes amb el seu voltant, de la mateixa manera
que estudi de les orbites planetaries mai no ens explicara per que no

25. «El pecado en el mundo fisicon, Las Ciencias, IV, ndm. 4, Madrid, 1939, p. 2. Es
la versi6 castellana del text publicat a E. MAURIAC ef al., L.’ Homme et le Péché, Paris, 1938;
que esta reproduit a E/s Marges, num. 22-23, Barcelona, 1981; pp. 102-108.

26. «La nota de responsabilidad [...] no ha de parecer indispensable, desde el
momento en que hablamos corrientemente de la herencia del pecado o de la necesidad
de lavarlo por el bautismo o el exorcismo.» (Ibid, p. 2).

148



hi ha més o menys planetes que els existents”. Doncs bé, el mal és
d’aquesta mena, quelcom que esdevingué al moén a tots els nivells.
L’article el denuncia primer en el llenguatge, com a esmicolament i
dispersi6 d’una llengua originaria, la «protoglossa», que ens haurien
revelat els angels . El segon nivell és el biologic, perqué la vida esde-
vé historica d’en¢a que desemboca en la mort: «Arbol de la Muerte,
Justamente por ser drbol de 1ida. Toda historia se destina esencialmente
ala nada» . Pel que fa a aixo dltim, Ors es mostra més pessimista que
en el seu article anterior, «Els fenomens irreversibles i la concepcié
entropica de I'univers», on admetia que la teoria de I'evoluci6, mit-
jancant la idea que els organismes vius introdueixen una complexitat
creixent dins I'univers, modulava, tot i que no neutralitzava, el des-
cobriment de I'entropia en els sistemes fisics. Aqui, ben al contrari,
desmunta qualsevol intent en aquest sentit, posant obviament en perill
la seva propia concepci6 de la Cultura, per molt que, contra eternitat
de les idees, res no hi pugui el pas del temps: «lLa amenaza de la nada
oscurece en el saber esta luz impasible, que podria esperarse re-
sultante de la aplicaciéon de la mecanica cartesiana a las ciencias
de la vida. Quien no ha sofiado sino en estudiar ecuaciones, ha
visto de pronto abrirse en el fondo de estas cuestiones el abismo del
espanto»”’.

La successié temporal no afecta la cultura perque la seva eternitat
consisteix a ser «reversible . I els fisics s’havien adonat, precisament,
que P'objecte de la racionalitat cientifica acusa un tret paradoxal per a
si mateixa: la zrreversibilitat —concretament sota la forma d’entropia.
El reversible s’ha ficat l'irreversible a casa seva; la rad conté una
bona dosi d’irracionalitat. En aquest aspecte, jo mateixa he abonat,
en comengar, la tesi orsiana: caracteritzant les teories filosofiques
contemporanies, i la seva en particular, com a intrinsecament «con-
junturals»y —com a esdeveniments, al capdavall. Pero no voldria per-
dre de vista que Darticle va adrecat a entendre la guerra. I vet aqui
que la fisica donava al nostre autor un model de «guerra civil, ja des
dels temps del Glosari. I’origen de tot plegat es troba en el «moviment,
per aixd Zend li va negar la condicié racional: «El primer movimiento
que el mundo vi6 nacer rompia ya el primer equilibrio del mundo. Si,
desde el punto de vista del conocimiento, todo movimiento es irracio-

27. La seva referencia en aquest cas és un autor que li agradava citar: Antoine
Cournot.

28. La Ciencia de la Cultura, pp. 96 1 ss. Aquesta intervenci6 dels angels ens sembla
ara un estirabot. Pero la idea d’un llenguatge primer amb connotacions teologiques
també la defensava un autor tan allunyat politicament del nostre com Walter Benjamin.

29. «El pecado en el mundo fisico», p. 6.

30. Ibid., p. 6.

31. Les idees son tothora recuperables, encara que el pensament subjectin, a causa de
la seva propia temporalitat, les hagi deixades momentaniament entere.

149



nal, desde el punto de vista de los valores, todo movimiento es infame» *.

La maldat del moviment esta en el fet que indueix una degradacid.
Les transformacions entre 'energia calorica i la mecanica no es rea-
litzen sense perdues quantitatives, que Ors interpreta com a pérdues
de valor: en I'article de 1911, ho havia justificat de la manera segtient:
«Prescindint ara de si hi ha alguna cosa de fisich en la ¢tica, debem
desde aquest moment acceptar que hi ha alguna cosa d’¢tich en la
fisica. Si’s donen fenomens irreversibles, si no totes les formes d’energfa
son intercambiables, es que no totes tenen el mateix preur . Partint del
concepte de valor com a relacié, defuig un judici massa drastic («moral»
stricto sensi) sobre el sentit de I'univers. Aixo no obstant, com que aquesta
«relacion s’ha convertit en irreversible havent-hi introduit la perspectiva
temporal, la neutralitat de estructura™ cedeix davant la resurrecci6 de la
substancialitat—que ara ho sera del Mal. En Iarticle de 1939, les lleis de la
termodinamica atribueixen «no solamente un sentido al funcionamiento
del universo, sino un sentido que conduce a la muerte» *.

En el fons, hi esta en joc 'Ordre. El descobriment cientific de
I'entropia ens alerta, sobretot, de la desorganitzacié progressiva dels
sistemes fisics, com a perdua de complexitat que, a Pextrem, resta-
bleix I'equilibri —si bé ara aquest equilibri és el de la mort. Sense sa-
ber-ho encara, ja Kant ironitzava que la pau dels cementiris estrafeia
caricaturescament la d’una humanitat alliberada per sempre de les
guerres *%. Perd Ors veu en el desordre alguna cosa més que la con-
sequencia obligada del desgast intern. La falta completa d’ordenacio,
el caos o Pamorf (en que cau Iindividu quan mor), es deriva d’allo
que en podriem dir un «contra-ordrey, perque posseeix una substan-
cialitat propia. De fet, el desordre —segons la teoria fisica exposada—
equival a la perdua d’energia. El contra-ordre, en canvi, té alguna
mena d’«autoritaty; per descomptat, dolenta, en el sentit que esta
vagament relacionada amb el «qui mana», pero no cristal litza en
I’Obra-ben-feta que legitimaria aquella autoritat com a culturalment
desitjable. O, dit altrament, no basteix I'inica cosa que justificaria
I’accié esmercada a realitzar-la —tot «redimint-nos», amb la seva exis-
téncia objectiva, del pecat del moviment .

32. Ibid. p. 8. Recordem que Ors va dedicar la seva tesi doctoral de filosofia a les
apories de Zené d’Elea.

33. «Els fenomens irreversibles i la concepcid entropica de 'univers», Arxius de
I'Institut de Ciencies, any I, num. 1, Barcelona, 1911, pp. 111 16.

34. En dic «estructura» perque voreja el concepte de valor linglifstic proposat per
Saussure.

35. «El pecado en el mundo fisicon, p. 9.

36. 1. Kant, Cap a la pau perpétna (Introduccio).

37. Vet aqui la diferencia entre Iesperit «llati» i el «germanic», abocat aquest ultim a
P'acci6 per I'accid, mal que fracassi (Lletres a Tina, p. 243). En canvi, el dllati» defuig les
filosofies de I'«esdevenir, i per tant el «dinamisme» de la historia en que els alemanys
excel leixen; enfront del werden, hi posa el machen, o sigui el «fer» —una Obra.

150



Aixi és com Ors perverteix la teoria bergsoniana sobre I'aprehensio
subjectiva de l'ordre. Sovint —diu Bergson— ens pensem que hi ha
desordre alla on hi ha un ordre «diferent» d’aquell que esperavem
trobar; només la frustracié de les nostres expectatives ens porta, doncs,
a titllar de desordenada una situacié que en si mateixa no ho esta.
Pero el nostre autor, que havia assistit a les classes del filosof frances
sobre I'«evolucié creadora» (tal com es despren d’un altre passatge,
on nega que «/a sola impulsion evolutivay pugui produir formes), dissen-
tia de Bergson en moltes coses; per exemple, respecte a la seva acti-
tud durant la guerra del 14. Ell, per la seva banda, recalcava: «Convé
que les guerres sien». Davant del que anomena «beligerancia» del mal,
s’entesta a afirmar que no és ni una manca (com vol el cristianisme, si
més no l'ortodox, no pas el seu) ni un simple desordre; ben al contra-
11, té d’ordre només allo que li cal per destarotar la realitat dins la qual
s’infiltra —com si en fos el negatiu: «Consecuencia: siempre que ocu-
rra alguna cosa que no puede ser deshecha, debe atribuirse la cau-
sa de este hecho a la introduccién de un elemento de azar, analogo
al que interviene en el barajar de las cartas... (Consecuencia admi-
tida demasiado a la ligera!l El elemento introducido podria ser muy
diferente al azar. Cabe que se trata de una voluntad mala; 0 también
de consecuencias de un acontecimiento producido un dfa por una
voluntad mala, es decir, un pecado» *®. A la fi, Ors acaba pressuposant
en el desordre/mal alguna cosa semblant a la «intenciéy.

Afirmacions com l'anterior sébn més aviat galdoses des del punt de
vista teoric; utils potser intuitivament, pero poc respectuoses amb la
logica discursiva. En aquest cas, s’hi entreveu i tot un deix de para-
noia, més o menys afectada. Doncs bé, sense rebaixar gens aquestes
dues apreciacions, tanmateix, la idea orsiana se’ns torna molt més
clara si recordem el motiu de la seva reflexié:

«Los elementos de desorden, en suma, cuya presencia apreciamos
en la naturaleza, habrian podido provocar, en relacién al orden de
la naturaleza, a su plan divino, ya la necesidad de lo que llamarfa-
mos “operaciones de policia”, ya una verdadera “guerra civil”. La
primera hipétesis no supone sino la afirmacion de la presencia del
mal en el mundo, asi como para un Estado una declaracién analo-
ga quiere decir simplemente que el Estado tiene que habérselas en
el interior con bandidos. Pero la confesion de la existencia de una
guerra civil se impone cuando el desorden no es ya una merma
del orden; cuando se trata de un antiorden, de una fuerza activa, capaz
de ganar la partida: entonces es un Estado quien se opone al Esta-
do; es la muerte la que puede ganar la partida en la naturaleza»”.

38. «El pecado en el mundo fisico, p. 8.
39. Ibid., p. 7.

151



Tot seguit, esbossa unes disquisicions sobre 'amenaca que repre-
senta per a un Estat 'existéncia en el seu si de partits comunistes 1
anarquistes, tots dos mirant de fer-lo desaparcixer. Un atemptat anar-
quista, afirma, esgarrifa molt més que les lleis de la Uni6 Sovietica, la
qual és esmentada en I'article innominadament, com «un Estado sitna-
do en el extranjero» que pot donar suport als moviments interns d’altres
Estats. Ara, el maxim perill no es troba en els atemptats anarquistes
(que, pel que hem dit, constitueixen només una expressio aillada del
desordre), siné en la «disposicion legislativa bolchevistay (que indueix
I'«antiordrex», mitjangant la «intervencio» —des de fora, vet aqui el Mal—
en els afers interns d’altres Estats).

Quan Xeénius proclamava a Catalunya que «es lleis son normes,
pero també soén armesy, ho feia enmig de Poptimisme. En aquest ar-
ticle del 39, la mateixa constatacié li mereix un judici diferent. Ha
extret altima consequencia d’aquella teoria fisica que enlluerna de
bon comengament. Fins que no es va descobrir el segon principi de la
termodinamica, les lleis servien per contrarestar el desordre. Ara sa-
bem que, d’altra banda, també ens obliguen a acceptar-lo. Contra el
descobriment pitagoric, ’absurd ha esdevingut real.

No crec que calgui donar més arguments per incloure Ors en el
quadre dels pensadors conservadors, o fins i tot reaccionaris. Es un
d’aquells que enyora «la puresa dels origens» (almenys s’hi empara).
Pero, abans d’acabar, voldria remarcar-ne una pecuhantat en aquest
punt, ates que té molt a veure amb la seva critica al pensament de
Maragall. Com se sap, la poma de la discordia que Ors va triar per
enfrontar-se al «Padri» va ser la doctrina maragalliana de la «paraula
vivan. S’hi refereix a bastament en el proleg que he anat citant; i
larticle aprofundeix en la mateixa direcci6 *

Mentre que, historicament, la majoria dels pensadors que han de-
fensat els origens els entenen com a «naturals», Ors rebutja una tal
alternativa, encarnada al seu parer en el culte a expressid, cara a Ma-
ragall; dit altrament, en el romanticisme, que és la «constant» on clas-
sifica el modernisme catala. Abans ’hem vist col locar, en els origens
del llenguatge, la «protoglossa»; no res de natural, ans si per cas «so-
brenatural, ja que prové dels angels. I és que, segons ell, ex e/ principi
Jfou I'Ordre. No pas 'expressio, sino la «representacion; no 'exclamacio,
sin6 el concepte. Encara més, en comptes del «vocatiuy, el «nomina-
tius. O no atorga Déu al primer home la facultat d’anomenar la resta
de criatures? Com una forma d’apropiacio, val a dir-ho. Pero també
per tal de contenir el vessament que duu els individus a dissoldre’s en
el medi —a l’hora de la mort, aixi com en P'experi¢ncia mistica, que

40. Histories de les esparregueres (Barcelona: Selecta, 1948) sén un recull de narracions
de Pany 1919, adrecades a replicar VE/ogi de la parania.

152



ens hi inicia. De predicar aquesta iniciacio, acusa Maragall (amb aixo,
dit sia de passada, se’ns fa avinent que, tot i considerar el moviment
pecat, Ors no opta pas per la vida contemplativa). Ell assegura que la
funcié expressiva del llenguatge no ha pogut generar naturalment la
funcié significativa. Hi ha una distancia insalvable entre I’«esquema
definitorion 1 el «derrame expresivoy; la qual cosa demostra que el pas de
I'un a Ialtre ha estat un «esdeveniment». Comptat i debatut, la discon-
tinuitat caracteritza la rad: entre les coses que el nom separa les unes
de les altres, pero també entre la mateixa representacié (generadora
de fignres) 1 expressié (desconeixedora dels limits). Aixi doncs, per-
petra un atemptat contra el llenguatge, essent com és I'organ de la
racionalitat, aquell que en posa I'esséncia en I'expressio. I, de retruc,
atempta contra la mateixa vida que pretén defensar, ja que ignora la
individualitat com a entitat separada.

Vet aqui que, segons Ors, el procés ha anat al contrari del que
s’imaginaven els romantics. Aquests estaven convenguts que
I'expressié era anterior a la representacid; s’equivocaven, i Maragall
hi persisteix *. Ara bé, les investigacions lingtistiques —continua el
nostre autor— proven que originariament la humanitat parlava una
llengua molt més articulada que les nostres. Cal suposar, per tant, una
catastrofe —un esdeveniment— que les va desarticular, en ser arrosse-
gades pel corrent expressiu. Ho testimonien les restes d’aquella arti-
culacié que apareixen aqui i alla, en estat fragmentari, com una mena
de ruines **. 'Tal vegada com a jeroglifics que ens han arribat un cop
perdut el codi per desxifrar-los. Ho dic aixi, evidentment, per acostar
Ors a la nostra contemporaneitat, o almenys a un sector de pensadors
que atorguen molta rellevancia a Veseriptura ®.

41. Es el cas de Rousseau, que Derrida critica a Sobre gramatologia. Segons Oirs,
també els evolucionistes cauen, per altres raons, en aquest mateix parany; la con-
sequencia és que el llenguatge huma no es distingeix essencialment del de les besties,
ja que la representacié només constitueix, per a ells, un grau de desenvolupament, tan
elevat com es vulgui, pero de I'expressié animal.

42. Hi ha indicis que el seu antecedent immediat en aquest teoria va ser Karl
Biihler. Pero també Walter Benjamin parlava de les «ruines» que desconsolen I'angel
de la Historia.

43. Aquesta imatge del jeroglific ’he manllevada d’Adorno, que va reprendre la
filosofia de Benjamin defensant, sobretot en art, 'obra «fragmentaria» (com a expres-
si6 de les ruines historiques). Segons Adorno, només aquest tipus d’obra ens permet
assolir una certa «llambregada de la consciencia». A mi, aixo de la llambregada —no sé
que en pensara Antoni Mora— em fa venir al cap el Maragall d’Elogi de la poesia. Els
moments autenticament lirics —hi diu Maragall- s6n ben comptats, ben rars, fins i tot
en les obres dels més grans, com Dante. Vénen a ser espurnes que salten de tant en
tant, contrariant les intencions que han presidit I’elaboracié de ’obra. La Divina Come-
dia, per exemple, els té a pesar dels objectius que Dante hi perseguia (basicament
politics); perque la Beatriu 'acompanya a tot arreu, i no solament al Cel. Doncs bé, si
la filosofia fos un art, aleshores Ors sortiria més afavorit. De totes maneres, pel que
acabo de dir sobre Adorno, sembla que la postura orsiana (el tema de les «ruines») 1 la
de Maragall (les «espurnes» liriques) no son, al cap i a la fi, tan irreconciliables.

153



Pero no voldria ni trair-lo ni maquillar-lo. De fet, estic repetint el
que altres han dit abans que jo sobre la preferéncia orsiana per
Pescriptura contra la «Veuy, tenint en compte que I'escriptura és més
a prop del dibuix, el qual constituia, per a ell, la pedra de toc de
qualsevol comprensio, inclosa la filosofica: només s’entén del tot allo
que es pot dibuixar. A més, els qui santifiquen la Veu en perjudici de
la gramatica ignoren que aquesta no pot ser res d’imposat de fora,
perque el corrent expressiu no I’hauria admesa, encara que tampoc
no la genera —li ve, sens dubte, de la protoglossa que la «caiguda en el
pecat» va desballestar. Avui, entre nosaltres, alguns autors manifes-
ten quelcom semblant de Pescriptura; si bé amb la intencié oposada
de negar el poder «fonamentador» als seus suposats «otigens» *. En
un article publicat a Ia Vanguardia la diada de Sant Jordi de 1945, amb
el titol d’«Unamuno, Maragall y la palabra», Ors ho formulava aix{:

«LLos dos se extraviaron en un miraje, sobre cuya pista nos pone
una frase de Ferrater Mora; aqui se entendfa “la palabra” como
“Voz”. Lo oratorio arrastraba constantemente al gran ensayista,
como lo intetjeccional al poeta. La palabra escrita, la palabra defi-
nitoria y acostada sobre un papel, la palabra ya inserta en la 6ptica
familiar de las figuras, la palabra equiparable a la razon, la que
justifica desde los origenes aquella sublime expresién del “Lo-
gos”, no fue tenida en cuenta por ninguno de los dos...

Ahora bien, esta trascendencia de lo externo, de lo provisto de
concretos elementos formales va ligada muy estrechamente, se-
gin mi entender, al poder configurador de la palabra, al exorcis-
mo que en esta configuracion se encierra, contra lo opuesto a la
luz, contrala confusion y la vaguedad cobarde, consideradas como
otras tantas manifestaciones del mal. En otros términos, la pala-
bra que he querido siempre preconizar es la palabra creadora, la
que objetiva lo subjetivo, la que saca del caos un cosmos. La cual
palabra nada pierde con escribirse: al contrario».

Evident també que les teories actuals o semiactuals sobre
P'«escriptura» detesten les idees «clares 1 distintes» i, arraconant la
«metafisica de la preséncia», coquetegen amb la mort més del que
Ors hauria desitjat. Aixo no obstant, potser ell no anava tan desenca-
minat amb la seva «inversio» de les dues vessants del llenguatge huma.
Comptant, és clar, que el nostre present resulti un bon criteri.

44. «Pronto esta dicho que las «gramaticas», es decir, que la intelectualizacién del
lenguaje, sigue y no precede al hecho vivo de su produccion. Pero si una gramatica
puede establecerse a posteriori sobre un hablar es porque a prioti este hablar ha obede-
cido a ciertas “leyes”, si no a ciertas “reglas”, es decir, de todos modos, a una manera
de gramitica. Si el hablar en cuestién no contuviera de antemano una cierta regulari-
dad, ningun principio de regularidad pudiera introducir en ¢l la inteligencia discursi-
vay (La Ciencia de la Cultura, p. 83) En aquest cas, 'autor actual que s’hi acosta és
Derrida (especialment en ’obra citada).

154



