CLOENDA: FILOSOFIA SENSE ATRIBUTS
XAVIER RUBERT DE VENTOS

Aquest no és un llibre interessant —deia el meu proleg— 1 sé que me
n’he d’excusar, d’aixo . En efecte, segons una tacita divisié de papers
que regeix el nostre moén, a un espanyol li correspon ser interessant,
com a un alemany profund, a un america pragmatic i a un rus, tenir
anima. D’aqui, com deia Savater, que parlar d’un filosof espanyol
hagi esdevingut una cosa semblant a parlar d’un torero alemany.

En general, a un hispa, se li demana abans que sigui interessant
que no pas intel ligent: se li suposa honor i valor, individualisme i
passio —petd no capacitat analitica, rigor o precisio. Es més facil ad-
mirar-lo que escoltar-lo. Se n’espera que sigui afectiu, més que efec-
tiu. No li és facil deixar de ser objecte d’interes per passar a ser escoltat
com a subjecte d’'un enunciat rellevant. De fet, ja en el proleg de la
versié anglesa d’aquest llibre meu (Se/f-Defeated Man, Harper & Row,
NY, 1971), Harvey Cox hi veia «’element contestatari d’una cultura
catolicohumanista de la Peninsula ibérica, on mai no es van acabar
d’esvair I'excentricitat i versatilitat cultural, el misticisme 1 'esperit
festiu [...] embolcallat en les vibracions que zumzegen sobre el pai-
satge catala com les campanes de Montserrat...». I aix{ continua, vin-
ga exotisme...

Aquest estereotip que va de nord a sud és complementat a son
torn per un altre que va de sud a nord, 1 que es reflecteix en moltes de
les nostres filosofies académiques: les que busquen la inspiracié en
allo més «analitic» de la filosofia anglosaxona o en la versié més «ex-
pressionistay, gotica, energumenica, melodramatica (o heideggeria-
na) del pensament alemany... I és aixi com cada banda s’empassa la
caricatura de D'altra, mostrant d’aquesta manera una profunda «afini-
tat electiva» entre allo més barroc del formalisme espanyol i allo més
idealista del pensament alemany.

1. Heus aci un fragment del proleg a la versié alemanya de Per gué filosofia? i Fitica
sin atributos que es va publicar amb el titol conjunt de Philosophie ohne Eigenschaften
(Einfach Verlag, 2000, tr. Alexander Fidora). El public destinatari era ’alemany, pero
no esta de més, potser, fer-ne cinc céntims per als de casa, si més no, per explicar una
mica allo de «com ens veuen».

195



Com indica ja el titol alemany —Filosofia sense atributs—, la meva
obra és més propera a un altre fil6 de la tradicié germanica: un fil6
més classic i civilitzat que va, entre d’altres, de Kant a Schiller fins a
Mann, que amb Musil s’amalgama al pur sentit de la decadeéncia aus-
trohongaresa, i que d’aquf ha arribat a Italia, de la ma de Magris i
Vattimo, de Walser o Svevo. Es aquesta veta, penso jo, la que més
s’adiu al taranna del meu pafs —Catalunya— I'experiencia historica del
qual ha vingut a afavorir, per exemple: 1. el respecte i 'admiraci6
pels matisos que distingeixen qualsevol realitat del seu pur concepte;
2. la lleialtat davant d’allo que les coses tinguin d’hibrid o circums-
tancial; 1 3. la consciencia de la precarietat del que hem aconseguit —sigui
la democracia, sigui la pau— i que mai no podrem «donar per des-
comptat.

D’aquest rerefons, crec jo, va sorgir el meu llibre. Un llibre de
filosofia tan minimalista com «poc interessanty, tan allunyat del quixo-
tisme o el donjoanisme —dues actituds que se suposa impregnen totes
les obres conreades en aquesta peninsula. Vegem, pero, ara, de que
parlo en el llibre. En aquesta «filosofia sense atributs» tracto de mos-
trar que la filosofia és una cosa present i implicada ja en la vida de
tothom; una manera a la vegada candida i critica de mirar el que veiem,
de fer cas del que passa, d’astorar-nos i meravellar-nos davant del
que donavem per sabut. Es tracta, doncs, d’una iniciaci6 a allo que la
filosofia ens pot ensenyar, pero també a allo que hem de gosar ignorar
(nescere ande) per deixar-nos dur pel que ens envolta.

Ara bé, qui pot mantenir avui aquesta capacitat de meravella i de
desconcert? Assetjats per signes 1 missatges tecnics, politics o publi-
citaris, ensinistrats per la «ideologia moderna» a exercir tota mena
d’interpretacions, hermencutiques 1 desmitificacions, cada cop ens
resulta més dificil acostar-nos a una experiencia directa 1 relaxada del
nostre entorn. A una experiencia candorosa que només comenca alla
on acaba la nostra capacitat de fer-nos les coses a la nostra mesura i
de colonitzar-les amb el nostre saber: de promulgar el seu sentit i
d’institucionalitzar el seu valor, de mantenir-nos en Iestricta descrip-
ci6 de la ¢rzsi —el desconcert, 'admiracio, el desfici o el neguit— que en
nosaltres provoca el tracte amb les coses.

Tot aixo pot semblar facil, perdo no ho és gens ni mica. Cal, per
comengar, no pretendre munyir el sentit de les coses tot respectant,
per dir-ho aixi, la distancia que elles mateixes reclamen. Bacon deia
que el cientific ha de manejar les coses que analitza de la mateixa
manera que el Gran Inquisidor tractava els heretges: desgavellant-los
1 torturant-los en el poltre fins que «cantin»: fins que la Naturalesa es
rendeixi i ens lliuri els seus secrets. El problema és que avui els nostre
instruments d’intervencié i de manipulacié sén molt més poderosos
que en temps de Bacon —1 més encara que en els de Heisenberg, Planck

196



o Einstein. Amb la simulaci6 cibernetica, la representacié de les co-
ses esdevé el seu simulacre. Amb la biotecnologia, la reparacié dels
nostres organs o teixits es transforma en una recreacié de la vida
mateixa... I és precisament per aquest motiu, perque la nostra factura
1 incidéncia és més gran, que la nostra manera de concixer ha
d’esdevenir tant més labil i vulnerable: capa¢ de detectar les coses
més enlla (o més encga) de la nostra intrusi6 en elles. Aqui ens caldria
oblidar Bacon per aprendre alguna cosa de Milo, el gran campid
hel 1énic de la lluita qui, mentre doblegava 1 immobilitzava 'adversari
amb una ma, era capag¢ de tenir en Ialtra un tomaquet madur, sense
fer-hi pressié ni matxucar-lo. O per escoltar Confuci, qui, en aquell
mateix segle (v a. de C.) aconsellava «estudiar com si estiguessis per-
seguint algt a qui no pots avangar pero al que tens por de perdre».

Vet aqui com el cami més curt entre Prissia o Bavaria i Catalunya
passa potser per Italia, per Grecia, per la Xina, fins 1 tot.

197



