
1233

LA COMPOSICIÓN DE LAS CANTIGAS DE 
SANTA MARÍA: MODELOS E IMITACIONES

Antoni Rossell
Universitat Autònoma de Barcelona

El estudio de las melodías trovadorescas, y en particular las del 
repertorio gallego-portugués, aporta informaciones de tradición literaria y 
de intencionalidad intertextual que, a menudo, no es evidente en el texto. 
Esta información intermelódica es intencionada y estratégica, y es un 
registro oral que sólo un público de “entendedors” o un público familiariza- 
do con la música medieval, en concreto monódica, puede apreciar1. En este 
artículo presentamos un panorama general de las referencias de los modelos 
melódicos que encontramos en la lírica gallego-portuguesa medieval, sobre 
todo en las Cantigas de Santa María (CSM). Estamos ante una investigación 
que dista mucho de estar concluida y que se ve enriquecida por trabajos 
sobre la métrica, la literatura y la música del repertorio mariano alfonsí. 
En este mismo volumen encontraremos trabajos sobre la tradición litúrgica 
de las melodías alfonsíes de Maria Incoronata Colantuono. La utilización 
de procedimientos intertextuales en este repertorio demuestra que el monar- 
ca y su equipo de redacción tienen consciencia de la trascendencia de su 
proceso de creación, y por tanto que dotan a su obra de elementos internos 
—y no siempre evidentes— de proyección ideológica.  

	 La lírica trovadoresca occitana, su dialéctica poética, pero también los 
modelos métricos y  —por supuesto— melódicos son los puntos de partida 
y referencias líricas que imitan las otras líricas románicas contemporáneas 
al rey sabio. No por ello debe minimizarse el papel de la lírica latina, a la 
que Alfonso X imita sobre todo a partir de los repertorios litúrgicos, aunque 
no hay que descartar a la lírica profana medieval. 

	 Los códigos poéticos de la lírica cortesana trovadoresca entran en 
colisión ideologógica con la actitud moral y religiosa del rey castellano. En 
su obra lírica el monarca —tanto en el repertorio mariano como en el reper- 
torio profano— presenta un  rechazo por el “amor cortés” a pesar de la 
deuda que su obra tiene con esa tradición poética. Esta actitud anticortés 

1 Seguimos los postulados de imitación literaria y métrico melódica expuestos por Jörn GRUBER (1983: 100), según 
los cuales pordemos dar por segura una imitación intertextual cuando en ésta están presentes el  mot, referido al  léxico, 
el so referido a la melodía y a la métrica, y la razo al contenido literario. 



Actas do VII Congreso Internacional de Estudos Galegos

1234

se justifica por el carácter religioso-tradicional del monarca y porque esa 
religiosidad formaba parte de una estrategia política. Así la redacción del 
corpus mariano, las Cantigas de Santa María, obedece a una voluntad de 
asimilación de la población gallega o hispana a las corrientes europeas 
que promocionaban el culto a la virgen, no siempre bien aceptado por las 
jerarquías eclesiásticas. La actitud anticortés de Alfonso X es patente en dos 
composiciones, un debate poético que el monarca mantuvo con el trovador 
Arnaut Catalán y una cantiga a Santa María redactada a partir del mode- 
lo del alba occitana.

	 El rey Alfonso y Arnaut Catalan mantuvieron una tensó o debate 
poético, Sénher ara ie·us vein quer[er] (T 21,1), cuyo modelo fue la famo- 
sa canción de amor no correspondido Can vei la lauzeta mover (BdT 70,43) 
del no menos famoso trovador occitano Bernart de Ventadorn2. 

En el texto de este debate poético  el trovador  Arnaut Catalan hace 
gala de sus cualidades para producir “aires” para impulsar las naves del mo- 
narca y por ello pide el título de almirante de su flota. El rey responde 
comparando al trovador con el sisón3. La intención de Anaut Catalan, el 
autor de la primera cobla —y por tanto el que escoge las rimas, la estructu- 
ra métrica y la música— parece clara: utilizar una famosa canción de amor 
que había gozado de gran difusión y que sin duda el Rey Sabio conocía, para 
un texto obsceno de escarnio. Tal recurso provocaría, sin duda, una reac- 
ción de hilaridad en el público acentuada por el recuerdo del texto amoroso 
de la poesía imitada4. La intención de ambos contendientes es el escarnio 
a partir del modelo occitano, lo cual muestra el poco respeto de ambos por 
esa tradición poética y lo que hasta entonces había representado (Rossell, 
2000). La melodía de Bernart de Ventadorn es una de las más famosas de 
toda la lírica trovadoresca, conservada en los cuatro importantes  manuscritos 
musicales de lírica occitana, además de los numerosos  manuscritos con sólo 
el texto poético.

	 El segundo ejemplo de actitud anticortés lo encontramos en la canti- 
ga 340 del rey Alfonso A madre de Deus, gloriosa,  que toma como modelo 
el alba occitana S’anc fui belha ni prezada (BdT 106,14) del trovador Cade- 
net. Tal como ya se ha demostrado en trabajos anteriores (Rossell, 1991) 
la cantiga 340 del rey Alfonso A madre de Deus, gloriosa había sido com- 
puesta no sólo a partir del esquema de la composición S’anc fui belha ni 
prezada (BdT 106,14) sino que en el aspecto métrico-melódico, la tradición 
se remontaba al himno mariano Ave maris stella, y la melodía, tal como afir- 
ma Cadenet en  su composición:

...e guaita plazen
que mi fes son d’alba.5 

adquiere una función de género literario-musical.

2 Esta canción es el paradigma de la canción de amor cortés, y el gran número de imitaciones que se han conservado de 
ella, así como la popularidad de su melodía  nos indica la difusión que tuvo en todo el ámbito europeo: Meyer (1890) ; 
Chambers (1953); Akehurst (1967); Carrara (1978);  Marshall (1980).
3 Según Corominas “es una ave maloliente, comparada a una persona que se ventosea en dos citas de escarnio de 
Alfonso X” (Corominas, 1991:265, vol VI).
4 Las referencias a la famosa “lauzeta” no son únicamente métricas y musicales, sino que los autores del debate poético 
incorporan además en su texto menciones léxicas de esa poesía.
5 Cadenet (ed. 1920 [1974]: 80).



Antoni Rossell / La composición de las Cantigas de Santa María: modelos e imitaciones

1235

Podría resultar extraño que el rey Alfonso hubiera escogido un género 
tan poco piadoso como modelo de una canción a la Virgen6. El tema es do- 
blemente irreverente, recordemos que la canción de alba tiene como 
protagonistas a dos amantes que, después de haber pasado la noche juntos, 
son despertados por un guaita para que se separen con las primeras luces 
del día y evitar así ser sorprendidos por el marido de la dama o por los lau- 
sengiers o maldicientes. Y todo ello con invocaciones a Dios para que les 
proteja en su anonimato. El tema es doblemente irreverente. Pero no es esa 
la actitud del rey Alfonso. Ciertamente cuando Giraut de Bornelh escribió 
su alba Reis glorios, verais lums e clardatz (BdT 242,64)7, aprovechó la 
melodía del himno mariano para acentuar el carácter transgresor del  texto8. 
Imaginemos sinó a un público que la primera frase que oye es la melodía 
de un himno litúrgico con una invocación a Dios, pero pidiendo protección 
para unos amantes en flagrante adulterio. El dramatismo de la situación 
quedaría sin duda acentuado no sólo por el contenido del texto sino por 
los ecos litúgicos de la melodía. La fórmula gozó de gran éxito y fue imitada 
por los trouveres en el alba anónima Gaite de la tor, o en el alba bilingüe 
latín-francés, también anónima, Phebi claro nondum orto iubare, hasta Ca- 
denet. Sin embargo el alba, como principio del día y de la luz era también 
un atributo a la Virgen, y así lo encontramos en diferentes textos (Rossell 
1991).

La composición por parte del rey Alfonso de un cantiga a la Virgen con 
esa melodía no puede ser anecdótico. La intención del rey sabio podría ser 
la de devolver la referencia melódica al ámbito mariano originario del mo- 
delo primero Ave maris stella, recogiendo el esquema métrico y el patrón 
melódico de Cadenet y divinizando de nuevo el abrupto género cortés de 
la canción de alba. A partir de ese momento el público, oyendo de nuevo 
la melodía en un texto mariano, no sólo recuperaría el carácter religioso de 
la composición, sino que ello podría crear un rechazo a las albas cortesa- 
nas occitanas y francesas con ese patrón melódico. En este caso la voluntad 
metamelódica e intermelódica de su autor, el Rey Sabio, respondería a un 
objetivo ideológico-religioso contra la tradición poética cortesana occitana. 

 Una de las intervenciones del rey Sabio en la lírica trovadoresca, y 
en concreto en el arte de la juglaría nos desvela el verdadero papel jurídico 
del monarca en el arte trovadoresco-musical. El conflicto se plantea, en rea- 
lidad, en quién de los dos, trovadores o juglares, detentaba la legitimidad 
del mensaje poético e ideológico de la tradición cortés. Con todo el bagaje 
ideológico ya comentado Alfonso X opta por una regularización y una 
jerarquización de las labores trovadorescas y juglarescas (Rodríguez Velas- 
co 1999:11-20). Es a partir de la súplica nostálgica (Bertolucci-Pizzorusso 
1966) que el trovador Guiraut Riquier (...1254-1292) dirige en el año 
1264 a Alfonso X, la razón por la  que el monarca castellano se pronuncia 
sobre el conflicto entre trovadores y juglares, y legisla. El contexto cultural 

6 Recordemos que la canción de alba tiene como protagonistas a dos amantes que, después de haber pasado la noche 
juntos, son despertados por un guaita para que se separen con las primeras luces del día y evitar así ser sorprendidos 
por el marido de la dama o por los lausengiers o maldicientes. Y todo ello con invocaciones a Dios para que les proteja 
en su anonimato.
7 Giraut de Bornelh (1910-1935, I, 342 - LIV); Giraut de Bornelh (1989).
8 La fórmula gozó de gran éxito en el ámbito románico encontrando también este proceso de imitación melódica en el 
alba anónima Gaite de la tor, o en el alba bilingüe latín-francés, también  anónima, Phebi claro nondum orto iubare 
(Rossell, 1991).



Actas do VII Congreso Internacional de Estudos Galegos

1236

y literario de este pronunciamiento no es banal, vista la animadversión del 
monarca por la ideología de la fin’amors o amor cortés. Es significativo que 
el interlocutor de Alfonso X, el trovador de origen burgués Guiraut Riquier, 
sea el autor del corpus mariano más importante en lengua occitana (Oroz  
1972: 206-295). El trovador y el monarca comparten el mismo objetivo 
ideológico y poético, es decir construyen  textos que se situan fuera de la poé- 
tica tradicional de la fin’amors, mediante la sacralización de una poética 
que en origen era contraria a los preceptos morales y religiosos del cristia- 
nismo. La transformación que ambos pretenden es total, pues intentan 
eliminar las señas de identidad de la pequeña nobleza, de la que el trovador 
occitano ya  había manifestado su deseo de alejarse hacia cortes más 
importantes, sean la catalana o la castellana (Anglade 1973 [1905]), y con 
la que el monarca castellano tiene numerosos conflictos. Ambos trazan una 
identidad basada en un código alternativo a la cortesía. La lírica occitana 
había forjado una identidad propia, con una moral propia y alternativa a la 
cristiana, y en una lengua diferente al   latín, la lengua de “cultura”.  

De todas las relaciones melódicas en el repertorio mariano alfonsí ex- 
puestas por Anglès, la más sugerente desde la perspectiva intermelódica es 
la de la cantiga 2029 (Anglès 1958: 308), Muito á Santa Maria, / Madre de 
Deus, gran sabor, a la que el musicólogo atribuye cierto valor intertextual e 
intermelódico. El texto de la cantiga se refiere a un clérigo francés que  pide 
ayuda a la virgen para encontrar una rima adecuada para el verso que le 
está componiendo. Según Anglès la melodía de la cantiga recuerda al Lai 
Virge glorieuse (Raynaud 1020), es decir una melodía francesa para un texto 
que tiene como protagonista a un clérigo francés. Esta referencia melódica 
pòdríamos interpretarla como el particular testimonio de la opción melódica 
del compositor con el objetivo de caracterizar y diferenciar una cantiga y su 
melodía de acuerdo con el contenido poético del texto.  	

Siguiendo con los repertorios marianos, existirían también imitacio- 
nes melódicas exactas de métrica y música (contrafactum) como en la 
cantiga 41410  Como Deus é comprida Trĩidade que sería un  contrafactum de 
Pour conforter mon cuer et mon courage de Gautier de Coinci (Anglès 1958 
Vol III(1): 370), composición perteneciente al repertorio de Miracles de este 
autor.11  

 Otras coicidencias melódicas son evidentes entre las cantigas alfon- 
síes y el repertorio medieval catalán conservado con música. Es evidente que 
el número de melodías conservado comparado con el que en realidad debió 
existir corresponde a una ínfima parte, y estos ejemplos que presentamos 
són solo una muestra de lo que seguramente sería una práctica habitual 
de imitación, no sólo del repertorio catalán sino de otros repertorios 
contemporáneos al rey sabio. Según el musicólogo Higini Anglès la canti- 
ga 22412 A Reynna en que é / comprida toda mesura,  (Anglès 1958 Vol 
III(1): 315-316),  estaría  emparentada con una composición lírica catala- 
na, Los set goigs recomptarem del Llibre Vermell de Montserrat (siglo XIV), 
una  composición  que encontramos titulada como Ballada dels goytxs de 

9 Esta é como un clerigo en Paris fazia hũa prosa a Santa Maria e non podia [achar] hũa rima, e foi rogar a Santa 
Maria  que o ajudasse y, e achó a logo. E a Magestade lle disse: “Muitas graças”.
10 Esta quarta é da Trĩidade de Santa Maria.
11 Véase en esta misma publicación al respecto el artículo de Chiara Cappuccio“Miragres De Seixon”.  
12 Como Santa Maria de Terena, que é no reino de Portugal, ressucitou hũa menĩa morta.



Antoni Rossell / La composición de las Cantigas de Santa María: modelos e imitaciones

1237

nostre dona en vulgar cathallan, a ball redon.  También , según Anglès, con 
este repertorio catalán estaría relacionada  la cantiga de loor, número 100, 
Santa Maria, / Strela do dia, con el virelai del Llibre vermell de Montserrat 
titulado Stella splendens. Lo excepcional del Llibre Vermell de Montserrat ha 
convertido esta compilación de melodías en uno de los repertorios más famo- 
sos del mundo románico medieval, tanto por sus composiciones polifónicas 
como por ser algunas de sus melodías de las más antiguas composiciones 
medievales con texto catalán conservadas. No es de extrañar que el rey sabio 
o su entorno de músicos e intelectuales conociera ese repertorio, y, sin duda, 
es un ejemplo de las conexiones culturales entre las diferentes zonas de la  
Europa medieval y de sus centros de peregrinaje mariano.   

El abanico de modelos litúrgicos de las Cantigas de Santa María no ha 
cesado de crecer desde que los musicólogos abordaron esa línea de investiga- 
ción y aún hoy es un campo abierto lleno de posibilidades y de pruebas que 
demuestran que Alfonso X se inspira, sobre todo, en ese repertorio litúrgico.13  
De todos ellos destacaremos los siguientes:
– La cantiga de loor 290  Maldito seja quen non loará/ a que en si todas 

bondades á, que habría tomado como modelo Fidelium sonet vox sobria, 
conductus de Notre-Dame de París (Anglès 1958: 337).

– La Cantiga 37114 Tantos vay Santa Maria / eno seu Porto fazer, estaría 
emparentada melódicamente con Et exspecto resurrectionem mortuorum 
del Credo IV del Kyriale Romanum (Anglès 1958: 361).

– La cantiga 21615 O que en Santa [Maria] / de coraçon confiar, estaría 
relacionada con el  Kyrie VIII De Angelis del Kyriale Romanum (An- 
glès 1958: 313), además de recordar, en su inicio melódico, el descort 
J’ai maintes fois chanté  de Gautier de Dargies.

– La cantiga de loor 300, Muito deveria / ome sempr’ a loar, estaría 
melódicamente emparentada con Ubi caritas et amor (Anglès 1958: 340-
341).

– La cantiga 1116 Macar ome per folia, cuya melodía, según Anglès parecía 
tomada del repertorio litúrgico de tropos del Propium Missae. (Anglès 
1958:  246-247).
Además de los ejemplos expuestos, merece una mención especial el re- 

pertorio salmódico medieval de tradición cristiana. Una de las constantes 
melódicas de origen litúrgico citada en las Cantigas es la salmodia. Las 
melodías de los salmos se repiten a lo largo de una serie de versos, con 
cambios melódicos —sutiles, unas veces, considerables, otras—, pero dentro 
de unas pautas de combinación y conmutación. La tradición salmódica 
nace en nuestra memoria con la tradición musical de Israel, con la cantilación 
de los libros bíblicos, de los que los Salmos tuvieron gran influencia en el 
mundo occidental. La música judía, al igual que gran parte de la árabe está 
regida por un caracter modal que la música europea desarrolló en la Edad 
Media, pero que se perdió gradualmente en beneficio de la música tonal, 
conservándose únicamente en el repertorio gregoriano. En las CSM apare- 
cen menciones  a los salmos en diferentes textos, como por ejemplo en la 

13 Véase en esta misma publicación el artículo de María Incoronata Colantuono “El bon son en las Cantigas de Santa 
María”.
14 [C]omo Santa Maria do Porto guariu ũa moller que perigoara dũa pinaça e caera no mar.
15 Como Santa Maria se mostrou en semellança da moller do cavaleiro ao demo, e o demo fugiu ant’ ela.
16 Esta é de como Santa Maria tolleu a alma do monge que ss’ affogara no rio ao demo, e feze o ressocitar.



Actas do VII Congreso Internacional de Estudos Galegos

1238

Cantiga 347,17 A Madre de Jhesu Cristo, / o verdadeiro Messias: 
 

rezaron sobr’ ele salmos, (v. 41)

En el mismo texto se nos informa de que la música podría haberla 
compuesto el mismo rey sabio

 ...ond’ un gran livro é chêo,
de que fiz cantiga nova / con son meu, ca non allêo, (vv. 4 y 5)

En este caso la estructura métrica del verso, partido en dos hemisti- 
quios,  nos recuerda la estructura métrica del verso salmódico latino, y por 
tanto su música, lo que nos lleva a concluir que la composición de nueva 
factura habría sido construida bajo la estructura salmódica, tanto métrica 
como melódica.

Otra de las cantigas en la que aparece una mención a los salmos es la 
41918  Des quando Deus sa Madre / aos çeos levou,: 

E rezaron seus psalmos (v. 75) 

y también en la 111,19 En todo tempo faz ben: 

El avia começado
madodỹos e rezado
un salm’ ; e logo fillado
foi do demo feramen.          
(vv. 34-37)

 
Quizás una de las citas más interesantes es la de la cantiga nº 56,  Gran 

dereit’ é de seer: 

Esta é como Santa Maria fez nacer as cinco rosas na boca do monge depos 
ssa morte, polos cinco salmos que dizia a onrra das cinco leteras que á no seu 
nome.

 
En el texto se citan referencias a  textos de los salmos:

“Magnificat” y jazer,
e “Ad Dominicum” y á,
e cabo del “In conver 
tendo” e “Ad te” está,
e pois “Retribue ser-
vo tuo” muit’ omildoso.
			   (vv. 34-39)

–Magnificat anima mea Dominum. Luc. I, 46

17 Esta é como Santa Maria de Tudia resorgiu ũu menynno que era morto de quatro dias.
18 Esta é da vigilia de Santa Maria d’ Agosto, como ela passou deste mundo e foi levada ao çeo.
19 Esta é como  un crerigo de missa que servia a Santa Maria morreu no rio que ven por Paris; e a tercer dia rressocitó o.



Antoni Rossell / La composición de las Cantigas de Santa María: modelos e imitaciones

1239

–Magnificate Dominum mecum. Ps. 33.4
–Ad Dominum cum tribularer clamavi. Ps. 119 [120]
–In convertendo Dominus captivitatem Sion. Ps. 125 [126]
–Ad te levavi oculos meos. Ps. 122 [123]
–Retribue servo tuo, vivica me. Ps. 118 [119]

  
Y el texto de la poesía nos aclara que el difunto, a pesar de no ser muy 

instruido,  componía alabanzas con textos y melodías de tipo salmódico: 
 

Este sabia leer
pouco, com’ oy contar,
mas sabia ben querer
a virgen que non á par;
e poren foi compter
cinque salmos e juntar,
por en ssa loor crecer,
			   (vv. 14-20)

 
 
La melodía de la cantiga 56 nos recuerda el primer y el segundo modo 

salmódico gregoriano, con lo cual comprobaríamos la voluntad intermelódi- 
ca del autor.

 Nos detendremos en un último ejemplo de imitación melódica, siem- 
pre dentro del repertorio litúrgico-cristiano a partir de la melodía de la  cantiga 
422, Madre de Deus, ora por nos teu Fill’essa ora, cuyo modelo melódico 
fue el Canto de la Sibila. Esta cantiga  presenta a la Virgen María, madre 
del Salvador, como intercesora entre los hombres y la divinidad. La melo- 
día utilizada tal como demostró  Anglès (Anglès  1935: 296-298) es la de la 
Sibila, un canto que se interpretaba, y en algunas iglesias catalanas aún se 
interpreta ahora, en la “Misa del Gallo” el 24 de Diciembre. En el momento 
de gran júbilo en que todos celebraban el nacimiento del hijo de Dios, apa- 
recía un niño vestido con encajes que recordaba a los presentes el destino 
mortal de sus cuerpos y el inevitable “juicio final” al que todos serían 
sometidos. Tanto el texto como la melodía gozaron de gran difusión, y de 
ello son testimonios no sólo el gran número de versiones manuscritas tanto 
medievales como posteriores, sino también las conservadas por tradición 
oral que han perdurado hasta nuestros días en la isla de Mallorca.

El texto de la cantiga, aunque no de una manera explícita, es el tópico 
de la Sibila, en el que se anuncia la venida del redentor, los efectos devasta- 
dores en la tierra y en los vivos, y la inutilidad de las riquezas terrenales:

			 
U ao juyzio / todos, per com’ é escrito,
verrán, di lli como / con el fugisti a Egito.
Madre de Deus, ora / por nos teu Fill’ essa ora.

U leixarán todos / os viços e as requezas,
di lle que sofriste / con el[e] muitas pobrezas.
Madre de Deus, ora / por nos teu Fill’ essa ora.



Actas do VII Congreso Internacional de Estudos Galegos

1240

U queimará fogo / serras [e] vales e montes,
di com’ en Egipto / non achast’ aguas nen fontes.
Madre de Deus, ora / por nos teu Fill’ essa ora.

U verás os angeos / estar ant’ ele tremendo,
di lle quantas vezes / o tu andaste ascondendo. 
Madre de Deus, ora / por nos teu Fill’ essa ora.

U dirán as tronpas: / “Mortos, levade vos logo”,
di ll’ u o perdiste / que ta coita non foy jogo.
						      (vv. 14-27)

El auditorio de esta cantiga recibía  un mensaje de miedo y prevención 
ante la muerte, mensaje acentuado por la melodía que recordaria el canto 
de la Sibilia. El registro intermelódico en este caso era decisivo para impreg- 
nar el texto mariano de un dramatismo que, sin esa melodía, difícilmente 
podría alcanzar.

Todos estos ejemplos nos llevan a concluir que la elección de los mode- 
los métrico-melódicos no es gratuita, sino que Alfonso X aprovecha la carga 
de significado de las melodías para proveer a sus textos de un matiz añadido 
y que el público identifica y reconoce más rápidamente que el intertex- 
tual. Los matices que provoca la intermelodicidad y, consiguientemente la 
intertextualidad, son de tipo político, ideológico y  religioso. 

Hemos comprobado que Alfonso X escoje sus modelos melódicos y lo 
hace con una intencionalidad intertextual e intermelódica. Esta proyección 
intertextual no deja de tener un cariz ideológico, como cuando Alfonso X acu- 
sa a Pero da Ponte, a quien compara con el trovador compostelano Bernal 
de Bonaval20 por su particular estilo trovadoresco, de tono arcaico y autóc- 
tono gallego, sea como referencia a los temas de sus composiciones o por 
utilizar una música vetusta21. La acusación se refiere tanto a Pero da Ponte 
como a Bernardo de Bonaval. El rey Sabio, con estas críticas muestra una  
actitud antigallega y aristocrática, y propone un estilo poético y musi- 
cal foráneos22. Tanto esta opinión como el análisis de su repertorio lírico 
(texto y música) concluyen en que el estilo propuesto por el Rey estaría 
más cerca de la lírica occitana que del estilo autóctono gallego de Bernardo 
de Bonaval y Pero da Ponte, y por tanto la intención del monarca era 
que los trovadores gallegos abandonaran su estilo autóctono, el de su iden- 
tidad poética y cultural, por un estilo foráneo.  No obstante esta propuesta 
no era incondicional, ya que el monarca ponderaba una tradición poético-
formal, pero no su ideología.  

De todas las imitaciones expuestas para las Cantigas de Santa María, 
debemos detenernos en esta conclusión en las razones de la imitación de los 
diferentes repertorios abordados:

20 Alfonso X el Sabio (1988: 296-298).
21 Seguramente haciendo referencia a la antigüedad de Bernal de Bonaval si  acudimos a la famosa rúbrica de la cantiga 
de amor, Ay Deus! e  quen mi tolherá (B 1062 - V 653): E en esta ffolha ade ante se / commenzam as cantigas / d’amor 
primeyro trobador / Bernal de Bonavalle. Cf. Bernal de Bonaval (1978: 17).
22 La alternativa que proponía el monarca a este estilo regional fue interpretado por  Jacques Chailley (1950: 234-235)  
desde una perspectiva musical como la defensa de Alfonso X de un modo “nacional”, entendido como hispánico pero 
de tradición formal occitana frente al estilo autóctono gallego.



Antoni Rossell / La composición de las Cantigas de Santa María: modelos e imitaciones

1241

Estamos ante una labor planificada. La composición del repertorio 
mariano obedece a una internacionalización de su labor poética, seguramen- 
te para apoyar sus aspiraciones imperiales con un “producto” de actualidad 
musical e intelectual, que al mismo tiempo sea moderna y ejemplar y 
represente su ideario religioso e intelectual. En ese corpus Alfonso habla 
en primera persona, reclamando su autoría, y además reivindica el papel 
de intermediario o interlocutor entre la Virgen (mediadora de Dios) y el 
mundo. La composición del corpus mariano obedece a una estrategia políti- 
ca, pues tal como se demuestra en su tratado sobre ética, la religión sólo le 
interesa como representación de su poder y como rey intermediario. Alfon- 
so aspira a un poder laico y, por tanto, ético. El protagonismo del monarca y 
su intervención en la elección de los modelos literarios y musicales nos lle- 
va a valorar una posible estrategia ideológica. Su prestigio venía avalado 
por diferentes empresas, tanto legislativas y  religiosas, como literarias. 

Alfonso X, apuesta por las lenguas románicas como vehículo de expre- 
sión tanto jurídica como literaria, pero en confrontación con su contexto 
político, cultural y lingüístico.

 La operación cultural en lengua gallego-portuguesa de Alfonso X 
supone una hibridación y una desterritorialización de esa cultura. El Rey 
Sabio, aportando modelos melódicos foráneos y descartando los autóctonos  
trataría  de suplantar la identidad  gallego-portuguesa por una nueva, 
utilizando esa lengua con nuevos modelos literarios y poéticos de tradición 
occitana, forjando  nuevos modelos culturales de referencia intelectual y de 
representación, pero, sobre todo, un nuevo marco identitario de expresión 
religiosa como respuesta a la ideología cortés. La identidad que presenta 
la obra alfonsí es la del monarca, no la del pueblo gallego, y la elaboración 
de los repertorios literarios está compuesta a partir de una concepción 
foránea que descarta cualquier identificación unívoca. Al mismo tiempo 
la operación del rey castellano se enfrenta ideológicamente a la cultura 
occitana trovadoresca, tanto por cuestiones ético-religiosas, como  por la 
concepción misma de los agentes de esa lírica (trovadores y juglares).  Estos 
ejemplos nos permiten hipotetizar  una posible  confrontación cultural  entre 
monarquía y aristocracia, demostrada ya históricamente, a partir de una 
operación  identitaria desde el poder contra la nobleza gallega y sus mode- 
los culturales. Los modelos franceses dotarían a las CSM de una actualidad 
tanto temática como musical de ámbito románico. La  estructura arquitectó- 
nica que toma del corpus mariano francés de Gautier de Coinci, conferiría  a 
su obra una modernidad que aseguraba el reconocimiento de su empresa en 
un contexto cultural alto. Los modelos litúrgicos avalarían la opción intelec- 
tual e ideológica del monarca castellano. Toda una construcción de un texto 
y de unas melodías que acceden a niveles de significado por el sutil procedi- 
miento de la intertextualidad y de la intermelodicidad. 



Actas do VII Congreso Internacional de Estudos Galegos

1242

Bibliografía citada

AKEHURST, F. A comparative Study of Two Twelfth Century French 
Poets, Bernart de Ventadour and Gace Brulé. Michigan: Ann Arbor, 1967.

ALFONSO X EL SABIO Cantigas. Ed. Jesús Montoya. Madrid: Cátedra/
Letras Hispánicas, 1988.

—— Cantigas de Santa María. 2 vols. Ed. Walter Mettmann.  Madrid: Casta- 
lia, 1986-1989.

ANGLADE, J. Le troubadour Guiraut Riquier, étude sur la décadence de 
l’ancienne poésie provençale. [París] Ginebra: 1973 [1905].

ANGLÈS, Higini. La música a Catalunya fins al segle XIII. Barcelona: 
Servei de Publicacions de la Diputació de Barcelona, 1935.

—— La música de las Cantigas de Santa María del rey Alfonso el Sabio. 
Barcelona: Servei de Publicacions de la Diputació de Barcelona, 1942-
1964. (1964 Vol. I, facsímil del códice j.b.2 del Escorial. 1943 Vol. II, 
transcripción musical. 1958 Vol. III(1), Estudio crítico: “Die Metrik 
der Cantigas, Abhandlung von Haus Spanke”. 1958 Vol. III(2), Las me- 
lodías Hispanas y la monodía lírica Europea SS. XII-XIII).

BERNAL DE BONAVAL. Poesie. Edizione a cura di Maria Luisa Indini. 
Bari: Adriatica Editrice, 1978.

BERTOLUCCI-PIZZORUSSO, Valeria. “La Supplica di Guiraut Riquier e 
la risposta di Alfonso X di Castiglia”. Studi mediolatini e volgari XIV 
(1966): 11-140.

CADENET. Der Trobador Cadenet. Ed. Carl Appel. Halle: Niemeyer, 1920 
[1974].

—— Les poésies du troubadour Cadenet. Ed. J. Zemp. Bern-Frankfurt am 
M.- Las Vegas:  Lang, 1978.

CARRARA, A. “Il linguaggio poetico di Gace Brulé e la tradizione lirica 
occitana”. Spicilegio Moderno IX (1978): 90-120.

CHAILLEY, Jacques. Histoire musicale du Moyen Age. Paris: P.U.F., 1950.
CHAMBERS, F. “Imitation of Form in the Old Provençal Lyric”. Romance 

Philologie 6 (1953): 104-120.
COROMINAS, J. & PASCUAL, J.A. Diccionario crítico etimológico  castella- 

no e  hispánico. Madrid: Gredos, 6 vols. 1980-1991.
GIRAUT DE BORNELH. The cansos and sirventes of the Troubadour Gi- 

raut de Borneil: a critical edition. Ed. Ruth Sharman. Cambridge: 
Cambridge University Press, 1989.

—— Sämtliche Lieder des Trobadors Guiraut de Bornelh. Ed. y trad. Adolf 
Kolsen. Halle: Niemeyer, 2 vols. 1910-1935. 

GRUBER, Jörn. Die Dialektik des Trobar. Tübingen: Max Niemeyer Verlag, 
1983.

MARSHALL, J. H. “Pour l’étude des contrafacta dans la poésie des 
troubadours”. Romania 101 (1980): 289-335.

MEYER, P. “Des rapports de la poésie des trouvères avec celle des trouba- 
dours”. Romania XIX, (1890): 1-42.

OROZ ARIZCUREN, Francisco José. La lírica religiosa en la literatura 
provenzal antigua. Pamplona: Diputación Foral de Navarra-Institución 
Príncipe de Viana, 1972.



Antoni Rossell / La composición de las Cantigas de Santa María: modelos e imitaciones

1243

 PILLET, Alfred  y CARSTENS, Henry. Bibliographie der Troubadours. Nue- 
va York: Kraus 1968 [1933]. (Citado en el texto del artículo como BdT).

RAYNAUD, Gaston. Bibliographie des chansonniers français des  XIIIe et 
XIVe siècles, comprenant la description de tous les manuscrits, la table des 
chansons classées par ordre alphabétique de rimes et la liste des trouvères. 
Tome I, description des manuscrits.  Tome II, table des chansons, liste des 
trouvères. Paris: Vieweg, 1884. (Citado en el artículo como Raynaud).

RODRÍGUEZ VELASCO,  Jesús. “La historia como base argumentativa de 
la literatura ético-política en Europa, ca. 1100-1350”. Epos XII (1996): 
177-205.

—— Castigos para celosos, consejos para juglares. Madrid: Gredos, 1999. 
ROSSELL , Antoni. “So d’alba”. Studia in Honorem prof. Martín de Riquer.

Barcelona: Quaderns Crema, Vol. IV, 1991: 705-721.
—— “Intertextualidad e intermelodicidad en la lírica medieval”. La Lingüís- 

tica Española en la Época de los Descubrimientos. Hamburg: Helmut 
Buske Verlag, 2000: 149-156.

TAVANI, Giuseppe. Repertorio metrico della lirica galego-portoghese. Roma: 
Edizioni dell’Ateneo («Officina Romanica», 7), 1967. (Citado en el artículo 
como T).

RAIMBAUT DE VAQUEIRAS. The Poems of the Troubadour Raimbaut de 
Vaqueiras. Ed. J. Linskill. La Haya: Mouton, 1964.

	
	 Rossell, Antoni. “La composición de las Cantigas de Santa María: modelos 

e imitaciones”. Actas do VII Congreso Internacional de Estudos Galegos. 
Mulleres en Galicia. Galicia e os outros pobos da Península. Barcelona 28 ó 
31 de maio de 2003. Ed. de Helena González e M. Xesús Lama. Sada: Ediciós 
do Castro / Asociación Internacional de Estudos Galegos (AIEG) / Filoloxía 
Galega (Universitat de Barcelona), 2007. ISBN: 978-84-8485-266-7. Depósito 
Legal: C-27912007.



Actas do VII Congreso Internacional de Estudos Galegos

1244


