
1219

EL BON SON EN LAS CANTIGAS 
DE SANTA MARÍA

Maria Incoronata Colantuono
Arxiu Occità, Universitat Autònoma de Barcelona

La presente investigación nace del trabajo realizado en el curso de 
encuentros académicos con el profesor Antoni Rossell, con el objetivo de ana- 
lizar las relaciones textuales y musicales en la producción litúrgica y la 
colección alfonsina. La perspectiva analítica desde la que se aborda la cues- 
tión, según criterios deducidos de la composición litúrgica, tiene motivaciones 
derivadas de la naturaleza religiosa–devocional del repertorio, y también, de 
la presencia de claras referencias imitativas justificadas en el plano intertex- 
tual e intermelódico, en la perspectiva de un público de entendedors de 
cultura fundamentalmente cristiana (Rossell 2001). La imitación es el 
principio básico de la construcción del texto y de la melodía tanto en la lírica 
romanica (bastir), como en la producción tropística y, aún antes, en el reperto- 
rio litúrgico oficial: me refiero no sólo a las técnicas de composición basadas 
en la utilización de las melodías tipo, sino también a la estructura de las melo- 
días centónicas, la construcción de la cual se articula a partir del minucioso 
trabajo de encaje de incisiones melódicas preexistentes. La práctica del bastir, 
que menciona Raimbaut de Vaqueiras en la célebre composición Kalenda 
Maya, y el arte del seguir (imitar) y los tres grados1 que encontramos en el 
Cancionero Colocci–Brancuti (Tavani 1984), son técnicas de composición 
patrimonio de la producción litúrgica. El canto litúrgico en sus variantes 
locales y en su forma “oficial”, el así llamado canto gregoriano, representa 
el gran depósito en el que se basaron todos los repertorios monódicos que 
florecieron en épocas sucesivas, desde la producción secuencial y tropística 
del siglo IX, a la lírica latina y vulgar del siglo XII–XIII.

El mismo Higini Anglès (1958) defendía un origen cristiano de gran par- 
te de las melodías de las Cantigas de Santa María de Alfonso X: C.202 
Muito a Santa Maria / Madre de Deus, gran sabor en relación con el Lai Vir- 
go glorieuse (melodía francesa para una cantiga que tiene como protagonista 
un clérigo francés); C.224 A Reynna en que é / comprida toda mesura está 
en relación con Los set goigs recomptarem del Llibre Vermell de Montserrat; 
C.100 Santa Maria, / Strela do dia con el virelai del Llibre Vermell de Montse- 
rrat Stella splendens; C.414 Como Deus é comprida Triidade, contrafactum 
de Pour conforter mon cuer et mon courage de Gautier de Coinci, composición 

1 Melodía y estructura silábica; versos, rimas y estructuras estróficas; léxico que presupone un registro intertextual.



Actas do VII Congreso Internacional de Estudos Galegos

1220

del ciclo de los Miracles de este autor; C.290 Maldito seja quen non 
loara / a que en todas bondades a en relación con el Conductus de Notre– 
Dame de Paris Fideluim sonet vox sobria; C.371 Tantos vay Santa Maria 
/ eno seu Porto fazer en relación con Et especto resurrectionem mortuorum del 
Credo IV del Kyriale Romanum; C.216 O que en Santa Maria / de coraçon 
confiar en relación con Kyrie VIII de Angelis del Kyriale Romanum; C. de 
loor 300 Muito deveria / ome sempr’a loar  en relación con Ubi caritas et amor; 
C. 11 Macar ome per folia posible préstamo melódico del repertorio litúr- 
gico de tropos del Proprium Missae. La cuestión de la relación entre las 
Cantigas de Santa María y la producción litúrgica, más allá de constataciones 
de similitudes melódicas, no había encontrado nunca una forma de concre- 
ción soportada de análisis musicales (Rossell 2001).

Los resultados presentados en el curso de esta intervención se enlazan 
con algunos de los trabajos precedentes de Rossell, en los cuales el estudioso, 
partiendo de las observaciones de Anglès, se interrogaba sobre la naturaleza 
de las estratégias melódicas adoptadas en este repertório: estratégias que, 
según el autor, respondían a un proyecto de composición que incluía texto 
y música conjuntamente. La estratégia común metrico–melódica respondía 
a dos objetivos diferentes: por una parte la coherencia textual y musical del 
corpus y, por otra en el plano de la recepción, vehículo eficaz en un contexto 
de transmisión esencialmente oral.

El doble aspecto de la transmisión (oral y escrita) caracterizaba también 
el repertorio litúrgico, comprendiendo el oficial, que estaba fijado en los libros 
litúrgicos, pero que continuamente se reelaboraba gracias al contacto que 
mantenía con otras culturas. El hecho de tomar conciencia de esta posible 
variación, hace que derive la necesidad de plantear una óptica de investigación 
que vaya más allá del hecho puramente paleográfico. Diferente era, pues, la 
valoración y la función de la escritura en un contexto de transmisión oral, en 
el que la música se construía sobre fórmulas y técnicas compositivas basadas 
en la asunción–reelaboración de modelos métricos y melódicos preexistentes.

La elección melódica en la perspectiva del Rey Sabio tenía una precisa 
función aglutinadora, función que tiene que ser considerada en un proyecto 
volcado en la recuperación de la tradición poético-musical litúrgica y devocional: 
elecciones nada casuales y con voluntad de establecer vínculos con los mode- 
los, en una óptica de intercambio y restablecimiento de sentidos originales2. 
Pues en todas las elecciones melódicas, comprendidas también aquellas de 
presunta derivación litúrgica, reelaboradas en el corpus de las Cantigas al- 
fonsinas, se pueden distinguir motivaciones ideológicas o religiosas.

Partiendo del presupuesto de que texto y música se articulan a partir de 
un elemento común, la estructura métrica, y que esta relación tiene impli- 
caciones intertextuales y intermelódicas, articuladas en los tres polos del 
mot, so y razó (Gruber 1983), la presente contribución trata de la valoración 
del bon son, ya sea en referencia a su contexto, o ya sea, sobre todo, a su 
actualización concreta en la elección de los modelos escogidos por Alfonso X.

Ahora bien, puesto que la valoración del son supone una óptica analítica 
que engloba tanto el aspecto métrico como el melódico, consideramos necesario 
un parágrafo preliminar sobre la cuestión métrica.

2 El alba de Cadenet en la cantiga 340 y la versión galiciana del Canto de la Sibila en la cantiga 422.



Maria Incoronata Colantuono / El bon son en las Cantigas de Santa María

1221

La cuestión métrica

En un profundo y perspicaz estudio, Doroty Clotelle Clarke llama la 
atención sobre la riqueza y la variedad de versificación que caracteriza la 
estructura métrica de las Cantigas, subrayando la abundancia de variacio- 
nes concernientes a la extensión de las estrofas y el esquema de las rimas 
(Clarke 1955). Esta polimetricidad, que se traduce en una vasta variedad 
de la extensión de los versos, con o sin cesura, con un alternar de versos con 
finales oxítonas y paroxítonas en la disposición de versos con número par e 
impar de sílabas, es el producto de un proyecto previo y consciente. La prue- 
ba de esta voluntad se encuentra en el hecho de que cualquier inusual 
modelo estrófico se mantiene escrupulosamente en todas las estrofas que 
siguen, con consideración al esquema de las rimas, al número de sílabas y a 
la presencia de los acentos. La cuestión, ya prospectada por Gerardo Huseby 
(1983), consiste en preguntarse hasta qué punto es válido, metodológica- 
mente, tener en cuenta únicamente la rima final recurrente, como la única 
discriminante, en el número de sílabas de los versos; o en aceptar también, 
la posibilidad de versos largos con rimas internas (cesuras) sobre la base de 
un análisis musical. En un sistema esencialmente polimétrico, sólo el análisis 
musical puede resolver, en casos controvertidos, los problemas referentes a 
la definición de la extensión de los versos y, por consecuencia, de modelos 
estróficos.

El estudio de las Cantigas en la perspectiva simultánea de texto y mú- 
sica no es una idea nueva, puesto que muchos han reconocido el riesgo de 
incurrir en errores gravísimos cuando dejamos de lado uno de los dos aspec- 
tos.

Los principios sobre los cuales se apoya el análisis que sigue son 
sustancialmente dos: la determinación de la naturaleza de los modelos 
estróficos y la formulación clara del concepto de frase musical en este contex- 
to. El modelo estrófico de las Cantigas corresponde al tipo zejelesco o, como 
generalmente se prefiere, a la forma de virelai (ab/ccab), es decir, el refrán 
inicial que se repite después de cada stanza; stanza dividida en mudanza, 
con su propia melodía y rima, y vuelta que repite melodía y rima del refrán. 
Por frase musical se entiende una unidad melódica delimitada por una estruc- 
tura de entonación y de cadencia, con una forma y una dirección que se apoyan 
en un armazón determinado por el sistema modal al cual pertenece.

El caso de la Cantiga 24

Nuestro análisis se concentra en este punto sobre la Cantiga 24, Esta é 
como Santa Maria fez nacer hua fror na boca ao crerigo depois que foi morto, 
et era en semellança de lilio, porque a loava con refrán Madre de Deus, non 
pod’errar quen en ti á fiança. La elección de esta composición ha sido motiva- 
da por el verso Os crerigos en mui bon son cantando Kyrie eleyson3.

La Cantiga recoge la narración del milagro de Santa Maria hecho al 
clérigo de Chartres. La leyenda es difundida en un número considerable de 

3 Ed. W. Mettmann, vv. 49–50.



Actas do VII Congreso Internacional de Estudos Galegos

1222

colecciones de milagros: dos versiones de Gautier de Coinci, la recolección 
Miracula Beatae Mariae Virginis in carnotensis ecclesiae facta, versifica- 
da en el 1262 por Jehan Le Marchand, Las vidas de los padres, y también 
en algunos fabliaux, cantos morales y laudes. En España la misma leyenda 
fue recogida por Gil de Zamora y versificada por Gonzalo de Berceo en los 
Milagros de Nuestra Señora.

El argumento trata de un clérigo pecador, ladrón y tramposo en este 
caso, con una especial devoción a la Virgen María que rezaba siempre antes 
de cometer sus fechorías. En la narración se cuenta como el clérigo murió 
súbitamente sin confesión y fue enterrado en lugar no consagrado; y de como 
Santa María apareció en visión al preste (sacerdote) de aquel lugar y le dijo 
que aquel clérigo había obtenido el perdón de su Hijo, puesto que durante su 
vida y en el momento de morir se confió a su protección. En el curso de esta 
aparición Santa María pidió, por lo tanto, que por la mañana, con solemne 
procesión, todos fueran a recoger al clérigo difunto para enterrarlo en lugar 
consagrado. Como símbolo visible del perdón, el difunto habría tenido en la 
boca una fror de liro. El preste, sin dudar, al día siguiente mandó el toque de 
campanas de fiesta, mientras todos iban a constatar el milagro de la Virgen. 
Cuando los clérigos llegaron al lugar del milagro recitaron sermones y, con 
bon son cantando Kyrie eleyson, devolvieron el clérigo, que recibió el milagro 
con dansa, es decir, con todos los honores, en el lugar consagrado y allí le die- 
ron digna sepultura. Un dato significativo, que nos remite al contexto litúrgico 
mozárabe, es la referencia a la danza: elemento que caracterizaba la antigua 
liturgia hispánica, antes del proceso de unificación llevado a cabo en el si- 
glo XI. El otro elemento que llama nuestra atención es el bon son cantando 
Kyrie eleyson; es necesario, en efecto, indagar sobre el sentido de bon son y 
sobre la presencia del Kyrie eleison. 

Partiendo de la individuación de la forma de la composición, que en la 
edición de Anglès viene presentada como un virelai (ab/ccab) (Anglès 1958):

Madre de Deus, non pod’errar 
que (n) en ti á fiança
Non pod’errar nen falecer 
que (n) loar te sab’, e temer.
D’est’un miragre retraer /
quero, que foi en França.
Madre de Deus, non pod’errar 
quen en ti á fiança.

Pero un análisis de la estructura musical puede sugerir otra estructu- 
ra melódica, teniendo en cuenta la naturaleza de las frases musicales, que 
agrupa los versos breves en unidades más largas, con rima interna:

Madre de Deus, non pod’errar /que (n) en ti á fiança
Non pod’errar nen falecer 
que (n) loar te sab’, e temer.
D’est’un miragre retraer / quero, que foi en França.
Madre de Deus, non pod’errar / quen en ti á fiança



Maria Incoronata Colantuono / El bon son en las Cantigas de Santa María

1223

La forma con refrán conteniendo un verso de 15 sílabas, una mudanza 
con 2 versos octosílabos y una vuelta con un verso de igual longitud que 
el refrán, podría parecer difícilmente sostenible si no se tuviera en cuenta 
la estructura musical y la estructura formal global, que se modela sobre 
una tipología fuertemente caracterizada como puede ser la de un canto 
litúrgico.

 
 
 
  

La melodía se mueve en un ámbito de V modo, con un Fa como finalis, 
un Do como nota de recitación y una gama sonora que desciende hasta 
una cuarta por debajo de la finalis: el Do grave. La finalis Fa, la cuerda de 
recitación Do y la tercera intermedia La, constituyen el esqueleto de la pieza: 
un canto por terceras que puede ascender hasta un Re agudo, límite superior 
del registro de V modo. La alternancia entre estas notas fundamentales y 
las otras, las disonantes, en la óptica de la monodia medieval, da pie a la 
distribución alternada entre tensión y reposo: elemento determinante de 
toda la música occidental. La cadencia cerrada, que determina el final de una 
frase musical o de una sección entera, se caracteriza por la presencia de 
una finalis; la media cadencia está subrayada, sobre todo, por una de las no- 
tas de la cadena de terceras. En este caso nos encontramos de frente con la 
excepción de una mudanza con dos frases idénticas, que acaban con media 
cadencia, mientras que la llena viene retrasada al final de la vuelta: estructu- 



Actas do VII Congreso Internacional de Estudos Galegos

1224

ra que da a la mudanza un sentido de tensión acrecentada, convirtiéndose 
en la cumbre de un movimiento ensanchado que conduce a la fase de reposo 
sólo en la vuelta. Por lo tanto, el análisis musical determina otro tipo de 
forma: AbbA, con un refrán constituido por una sola frase musical y una stanza 
con una mudanza de dos frases idénticas y una vuelta que repite la larga 
frase del refrán. Aunque se quisiese considerar según criterios de duplici- 
dad (aa’bbaa’) con el refrán constituido por dos frases idénticas, con cadencia 
final diferente, una abierta y otra cerrada (ouvert y clos), resultaría igual- 
mente una forma tripartita, con frases musicales únicas o dobles repetidas.

Esta modalidad de repetición es típica de la forma de Kyrie eleison: la 
pieza litúrgica que de hecho viene citada en el texto de la composición. Pero 
para ello describiremos la forma de Kyrie eleison.

El Kyrie eleison, como todas las piezas del Ordinarium de la Misa, 
constituye un añadido, de época relativamente tardía, respecto al reperto- 
rio gregoriano. El proceso de composición de las melodías de Kyrie eleison se 
inicia a partir del siglo X, logra su florecimiento entre los siglos XI-XII y conti- 
nua hasta el siglo XV. El número de melodías que han llegado hasta 
nosotros, cerca 200, constituye solamente una parte del ingente patrimonio 
compuesto (Landwehr–Melnicki 1955). Desde el punto de vista de la estruc- 
tura formal, el Kyrie eleison consta de tres aclamaciones, cada una entonada 
tres veces: Kyrie eleison, Chiste eleison, Kyrie eleison. La modalidad de repeti- 
ción melódica determina estructuras formales diferentes: la forma más simple 
se sirve de una única frase melódica por cada una de las aclamaciones, a 
excepción de la última, pudiendo tener melodía variada; la otra forma prevé 
la utilización de la misma frase melódica por las aclamaciones de los dos 
Kyrie y una diferente por el Chtiste, determinando la forma característica a 
arco (ABA), estructura que reconocemos en la Cantiga 24; el último tipo de 
forma adopta tres melodías diferentes por cada una de las tres aclamaciones.

Antes de convertirse en un canto autónomo, el Kyrie fue introdu- 
cido en la liturgia como invocación del pueblo para expresar la adhesión a 
las plegarias pronunciadas por un ministro (diácono). Era pues una melodía 
de intercesión, de estructura silábica muy simple. Originalmente estaba 
situada después de las Lecturas como plegaria de despedida de los catecúme- 
nos, y mantuvo esta función aún cuando fue introducida en Occidente en el 
siglo V. Con la desaparición del catecumenado, fue desplazado al inicio de la 
Misa, manteniendo su forma original. A partir del siglo X fueron compues- 
tas nuevas melodías y textos (tropos), los incipit de los cuales quedan 
todavía ligados al Kyrie de referencia. El Kyrie eleison se convierte así en 
pieza perteneciente al Ordinarium Missae, apto para recibir un tropo, como 
comentario de alabanza a la palabra Kyrie. Pero lo que más cuenta es su 
estructura formal y la presencia de elementos significativos que lo caracte- 
rizan. La forma que nos interesa examinar en este trabajo es la tripartita 
ABA, con el Christe, aclamación central, que asciende melódicamente en 
un registro más agudo: estructura arquitectónica en forma de arco. Mere- 
ce particular atención la incisión melódica que en un número considerable 
de Kyrie subraya la sílaba e de eleison: un breve melisma que se presenta 
igual en las 9 invocaciones o desplazado al registro superior del Christe.



Maria Incoronata Colantuono / El bon son en las Cantigas de Santa María

1225

Es. Kyrie Alme pater:
 
 

 

 

El análisis de la estructura melódica de la Cantiga 24 sugiere una 
arquitectura compositiva típica de un Kyrie eleison, arquitectura destacada 
por la presencia de elementos de inequivoca derivación kyriale: la comple- 
ja estructura tripartita ABA, que resulta de la unión de los versos, es la de 
un Kyrie con la parte central (Christe eleison) melódicamente orientada ha- 
cia el registro más agudo respecto de las dos frases que la recogen; la 
presencia de la pronunciación de las sílabas del mismo inciso melismático en 
los mismos puntos de cada una de las frases musicales (fa sol la sol), idén- 
tico pero transportado a un registro agudo en la frase central (la sib do sib), 
que en los Kyrie remarca la sílaba e de eleison.

Si todos estos elementos no fueran suficientes se debería considerar 
la extraordinaria similitud de esta melodía con la del Kyrie Orbis Factor. 
Comparación sugerida por Baroffio y efectuada con la versión del Gradual 
Triplex, una lección más bien uniformada teniendo en cuenta las inumerables 
variantes de las lecciones de los Kyrie en la práctica usada en los diferen- 
tes centros litúrgicos4.

 
 

4 Graduale Triplex, In Dominicis per annum: Kyrie XI Orbis factor, p. 748.



Actas do VII Congreso Internacional de Estudos Galegos

1226

Sin embargo, en este caso más que la comparación nota contra nota, 
pudiéndose relevar significativa en un contexto de repertorio codificado por 
escrito, se adopta un criterio de reconocimiento de módulos melódicos de 
perfil inconfundible, en una óptica de transmisión oral. Aquí, efectivamente, 
se reconoce una incisión melódica con rico significado mnemotécnico, que 
determina la inequívoca presencia del modelo melódico del Kyrie orbis fac- 
tor, prescindiendo de la variedad de lecciones codificadas.

Así pues, considero que hay elementos determinantes para poder soste- 
ner que nos encontramos frente a un extraordinario ejemplo de construcción 
musical en forma de Kyrie eleison. Además, considero que se puede captar 
la clara intención de querer citar el modelo melódico del Kyrie Orbis factor. 
Finalmente, sería necesario explicar el porqué una pieza del Ordinarium 
Missae ha sido inscrita en un contexto del todo extraño a aquél de la celebración 
eucarística. Pues bien, hace falta recordar que originariamente el Kyrie no 
formaba parte de la Misa, siendo una aclamación insertada en alternancia 
a las invocaciones de las letanías: función conservada como mínimo hasta el 
último Concilio, en el contexto de la arcaica Misa del Sábado Santo y en el 
interior de la procesión de Rogaciones. Posiblemente aquí se quiere renom- 
brar el contexto procesional del rogar: los clérigos arrepentidos piden a la 
Virgen la obtención del perdón. Hoy todavía se utiliza el Kyrie eleison como 
canto de los entierros y oficio de difuntos, y a menudo se dice cantarkirie- 
leison con el significado de pedir misericordia.

El referimiento a la flor de lirio (del lat. lilium) que despunta de la boca 
del clérigo difunto tiene una clara simbología, que se asocia también al tema 
de las cinco rosas que salen de la boca del monje, protagonista de la Cantiga 
56 Esta é de como Santa María fez nacer as cinco rosas na boca do monge de 
pos ssa morte, pol–os cinco salmos que dizia a onrra das cinco leteras que á no 
seu nome. En esta versión, cada una de las cinco rosas tendría que simbolizar 
uno de los cinco salmos cantados por el monje, de los cuales, las cinco prime- 
ras palabras del incipit, como un acróstico, formarían el nombre de María.

Pero la simbología del lilium tiene vínculos todavía más afines con la 
figura de la Virgen, si acaso se considera la analogía expuesta en la Antífona 
del Oficio In natale Virginis, testimoniada ya en los antiguos Antifonarios 
de Rheinau y Silos (Hesbert 1965): Sicut lilium. El lilium era, en el contexto 
litúrgico, la flor elegida como símbolo de candor y virginidad, las virtudes que 
distinguen la figura de Santa María.

La asociación Santa María – lilium tiene pues también un origen simbó- 
lico litúrgico, que en un recorrido de búsqueda orientado a la individuación 
de modelos litúrgicos, y también simbólicos, no puede de ningún modo pasar 
inadvertida.

La locución bon son recurre también en otras Cantigas, y probablemen- 
te con intención de referencia al universo litúrgico. La Cantiga 82, Como 
Santa Maria guardou un monge dos diaboos que o quiseran tentar e se lle 
mostraron en figuras de porcos pol–o fazer perder, narra como Santa María 
corrió a proteger a un monje tentado por los diablos, que se le aparecían con 
forma de porcos. Cuando la Virgen interviene lo hace con bon son: ea Vir- 
gen Santa mans’e en bon son confortóu o frade, dizend’: A mi praz…5 

5 Ed. W. Mettmann: vv. 48-49



Maria Incoronata Colantuono / El bon son en las Cantigas de Santa María

1227

La estructura formal en la edición de Anglès se presenta como un virelai (aa’//
bbca’): 

A Santa Maria mui bon servir faz 
	pois o poder ela do demo desfaz
Ond’ a veo d’esto que en Conturbel 
	fez Santa Maria miragre mui bel
por un monge boo, cast’e mui fiel, 
que viu de diabres viir mui grand’ az.

Pero un análisis musical, basado en criterios precedentemente expuestos, 
me ha permitido distinguir otra estructura formal:

A Santa Maria mui bon servir faz / pois o poder ela do demo desfaz
Ond’ a veo d’esto que en Conturbel / fez Santa Maria miragre mui bel
por un monge boo, cast’e mui fiel, / que viu de diabres viir mui grand’ az.

 
 
 

El modo de referencia en la Cantiga 82, así como el de la Cantiga 24, es 
el V, con finalis FA, cuerda de recitación DO y una gama sonora que se extien- 
de del MI grave al RE agudo, límite extremo del V modo. El refrán empieza 
con la nota finalis, el sonido más importante del modo, y termina con la misma 
finalis, comprendiendo una entera frase musical divisible en dos semifrases 
con idéntico inicio: ouvert y clos. Nos encontramos pues delante de una larga 
frase con cesura en el medio, determinada musicalmente por una cadencia 



Actas do VII Congreso Internacional de Estudos Galegos

1228

no llena, y poéticamente por una rima interna. De éste modo se prospecta 
una estructura de todos modos tripartita (AbbA’ o si se prefiere aa’bba’’a’) 
similar a la de la Cantiga 24: una estructura de Kyrie eleison. Pues bien, es 
también en este caso que tenemos un extraordinario ejemplo de similitud 
melódica con el Kyrie XVII, conocido también como Kyrie salve6.

 

Esta última no es nada más que una prueba ulterior de la valoración 
de la locución bon son, que en los casos analizados siempre se refleja en una 
estructura formal de pieza litúrgica, y en nuestro caso en el Kyrie eleison. 
En otros contextos su significado parece aún referirse a modelos de deriva- 
ción litúrgica, como es el caso de otras Cantigas (270, 188, 410); pero este va 
a ser el argumento de una próxima exposición.

Concluyo recordando que el intento de esta investigación se proponía, 
como punto de partida, la distinción de vínculos textuales, musicales y de 
contenido entre las Cantigas de Santa María y la producción litúrgica 
contemporánea, aquella ligada a la composición tropística. El punto de llega- 
da, a través del análisis musical, ha sido la efectiva constatación de la elección 
del modelo litúrgico en aquellas Cantigas que se caracterizan por la presencia 
de la expresión bon son. Sobre la base de las convergencias encontradas 
podemos considerar que el adjetivo bon, que no implica cuestiones de juicio 
estético sinó más bien adhesión al modelo de elección, se convierte en una 
referencia de los modelos litúrgicos.

Finalmente, quisiera añadir alguna reflexión sobre la estructura del 
Kyrie eleison, que de hecho es una composición tropada, y el tropo es el género 
fruto de la imitación por excelencia. Subrayo este aspecto porque creo que 
los procedimientos compositivos de las Cantigas se tienen que buscar sobre 
todo en la producción tropística: aquella producción que acoge reminiscencias 
intencionales del repertorio oficial y las filtra a través de una nueva sensibili- 
dad artística, transfigurándola en una nueva apariencia expresiva, tímbrica y 
rítmica. El mismo proceso de asimilación musical y cultural que viene efectua- 
do en la obra de composición de las Cantigas de Santa María. El fenómeno 
puede ser parangonado a aquél, descrito en geología, de la transformación 
de los estratos rocosos seguido de sus contactos, en particular condición de 
presión y temperatura. Dicho proceso de transformación geológica, conocido 
con el nombre de metamorfosis por contacto, puede ser adoptado en el caso de 
buena parte de las formas de asunción–elaboración de estructuras musicales, 

6 Graduale Triplex, In Dominicis Adventus et Quadragesimae: Kyrie salve C, p. 765.



Maria Incoronata Colantuono / El bon son en las Cantigas de Santa María

1229

práctica que recoge, ya sea la producción litúrgica, ya sea la profana medieval, 
y que permite la individuación de los nexos y contactos entre repertorios 
(Baroffio 1988). En este sentido la obra de Alfonso X puede considerarse 
una síntesis artística extraordinaria, en la cual convergen trazos del pasado 
litúrgico musical, tanto si es autóctono como si no lo es, reinterpretados según 
modalidades de lecturas nuevas. Las melodías se mueven sobre itinerarios 
ricos en implicaciones, itinerarios ligados a la memoria y a sus variaciones, 
el todo marcado por alternancias de lo conocido y de lo desconocido, del 
presente, del pasado y, muchas veces también, por el involuntario olvido.

 
Bibliografía citada

ANGLÈS, Higini. La música de las Cantigas de Santa María del Rey Alfon- 
so El Sabio. Barcelona: Diputació de Barcelona, 1943-1964. (1964: vol. I 
facsímil del códice j.b.2 del Escorial. 1943: vol. II transcripción musical. 
1958: vol. III (1) Estudio crítico: “Die Metrik der cantigas, Abhandlung 
von Haus Spanke”. 1958: vol. III (2) Las melodías Hispanas y la monodía 
lírica Europea SS. XII-XIII.)

ANTONELLI, Cristiana. “Composizioni maqam nei repertori liturgici 
latini”. Musica e liturgia nella cultura mediterranea, Atti del Convegno 
Internazionale di Studi, Venezia, 2-5 ottobre 1985. Quaderni della Rivis- 
ta Italiana di Musicologia. Ed. Piero G. Arcangeli. Firenze: Leo S. Olschki 
Editore, 1988.

BAROFFIO, Giacomo. “Unità e pluralismo dell’arte liturgica nell’Europa 
medievale”. Il canto delle pietre. Musiche sacre e spirituali del Medioevo 
nei monumenti dell’architettura romanica e lombarda. Ed. G. Baroffio e 
S. Chierici. Como: Autunno musicale, 1988.

CHAMBERS, Frank M. “Imitation of form in the old provençal liric”. Romance 
Pholology VI, (1953): 104-120.

CLARKE, Dorothy Clotelle. “Versification in Alfonso el Savio Cantigas”. 
Hispanic Review 23, (1955): 83-98.

FERREIRA, Manuel Pedro. “Bases para la transcripción: el canto gregoriano 
y la notación de las Cantigas de Santa María”. Los instrumentos del Pór- 
tico de la Gloria: su reconstrucción y la música de su tiempo, 2. La Coruña: 
Fundación Pedro Barrié de la Maza Conde de Fenosa, 1993.

—— “Relatorio preliminar sobre o conteúdo musical do Fragmento Sharrer”. 
Actas do IV Congresso da Associaçâo Hispanica de Literatura Medieval. 
Lisboa: ed. Cosmos, 1991.

FERRETTI, Paolo Maria (Abate Paolo). Estetica gregoriana dei recitativi 
liturgici. Ed. P. Pellegrino M. Ernetti. Venezia-Roma: Istituto per la 
Collaborazione Culturale, 1964. 

—— Estetica gregoriana ossia trattato delle forme musicali del Canto 
gregoriano I. Roma: Pontificio Instituto de Musica Sacra, 1934.

GENNRICH, Friedrich. Die Kontrafaktur im Liedshaffen des Mittelalters. 



Actas do VII Congreso Internacional de Estudos Galegos

1230

Summa Musicae Medii Aevi. Ed. Friedrich Gennrich, 12. Langen bei 
Frankfurt: n.p., 1965.

GRADUALE TRIPLEX. Abbaye Saint-Pierre de Solesmes e Desclée. Paris-
Tournai, 1979.

GRUBER, Jörn. Die Dialektik des Trobar. Tübingen: Max Niemeyer Verlag, 
1983.

HESBERT, René-Jean (Prevost René). “Manuscripti cursus monasticus“. 
Corpus Antiphonalium Officii. Roma: Herder, 1965 (Rerum Ecclesiastica-
rum Documenta, series maior, fontes VIII).

HUGLO, Michel. “Tradition orale et tradition écrite dans la trasmission 
des mélodies grégoriennes“. Studien zur Tradition in der Musik: Kurt 
von Fischer 60. Geburtstag. Ed. H. H. Eggebrecht e M. Lütolf. München: 
Musikverlag Katzbichler, 1973.

HUSEBY, Gerardo V. “Musical Analysis and Poetic Structure in the Canti- 
gas de Santa Maria”. Florilegium Hispanicum. Medieval and Golden Age 
Studies presented to Dorothy Clotelle Clarke. Ed. John S. Geary. Madison: 
Hisp. Seminary of Medieval Studies 1983: 81-101.

LANDWEHR–MELNICKI, Margaretha. Das einstimmige Kyrie des lateinis- 
chen Mittelalters. Regensburg: Bosse, 1955.

LEYDI, Roberto. “Una nuova attenzione per la musica liturgica di tradizione 
orale”. Musica e liturgia nella cultura mediterranea, Atti del Convegno 
Internazionale di Studi ,Venezia, 2-5 ottobre 1985. Quaderni della Rivista 
Italiana di Musicologia. Ed. Piero G. Arcangeli. Firenze: Leo S. Olschki 
editore, 1988.

LEVY, Kenneth. “On Gregorian Orality”. Journal of American Musicological 
Society XLIII, 1990: 185-227.

MALIZIA, Uberto. “A cerca del léxico lirico-musical de las Cantigas de S. 
Maria de Alfonso X el Sabio”. Quaderni di filologia e lingue romanze 7, 
1992: 163-204.

METTMANN, Walker. Alfonso X o Sabio. Cantigas de Santa Maria. Madrid: 
Castalia, 1986.

MONTOYA, Jesús. Alfonso X el Sabio: Cantigas. Madrid: Ed. Cathedra, 
1997.

PLANCHART, Alejandro Enrique. “About Tropes“. Schweizer Jahrbuch für 
Musikwissenschaft n. s. 2, (1982): 125-35.

——  “Italian Tropes”. Mosaic XVIII/4, (1985): 11-31. 
—— “On the Nature of Trasmission and Change in Tropes Repertories”. 

Journal of the American Musicological Society  XL/1-2, (1988): 215-49.
—— The Repertory of Tropes at Winchester. 2 vols., Princeton: Princeton 

University Press, 1977.
ROSSELL, Antoni. “A musica da lirica galego-portuguesa medieval: un labor 

de reconstruccion arqueoloxica e intertextual a partir das relacions entre 
o texto e a musica”. Anuario de Estudios Literarios Galegos 1996. Vigo: 
Galaxia (1997): 41-76.

—— “Intertextualidad e intermelodicidad en la lírica medieval”. La lingüísti- 
ca española en la época de los descubrimientos. Actas del Coloquio en honor 
del profesor Hans-Josef Niederehe. Tréveris 16 a 17 de junio de 1997. Ed. 
Beatrice Bagola. Hamburg: Helmut Buske Verlag, 2000: 149-156. 



Maria Incoronata Colantuono / El bon son en las Cantigas de Santa María

1231

—— “La composición de las Cantigas de Santa María: una estrategia métrico-
melódica, una estrategia poética”. Actas de la Asociacion  Internacional de 
Estudios Galegos. Ed. de Dieter Kremer, Sada-Trier: Edicios do Castro-
Centro do Documentacion de Galicia de la Univ. Trier, 1999.

—— “Las Cantigas de Santa Maria (CSM) y sus modelos musicales litúrgi- 
cos, una imitación intertextual e intermelódica. Literatura y Cristiandad, 
homenaje al profesor Jesús Montoya Martínez, Granada, Universidad de 
Granada, 2001: 403-412.

—— “Le répertoire médiéval galicien-portugais: un système mnémotechni- 
que. Structures formelles de répétition lexicale et mélodique“. Les voices 
de la mémoire, Cahiers de Littérature Orale 43, 1998: 113-132. 

—— “So d’alba”. Studia in honorem Prof. Martí de Riquer. Barcelona: Qua-
ders Crema, vol. IV, 1991: 705-722.

TAVANI, Giuseppe. “Rapporti tra testo poetico e testo musicale nella lirica 
galego-portoghese”. Atti del III Congresso Internazionale sul tema: La 
musica al tempo del Boccaccio e i suoi rapporti con la letteratura. Siena-
Certaldo, 19-22 luglio 1975 (L’Ars Nova italiana del trecento, IV). Certaldo, 
1975: 425-433 (publicado después con el título “Relacións entre texto 
poético e texto musical na lírica galego-portuguesa”. Grial XXII, 83, 1984: 
3-10). 

TREITLER, Leo. “Oral, Written and Literate process in the trasmission of 
Medieval Music”. Speculum 56, 3, (1981): 471-491.

—— “Orality and Literacy in the Music of the Middle Ages”. Parergon 2, 
(1984): 143-74.

	
	 Colantuono, Maria Incoronata. “El bon son en las Cantigas de Santa María”. 

Actas do VII Congreso Internacional de Estudos Galegos. Mulleres en Galicia. 
Galicia e os outros pobos da Península. Barcelona 28 ó 31 de maio de 2003. Ed. 
de Helena González e M. Xesús Lama. Sada: Ediciós do Castro / Asociación 
Internacional de Estudos Galegos (AIEG) / Filoloxía Galega (Universitat de 
Barcelona), 2007. ISBN: 978-84-8485-266-7. Depósito Legal: C-27912007.



Actas do VII Congreso Internacional de Estudos Galegos

1232


