
This is the accepted version of the article:

Úcar, Xavier. «Los rostros de la opresión». A: De Freire a Boal: pedagogía del
Oprimido. Teatro del Oprimido. (2009), pag. 9-14. 6 pàg. Ciudad Real: Ñaque.

This version is available at https://ddd.uab.cat/record/252141

under the terms of the license

https://ddd.uab.cat/record/252141


	
   1	
  

PROLOGO: LOS ROSTROS DE LA OPRESIÓN 
 

 

 

 
Max: ¿Quien eres compañero? 
El preso: Un paria (…..) 
Max: ¿Eres anarquista? 
El preso: Soy lo que me han hecho las leyes (….) 
Max: Pertenecemos a la misma iglesia 
El preso: Usted lleva chalina 
Max: ¡El dogal de la más horrible servidumbre! Me lo arrancaré 

para que hablemos 
El preso: Usted no es proletario 
Max: Yo soy el dolor de un mal sueño 
El preso: Parece usted hombre de luces. Su hablar es como de 

otros tiempos 
Max: Yo soy un poeta ciego  
(Valle Inclán, texto entresacado de “Luces de Bohemia”) 
 
 
Ser pobre es un delito (Bauman, 1998:113)1 

 
 
 
 

El de opresión es un término antiguo. No forma parte del léxico habitualmente utilizado 

para describir la realidad de nuestras sociedades actuales. Me refiero por supuesto, a las 

sociedades que hemos caracterizado como “desarrolladas” y que, en general, pertenecen 

a los llamados países del “primer mundo”, del “centro” o del “norte”. Al lado de otros 

términos más acordes con los tiempos como podrían ser los de crisis, identidad, 

exclusión, cultura, red, desigualdad y globalización, aquel concepto se ve anticuado.  

 

Afirma Dahrendorf, (2005) que el nuestro es un mundo desbocado2. Los cambios 

acelerados y continuos en cualquier dimensión de la vida; lo virtual, en tanto que nueva 

dimensión de lo real (Castells, 1998); las múltiples conexiones que configuran nuestro 

universo relacional; las tecnologías que median en dichas relaciones y en el trabajo; la 

presencia del riesgo en todos los aspectos de la vida; el individualismo como forma 

actualizada de estar en el mundo; y, por último, como resultado de todo ello, la 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
1	
  Considerada	
  la	
  naturaleza	
  del	
  juego	
  actual,	
  la	
  miseria	
  de	
  los	
  excluidos	
  –	
  que	
  en	
  otro	
  tiempo	
  fue	
  considerada	
  una	
  
desgracia	
  provocada	
   colectivamente	
   y	
  que	
  por	
   tanto	
  debía	
   ser	
   solucionada	
  por	
  medios	
   colectivos-­‐	
   sólo	
  puede	
   ser	
  
definida	
  como	
  un	
  delito	
  individual	
  (Bauman,1998:116)	
  
2	
  Utiliza	
  esta	
  expresión	
  porque,	
  desde	
  su	
  punto	
  de	
  vista,	
  recoge	
  fielmente	
  los	
  dos	
  rasgos	
  que	
  definen	
  a	
  nuestro	
  
mundo	
  actual:	
  es	
  un	
  mundo	
  incontenible	
  que	
  nadie	
  puede	
  parar	
  y	
  en	
  él	
  no	
  hay	
  nada	
  a	
  lo	
  que	
  podamos	
  agarrarnos	
  
(2003:39)	
  



	
   2	
  

incertidumbre existencial derivada, son factores que enmarcan los grados de libertad de 

acción de las personas. Parecería que en un mundo como este un término como el de 

opresión ya no tiene cabida. Se podría incluso pensar que es un concepto que pertenece 

a un pasado ya superado. 

 

Las situaciones de opresión, sin embargo, siguen reinando en buena parte de las 

sociedades denominadas del “tercer mundo”, “de la periferia” o “del sur”. En aquellos 

lugares donde la dictadura de unos pocos a través de las armas, del poder o de la riqueza 

se impone sobre la escasez, la necesidad o la pobreza de muchos, la opresión continúa 

mostrando sus múltiples rostros. La analogía de Valle Inclán en Luces de Bohemia me 

parece muy apropiada. Él ilustraba la opresión señalando que los obreros se reproducen 

amplia y abundantemente como las moscas, frente a los patronos, que lo hacen con la 

parquedad de los  elefantes3.  

 

En el marco de las sociedades desarrolladas, la opresión como concepto es fruto de una 

época en la que los totalitarismos de todo tipo nos hacían vivir y sentir oprimidos, 

desvalidos, vulnerables y pequeños. Era un tiempo en el que las cosas estaban claras, 

sabíamos quienes éramos y contra qué y contra quienes luchábamos. Y en aquel 

contexto las respuestas frente a la opresión eran diáfanas: la denuncia, el compromiso, la 

unión y la lucha. Nos sentíamos parte de algo, y aunque fuera desde la escasez, la 

clandestinidad o la pobreza, sentíamos que la justicia y la razón estaban de nuestro lado. 

Era un nosotros que proporcionaba la calidez del contacto, la consistencia y la fuerza de 

una identidad colectivamente compartida y la seguridad de formar parte de la historia. 

 

En las últimas décadas, sin embargo, las cosas han cambiado de forma sustancial. En las 

sociedades actuales o estamos –integrados- o no estamos –excluidos-. Lo que de verdad 

importa son las conexiones que se poseen y los múltiples accesos que nos pueden 

proporcionar (Rifkin, 2001). Lo esencial es estar integrado ya que los excluidos no existen; 

son, como descarnadamente apunta Bauman (1998), los estructuralmente superfluos. 

 

Se podría decir que, en la actualidad, más que bajo un régimen de opresión, lo que 

hacemos es vivir, de una forma normalizada, bajo una presión constante. Dicha presión 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
3	
  Dice	
  Max	
  Estrella:	
  Como	
  todas	
  las	
  bestias	
  poderosas	
  y	
  prehistóricas,	
  (los	
  patronos)	
  procrean	
  lentamente.	
  



	
   3	
  

se deriva de unas vidas que han de tratar constantemente con todo tipo de riesgos y 

asumir decisiones continuas sobre una diversidad extraordinariamente amplia de temas; 

incluso, sobre los aspectos más nimios de nuestra existencia (Beck-Gernsheim, 2003). 

Una presión generada, entre otras cosas, por una situación vital que Beck ha 

caracterizado de manera muy aguda al apuntar que las personas somos forzadas a 

buscar soluciones biográficas a las contradicciones sistémicas (1998:140).  

 

La opresión siempre ha tenido sujeto; señala a aquel o a aquellos que ejercen la presión, 

lo que significa que toda opresión es una forma de relación. En nuestras sociedades 

actuales la presión está tan distribuida y tan normalizada que podemos caer en la trampa 

de pensar que eso es lo natural y que, en realidad, no hay sujetos “opresores”. De Sousa 

dice que ya no resulta fácil saber con claridad y convicción en nombre de qué y de quién 

resistir, incluso suponiendo que se conozca aquello contra lo que se resiste (2008:35). 

 

El paso de la sociedad industrial y postindustrial a la sociedad de la información y el 

conocimiento nos han legado un presente en el que las opciones parecen pasar  -o, al 

menos, eso quieren hacernos creer- solamente por la resignación, por el acatamiento o, 

en todo caso y como consuelo, por la solidaridad. Parece que nos hemos quedado sin 

opciones y no podemos hacer otra cosa que seguir el sendero que “el sistema” dibuja 

para nosotros. Forrester (2001) ha visibilizado y denunciado la estrategia de la 

globalización económica al presentarse como una opción única, sin alternativas de acción 

posibles. Estrategia que también han puesto de manifiesto, en el ámbito sociocultural, la 

tesis de la convergencia u homogeneización cultural y el denominado pensamiento único. 

 

La ausencia de “opresores” nítidamente identificables ha hecho que la disidencia, la 

rebelión, la revolución y la lucha contra la opresión hayan dejado de tener sentido; al 

menos, tal y como las entendíamos tan sólo unas décadas atrás. Ahora bien, eso no tiene 

porque significar, necesariamente en todos los casos, que las situaciones de opresión y 

de exclusión no tengan rostro. Pero, aún en el caso de que fuera así, una tal situación no 

nos exime de actuar ya que, más allá de la muerte, no existen ni la inevitabilidad ni el 

destino. La acción, la actividad, afirma Dahrendorf (2005), es una paso obligado en 

cualquier política de la libertad. Nada justifica la resignación, la aceptación acrítica. En la 



	
   4	
  

oscuridad más negra se enciende el faro de las utopías que, como decía Ricoeur (1997), 

es el arma principal para impedir cualquier cierre del debate4. 

 

Ni Freire ni Boal hubieran aceptado o se hubieran resignado a una tal situación. Sus 

biografías son un ejemplo de búsqueda de alternativas a lo establecido y a lo conocido 

siempre con el objetivo de encontrar o de crear situaciones mejores y más justas para las 

personas. Las nuevas circunstancias sociales nos obligan a buscar, como diría Ibáñez 

(2001), municiones para disidentes que nos ayuden en el abordaje de las situaciones 

vitales propias de nuestro presente. Y eso es, precisamente, lo que ambos nos han 

dejado: un arsenal ideológico, teórico, práctico y metodológico para la disidencia; para la 

construcción y reconstrucción personal y colectiva. Sus esperanzas, su incansable 

trabajo, sus exilios, sus utopías -y las nuestras- ponen a la educación y al teatro en el 

centro de la ecuación que puede mediar entre la opresión y la libertad. 

 

Quizás en nuestros días Freire y Boal hubieran hecho, respectivamente, una Pedagogía y 

un Teatro de la exclusión, de los excluidos. Las personas excluidas muestran hoy un 

rostro aún más descarnado que el que mostraban los oprimidos de ayer ya que éstas ni 

tan siquiera tienen el consuelo del nosotros (Bauman, 2003). Seguimos, hoy como ayer, 

en el marco de la política y de lo político y en los espacios que dibujan para potenciar u 

obstaculizar las vidas de las personas que los ocupan. Y, repitámoslo una vez más, la 

pedagogía y el teatro son, antes que nada, actividades políticas: practicarlos es una forma 

de hacer política. Y esto es algo que los poderosos han tenido muy claro a todo lo largo 

de la historia. Por eso en muchas sociedades tanto la una como el otro han sido, tan a 

menudo, objeto de represión, prohibición o, directamente, persecución. La opresión 

siempre ha sido enemiga acérrima del conocimiento. 

 

En las últimas décadas han cambiado los conceptos y los términos con los que definimos 

y caracterizamos las situaciones actuales; han cambiado los contextos en los que se 

producen la vida y las relaciones socioculturales; y han cambiado también, de manera 

sustancial, las mismas características y condiciones de la vida. Hay algo, sin embargo, 

que no cambia: siguen existiendo personas y grupos –sean oprimidas o excluidas- que 

continúan sin tener ni la voz ni los medios para participar en la vida social y cultural. Lo 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
4	
  Cit.	
  Bauman,	
  1998:150.	
  



	
   5	
  

que caracteriza a estas personas – los llamados “sin clase”, “clase marginada” (Bauman, 

1998) o clase inferior (Wilson, 1987)5- y lo realmente terrible es que, en realidad, no 

forman una clase, es decir, una fuerza social capaz de organizarse y actuar 

conjuntamente, sino que no son otra cosa que una multitud sin un perfil y una estructura 

claros (Dahrendorf, 2005) 

 

No es que aquellos “sin clase” no puedan participar en términos de igualdad, como quizás 

se hubiera podido denunciar unas décadas atrás; es que ni tan siquiera pueden participar 

porque están fuera. Es a ellos a quienes miran y a quienes hablan Freire y Boal: ambos 

reivindican la importancia de esas voces y la necesidad de amplificarlas y escucharlas. 

Las consideran voces autorizadas: de hecho, las más autorizadas para conocer, para 

saber y para hablar sobre cómo se viven sus vidas en sus propios contextos.  

 

Ese es el punto en el que Freire y Boal se encuentran y esa es, también, más allá de los 

términos que utilizan, la clave de su actualidad. Desde mi punto de vista esa es, 

asimismo, la razón por la que su visión del mundo y las herramientas conceptuales y 

metodológicas que nos han legado para  transformarlo, resultan hoy tan necesarias. 

 

La reciente desaparición de Boal, al igual que sucedió con la de Freire, supone una 

tremenda pérdida; la pérdida del maestro, de aquel que nos marcaba una dirección, nos 

enseñaba un camino y nos mostraba cómo caminar. Somos, sin embargo, afortunados 

porque tanto uno como otro nos han dejado su visión del mundo y de las personas, sus 

teorías, sus prácticas y su ejemplo de compromiso y dedicación a los demás, 

especialmente a aquellos que más lo necesitan. 

 

Su desaparición nos responsabiliza puesto que nos hace deudores y continuadores de su 

legado. Pero hay que decirlo claramente: ambos no han sido otra cosa -nada más y nada 

menos- que personas; unas personas contextualizadas en un espacio y un tiempo 

determinado. Decía Nietzsche (1973) que se recompensa mal a un maestro 

permaneciendo siempre discípulo. Ni Freire ni Boal deseaban discípulos; buscaban -y 

toda su vida lucharon por conseguir- ayudar a las personas a construir sus propios 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
5	
  Cit.	
  Dahrendorf,	
  2005:93.	
  Afirma	
  este	
  autor	
  que,	
  en	
  la	
  actualidad,	
  Wilson	
  prefiere	
  denominar	
  a	
  estas	
  personas,	
  
los	
  “verdaderamente	
  desfavorecidos”	
  



	
   6	
  

caminos; a ser libres, esto es, capaces de pensar, de sentir, de vivir y de crecer por ellas 

mismas.  

 

Quizás ese es uno de los principales peligros que afrontan las ideas, las teorías y las 

metodologías que sobreviven a sus autores, sobre todo, si crean escuela: el pensar que 

aquellas son inmutables y que perviven más allá del tiempo y del espacio. Creo que es 

preciso huir del dogmatismo que caracteriza la ortodoxia de los discípulos: la fidelidad 

acrítica al “maestro”. No habría, desde mi punto de vista, mayor traición a unos espíritus 

tan críticos e innovadores como los de Boal y Freire.  

 

Escuché a Gadotti, el amigo y seguidor de Freire, decir en una conferencia que Freire 

nunca hubiera sido freiriano. Creo que esa frase refleja de manera muy clara lo que 

queremos señalar. Las metodologías, las técnicas y las teorías, en el ámbito del teatro y 

de la intervención socioeducativa no pueden esperar que sea la realidad –que es 

esencialmente dinámica- la que se adapte a ellas. Son ellas las que han de evolucionar, 

en nuestras manos y en nuestras mentes, en una constante búsqueda de nuevas y 

mejores maneras de conectar, comunicar, expresar y representar. Ellas nunca pueden ser 

un fin en sí mismas. Como ya hemos apuntado, en tanto que procesos y útiles políticos, la 

educación y el teatro son, antes que nada, medios al servicio de las personas y de la 

ciudadanía para actuar en la mejora de la calidad de sus vidas. 

 

Si algo hemos aprendido de Freire y de Boal es que actuando sobre nosotros y sobre 

nuestro entorno podemos cambiar y mejorar nuestras condiciones de vida. Si algo hemos 

aprendido de ellos es que no hay nada escrito, que todo está por escribir y que para 

hacerlo debemos partir de donde estamos y de quienes somos para luchar por llegar a 

donde queremos estar y a quienes queremos ser. Si algo seguimos aprendiendo de ellos 

es que todas las voces cuentan y que la educación y el teatro son unos medios 

apropiados y útiles para llegar a todas ellas, para incluirlas y para acompañarlas en el 

proceso de contar –de ser alguien, de participar- en la vida sociocultural.  

 

Boal denomina “coringa”, esto es, comodín, al técnico del teatro del oprimido que trabaja 

con las personas, grupos y comunidades. El comodín es el que se adapta a la situación; 

el que puede ubicarse en cualquier lugar; el que puede jugar cualquier papel y tomar 

cualquier valor; es la carta que se necesita. Por encima de todo, el coringa es un medio 



	
   7	
  

para conseguir los objetivos que nos hemos propuesto. Creo que la imagen es muy 

apropiada: Educación, teatro y política entretejidos de una manera difícilmente discernible. 

 

Dice Dahrendorf que si queremos vivir en sociedades civilizadas debemos hacer todo 

cuanto esté en nuestras manos para devolver a los excluidos al mundo de oportunidades 

de la vida social (2005:94). A eso fue a lo que Freire y Boal dedicaron toda su vida. Y eso 

es lo que este libro trata de presentar: la trayectoria vital y metodológica de estos autores 

y el arsenal de técnicas que el teatro del oprimido provee para trabajar por el acceso a 

aquellas oportunidades.  

 

El libro que tienen ante ustedes es, en realidad, muchos libros o, quizás debería decirlo de 

otra manera: es un libro urdido a través de muchas historias. En él se tejen historias de 

compañerismo y de amistad; de búsqueda, análisis e investigación; de relación y empatía 

con personas que sufren; de muchas horas de arduo trabajo; de experimentación 

personal y grupal; de formación y de aprendizaje; de descubrimiento de nuevas sendas 

por las que transitar; y también, como no podía ser de otra manera, de sueños personales 

y sueños compartidos.  

 

Al principio sólo estaban las preguntas: ¿Cómo es que nunca antes se ha puesto en 

relación la pedagogía del oprimido con el teatro del oprimido? ¿Qué tienen en común 

Freire y Boal? ¿Tiene sentido buscar puntos de contacto entre ellos más allá del hecho de 

que ambos se focalizan sobre unos mismos sujetos; los oprimidos? ¿También se puede 

hablar de educación o de pedagogía en el marco del teatro del oprimido? ¿Es posible 

pensar el teatro del oprimido como una estrategia de intervención socioeducativa? 

 

Todas estas preguntas abrieron la puerta a un proceso de investigación personal y 

transatlántico puesto que se desarrollo en nuestro país pero también en Brasil, lugar del 

que son originarios Freire, Boal y la propia autora del trabajo. Dicho proceso investigador  

culminó en una tesis doctoral defendida por Tania Barauna en la Universidad Autónoma 

de Barcelona. Una tesis en la que, de una u otra forma, todos las personas que 

colaboramos en este libro, hemos tenido la oportunidad y el privilegio de participar. 

 

El resultado  está en sus manos. Ojala hayamos sido capaces de transmitir a través de las 

palabras y las páginas que siguen no sólo los conocimientos sino, sobretodo, las 



	
   8	
  

experiencias y las emociones que hemos ido viviendo a lo largo de su elaboración. 

Esperemos que este libro sea para todos y cada uno de sus lectores un punto a partir del 

que crecer sea como educadores, como “teatreros” o, simplemente, como personas. ¡Qué 

ustedes lo disfruten! 

 
 
BIBLIOGRAFÍA 
 
BAUMAN, Z. (1998) Trabajo, consumismo y nuevos pobres. Gedisa. Barcelona. 

BAUMAN, Z. (2002) Modernidad líquida. Fondo de cultura económica. Buenos Aires. 

BECK, U. (1998) La sociedad del riesgo. Paidós. Barcelona. 

BECK, U.; BECK-GEMSHEIM, E. (2003) La individualización. Barcelona: Paidós 

CASTELLS, M. (1997) (1998a) (1998b) La era de la información. Economía, sociedad 
y cultura. Vol. 1, 2, 3 Madrid. Alianza 

DAHRENDORF, R. (2005) En busca de un nuevo orden. Una política de la libertad 
para el siglo XXI. Paidós. Barcelona. 

DE SOUSA SANTOS, B. (2008) Reinventar la democracia. Reinventar el Estado. 
Sequitur: Buenos Aires, Ciudad de México, Madrid. 

FORRESTER, V. (2001) Una extraña dictadura. Anagrama. Madrid 

IBAÑEZ, T. (2001) Municiones para disidentes. Gedisa. Barcelona. 

NIETZSCHE, F. (1973) Así habló Zaratustra. Alianza. Madrid. 

RIFKIN, J. (2001) La era del acceso. La revolución de la nueva economía. Paidós. 

Barcelona. 

 

Xavier Úcar 

Dpt. Pedagogia Sistemàtica i Social 

Universitat Autónoma de Barcelona 

 


