Cuando la sombra de Clitemnestra se despierta:
mythmaking y dramaturgia feminista. Las reescrituras
de Dacia Maraini y de Maria Ragué Arias

DANIELA PALMERI
Universitat Autbnoma de Barcelona

Our chief job is to become conscious of the acts of mythmaking
that occur and 1o establish viable relationships

with the myths that result from them.

Estrella Lauter

Introduccién

En este ensayo trato de tejer conexiones entre dos reescrituras de Clitemnestra muy
cercanas en el tiempo y en el espacio: / sogni di Clitennestra de Dacia Maraini (Italia,
1978) y Clitemnestra de Marfa José Ragué Arias (Espafia, 1986). En particular pretendo
investigar los nexos ttiles para demostrar la pertenencia de estas reescrituras al marco del
revisionismo feminista.

Empezaré por examinar el significado de revisionismo, palabra clave en el feminismo
de la segunda generacién. Si bien es verdad que la revisién de los mitos constituye un
punto central en la agenda feminista desde su comienzo, es a partir de los afos 60 que
adquiere un rol atin mds importante. En esta época las feministas pretenden desenmas-
carar la narracién patriarcal implicita en el mito y deconstruir la rigidez de los roles asig-
nados a la mujer (madre buena o monstruo, amante o mujer fiel, asesina o asesinada).

El titulo de este articulo se inspira en el ensayo de la feminista americana Adrienne
Rich, When We Dead Awaken: Writing as Re-Vision (1972). Rich considera el revisio-
nismo un gesto fundamental para que las mujeres puedan recuperar una posicién de su-
jeto en la historia, ya que la cultura occidental siempre se ha caracterizado por su sesgo
patriarcal y ha considerado lo femenino sélo como objeto. Por esto es importante mirar
con ojos nuevos al pasado.

Re-vision —the act of looking back, of seeing with fresh eyes, of entering an old text from
a new critical direction— is for us more than a chapter in cultural history: it is an act of
survival. Until we can understand the assumptions in which we are drenched we cannot
know ourselves (Rich, 1972: 18).

Reescribir la tradicién significa apropiarse de ella y representa asimismo un acto de
supervivencia para las mujeres.

Los textos que he seleccionado retoman la Orestea, mito codificado en el género tri-
gico por Esquilo. La trilogia esquilea (Agamendn, Las Coéforas, Las Euménides) narra la te-
rrible historia de los Atridas. Clitemnestra mata a su marido, Agamenén, para ser a su vez
victima de su hijo Orestes.

DaNIELA PALMERT 281




La Orestea constituye en la literatura cldsica, segiin Bachofen (1987), la prueba de que
en la antigiiedad existié el matriarcado y de que el asesinato de Clitemnestra representa
el comienzo del patriarcado. De hecho, en Esquilo se desarrolla el tema del paso de una
sociedad arcaica, basada en instintos y venganzas, a una sociedad moderna donde hay
un tribunal que juzga y establece la democracia absolviendo al matricida (Di Benedetto,
1978). En la ultima parte de la trilogfa aparece la sombra de Clitemnestra (eidolon) que
pide venganza y justicia e invoca a las Erinias, las defensoras de la madre. El tribunal con-
vence a las Erinias de la inocencia de Orestes y, por consiguiente, ellas dejan de ator-
mentar al matricida convirtiéndose en Euménides. Este desenlace es objeto de un amplio
debate, ya que la obtencién de la paz final deja impune el delito de matricidio. Cierta-
mente, la conclusién de la trilogia genera interpretaciones controvertidas sobre todo en
el teatro contempordneo (Bierl, 2004).

En este ensayo analizaré cémo se desarrolla el tema de la sombra de Clitemnestra en
las reescrituras contempordneas de Maraini y Ragué. La «sombra» de Clitemnestra es, al
parecer, la protagonista que interpela a las escritoras contempordneas para que cuenten
su historia desde otro punto de vista. Las reescrituras modernas tienen una relacién mds
estrecha con la dltima parte de la trilogia, pero, a diferencia de ésta, en ellas no hallamos
ningun paso a la democracia y, por ello, no puede haber ninguna conversién de las Eri-
nias en Euménides.! He optado por estudiar la dramaturgia italiana y catalana feminista
porque se trata de territorios ain no muy explorados por la critica. La reescritura femi-
nista del mito es un tema mds estudiado en los paises de habla inglesa que en los paises
del sur de Europa (Lauter, 1984; Borras, 1998).> Lo mismo se podrfa decir acerca del te-
atro de mujeres. Si bien es verdad que «el teatro es el tiltimo género ensayado por las mu-
jeres en todas partes» (O’Connor, 1988: 13), quizds en Espafa y en Italia lo es atin menos
(O’Connor, 1988; Silvi, 1980). Seguramente —como veremos— Maraini y Ragué Arias re-
presentan dos casos ejemplares en el desarrollo de una dramaturgia feminista contem-
pordnea italiana y catalana.’

Este articulo consta de cuatro partes: en la primera, pretendo explicar la importan-
cia del revisionismo del mito en el dmbito feminista y teatral; en la segunda y tercera, haré
un andlisis de la reescritura de Dacia Maraini y Ragué Arias; en la cuarta, la dedicada a
las conclusiones, explicaré las convergencias entre estas dos reescrituras.

Sobre el person?'e de Clitemnestra.
Entre tradicién feminista y teatral

Clitemnestra es un personaje complejo y contradictorio porque une roles distintos:
mujer y madre, traidora y traicionada, asesina y asesinada, victima y verdugo. Como mu-
chos otros personajes trdgicos femeninos, ella es una mujer excedente, porque excede a
cualquier papel y transgrede los roles femeninos tradicionales. La transgresién de los roles
femeninos cldsicos es fundamental para entender el matricidio y la formacién de una cul-
tura misdgina (Zeitlin, 1996: 87-119). Desde esta éptica miségina, Clitemnestra es per-
versa porque llega a concentrar en si misma lo abyecto por las acciones que cumple al
matar a su marido con sus propias manos. Ella es una madre atipica y tiene que ser re-
chazada para que el orden vuelva a gobernar en la ciudad y se instale la cultura patriar-
cal. Como explica Kristeva, comentando la formacién del lenguaje y la diferencia sexual,

282 CUANDO LA SOMBRA DE CLITEMNESTRA SE DESPIERTA: MYTHMAKING Y DRAMATURGIA FEMINISTA.



estra cultura se basa en la «inter-

la madre constituye un objeto de deseo prohibido y nu

diccién del cuerpo maternor (Kristeva, 1088: 23).° ) ) que recu
. . . M 4 1 o . ' - ( 3
Existe una amplia tradicidn de mujeres (escritoras, filésofas, dramaturgas) 4

pera la figura de € Titemnestra haciendo hincapié en la complejidad dc'e'src persrmﬂ]‘? E-n
1936. Marguerite Yourcenar publica una reescritura de Clitemnestra, Clitemnestra 0 € e
men, en la que va reroma el personaje tragieo bajo una nueva luz (Yourcenar, ).Uf.)ﬂ). h,m‘
bién en la obra de Simone De Beauvoir del afio 1949, £l .rrglmr/n sexo, 1as fi“”“"”d”
representan el paso de la sociedad matriarcal a la p;lll'i;lr(':ll en la que ¢l hombre se afirma
como sujeto mientras que la mujer se convierte en «Otra» (De Beauvoir, 2000)',

De todas formas, hay que remarcar que el feminismo de la segunda generacion es el
que recupera con mds fuerza esta figura —como demuestran los comentarios de Adrienne
Rich v Luce Irigaray—. Adrienne Rich considera a Clitemnestra como el simbolo dcl‘ ma-
criarcado v una peligrosa amenaza para el Reino de los Padres (Rich, 1976). Casi al mismo
tiempo Irigaray comenta este mito al reivindicar la anterioridad del matriarcado sobre el
patriarcado. en controversia con las teorfas freudianas. En el ensayo El cuerpo a cuerpo con
la madbe. Irigaray afirma que el matricidio es necesario: «el orden social, nuestra cultura,
el mismo psicoandlisis, asf lo quieren: la madre debe permanecer prohibida. El padre pro-
hibe el cuerpo a cuerpo con la madre» (Irigaray, 1985: 11). Irigaray toma la Orestea como
caso ejemplar para reflexionar sobre la disparidad y asimetria sexual.

La mitologia no ha cambiado, todo esto sigue ocurriendo. [...] El asesinato de la madre
se salda, pues, con la impunidad del hijo, €l enterramiento de la locura de las mujeres —
o o enterramiento de de las mujeres en la locura—, €l acceso a la imagen de la diosa vir-
gen, obediente de la ley del padre (Irigaray, 1985: 9).

A partir de estos textos, queda claro que existe una actitud revisionista muy produc-
tiva respecto a este mito. Al mismo tiempo me parece interesante investigar el revisio-
nismo dentro de la dramaturgia contempornea. O’Connor denomina «dramaturgas de
la revisién» a las dramaturgas espafiolas de los afios que van del 1975 al 1989, utilizando
claramente el término acufiado por Rich (O’Connor, 1988: 39-40). De hecho, segiin
O’Connor muchas dramaturgas a partir de los afios Setenta vuelven a mirar a los cldsi-
COS «CON 0jOS NUEVOS».

Por consiguiente, es mi intencién utilizar esta etiquera para definir el trabajo de Dacia
Maraini y Ragué Arias y sus tentativas revisionistas por hacer visibles los nexos velados
que siempre han ensombrecido las relaciones entre textualidad y sexualidad, mito y gé-

nero.
I sogni di Clitennestra de Dacia Maraini

~ Dacia Maraini es una escritora, dramaturga y feminista italiana® autora de una rees-
critura, creativa y provocadora, del mito griego ambientado en la época contempordnea,
titulada / Sogni di Clitennestra. La obra se estrena en enero de 1980 en el espacio cultu-
ral del Fabbricone de Prato.’ Hay que relacionar este drama con el activismo feminista
de Maraini, que funda en Roma (1973-1983) el teatro feminista de la Maddalena, lugar
de eventos y encuentros feministas (Silvi, 1980: 76-90; Boggio, 2002). Como comenta

DANIELA PALMERI 283



la misma Dacia Maraini, mucha gente que pertenecia a este grupo teatral participaba
también en colectivos de mujeres y grupos de autoconciencia (se/f help). En efecto, es evi-
dente la influencia de la retérica feminista y la autoconsciencia sobre este texto.®

Reescribir para Maraini significa, por un lado, escribir un texto ex zovo que reinventa
la historia de Clitemnestra y, por el otro, insertar en su texto citas del texto griego con
un efecto muy fuerte de redoblamiento, extrafiamiento y parodia. Se trata de dejar ver el
«texto en el texto» en una viva contraposicién entre el texto griego y el texto reinven-
tado, ya que en el primero la lengua utilizada es elevada y literaria y, en cambio, en el otro
se utiliza el italiano coloquial y vulgar con contaminaciones del dialecto siciliano. Ade-
mds, en las citas, Maraini utiliza la famosa traduccién de la Orestea de Pier Paolo Paso-
lini.”

Esta reescritura expresa el deseo de leer un texto cldsico a la luz de la mirada feminista
y con la intencién de recuperar la contrahistoria de las mujeres. Un rasgo importante es
el registro lingiiistico corporal y sexual que hace del texto un producto del feminismo ita-
liano de los anos Setenta.

La historia de Clitemnestra se desarrolla en el seno de una familia de inmigrantes si-
cilianos que vive en Prato. Se trata de una desacralizacion del mito a través del desclasa-
miento de las figuras trdgicas: Clitemnestra no es una reina, sino una exobrera de una
industria textil. Ella es consciente de su condicién subalterna de mujer e intenta desen-
mascarar las dindmicas de poder implicitas en el mito que le asigna el rol de mujer he-
donista y cruel asesina (Cavallaro, 1995).

El drama estd dividido en dos actos. El primer acto empieza con un mondlogo de la
sombra de Clitemnestra que se dirige a las Erinias para despertarlas y pedir justicia. Tras
el mondlogo, sigue la representacién del sacrificio de Ifigenia, la hija que el padre vende
para pagar sus deudas. Ifigenia representa el motor de la accién y el motivo por el que la
mujer mds tarde matard a su marido. Desde el principio emerge una polarizaciéon fami-
liar: por un lado, el padre y Electra, la hija del padre, y, por el otro lado, Clitemnestra e
[figenia, la hija de la madre. En efecto, la relacién entre Agamenén y Clitemnestra se
basa en la asimetria y las violentas dindmicas de género y clase: no solo Clitemnestra es
inferior al marido como mujer, sino también como obrera, ya que depende de él."% En
este esquema, Agamenén es el hombre arrogante que vuelve a casa de América con su
amante Casandra. Es él mismo quien cuenta que Clitemnestra lo ha asesinado como si
mds que una realidad se hubiese tratado de una pesadilla.

El tema del suefio, o la pesadilla, es un leitmotiv: lo que pasa en la realidad parece casi
el reflejo de un suefio, y los suefios, a su vez, anuncian y preanuncian la realidad en una
osmosis continua. Asimismo, el suefio de la serpiente de las Coéforas presagia la muerte
de Clitemnestra,'' la cual afirma: «Partorivo un serpente [...]. Lo cullavo quel serpente,
lo amavo. Aspettavo che si addormentasse sazio di latte. Ma improvvisamente mi accor-
gevo con orrore che assieme al latte mi succhiava via il sangue» (Maraini, 2000: 645).

El suefio representa, por un lado, una premonicién del futuro y, por el otro, una pro-
yeccién de los miedos del inconsciente y el horror que tendrd lugar dentro de esta fami-
lia.

El segundo acto empieza con una comida familiar en la que participan Clitemnes-
tra, Egisto, Orestes y Electra. Se trata de una representacién simbélica de la familia, en
la que Electra, que encarna la familia, defiende el padre muerto, mientras que Clitem-
nestra se convierte en el simbolo de la antifamilia. Orestes mata a la madre durante la co-
mida familiar y desarrolla un papel importante: si en el primer acto no es considerado un

284 CUANDO LA SOMBRA DE CLITEMNESTRA SE DESPIERTA: MYTHMAKING Y DRAMATURGIA FEMINISTA.



L e T

verdadero varén (sobre todo por su relacién homosexual con Pilade), ahora, a l.:ravés del
matricidio, se convierte en hombre en un trdgico rito de iniciacién que le permite recha-
zar su homosexualidad para acceder al orden simbélico del padre.

De todas formas la sombra de Clitemnestra vuelve a aparecer en un manicomi-o donde
encuentra a una psicoanalista, original adaptacion del personaje de Atenca, y tam bién a tres
prostitutas, que representan las Erinias. Las prostitutas afirman que «a giustizia & passata
nelle mani dei tutori delle leggi paterne» y que el matricidio ya no se considera un dtfil.to.
En efecto. las Erinias se han convertido en prostitutas porque se han vendido, han traicio-
nado a la madre; por ello no hay ninguna conversién positiva de estas fuerzas. N

En la dltima escena, Clitemnestra muere por segunda vez pidiendo justicia y afir-
mando que «in qualche parte fra i sogni morti, io continueré a vivere, per continuare a
sognare» (Maraini, 2000: 670). La autora deja claro el significado del titulo de la obra ya
que Clitemnestra sigue viviendo en los suefios para contar su verdadera historia.

En un artfculo titulado Clitennestra o la perversione de 1982 Maraini afirma:

Ma se penso a un personaggio fortemente sessuato come Clitennestra che abbiamo im-
parato a detestare nelle scuole come il prototipo della moglie infedele e assassina, se penso
a lei e ad Egisto, non posso fare a2 meno di constatare che il piacere fine a se stesso era ben
conosciuto dai Greci. Ma la sessualita di Clitennestra & maledetta perché porta morte
(Maraini, 1987: 8).

Entonces, Clitemnestra representa el descubrimiento de que «il piacere sessuale & le-
gato alla liberta e la liberta al potere» (Maraini, 1987: 8.). Es decir, que el placer sexual
estd relacionado con la libertad, y la libertad con el poder.

Clitemnestra de Maria José Ragué Arias

Ragué Arias es una escritora y critica catalana que se ha ocupado de la cultura griega
en su investigacion tedrica y su dramaturgia.'> Ademds, en los afios 70 contribuyé a la for-
macién de los primeros grupos politicos feministas, asesorando a las mujeres incluso en
el 4mbito teatral.’?

Clitemnestra es una versién abreviada del mito de los Atridas, que une la adaptacién
del texto griego a la reelaboracién creativa a través de un lenguaje elegante y sobrio.

La historia empieza con el sacrificio de Ifigenia y termina con una libre interpreta-
cién de las Euménides, que constituyen el nicleo miftico al que la autora dedica una mayor
atencién y carga creativa. Segiin la estudiosa De Paco Serrano (2003: 249), es posible
identificar en esta obra los textos de Esquilo, Séfocles y Euripides por este orden:

Lacto, primer cuadro: [figenia en Aulide de Euripides; segundo cuadro: 5

s segundo cuadro: Agamendn;
Il acto: Codforas/Electra de Séfocles y Eurfpides; .
IIT acto: primer cuadro (tres escenas): Orestes;

: segundo cuadro (dos escenas) primera
parte de Euménides; tercer cuadro: ( "

una escena) segunda parte de Euménides.

En efecto, la obra de Ragué une varias

todo nos habla de la historia de Clitemne Pa pectivas del mito delos Awidas, pesasnbre

stra.

DANIELA PALMERI 285



con el gacrificio de Ifigenia, la cual cree que vy 5

El dram? i il:u,fil:dx:d en un JUCRY _dc| f‘.“l;licl‘ljlnsx:lL ;l-(m enrrre .t'rqs y ’hﬂnazZiarYse

, en rcalidald- vad SC: : cs I\nsil\lc hallar las svlli_] l.h.[ :Il(tl‘ll"“l M:':: ll")‘l-m “lmn;fcmEnim; ea
a partir del pr ”“i“} o “‘f que ¢ refleja €n el cont l“l-!"-ulij . 13}1lucn '(Inrm de este cﬁquemn
e §¢ bhasa este L I.II'I.'I“ : -unst““,"ml una up;ll’( Ja il[l't t ¢ zada en ':Clﬂclén e 2

- Agamen ni ol de la violencia patriar al y el de la pacificaciéy, femos

e

t'.lircmntsu-.: \

J4c1008 haa o

Ll";a, (De Paco. .‘_ﬂn_::. ‘\”\l basa en estd contraposicion: cada vez que aparece up p,,
Todo ¢ texto de N!‘“:.u otra parte. A un lado estdn Agam.cnén, Electra, Urcst:vn
« inserta en ‘;" anestra y cambién Helena, esta altima considerada |5 5y,
Clitemnestra ) osicién, la autora intenta demostrar [ ‘i"l]l:)a

P(.r;ma.nt‘ - -
3. ]t“:fnln‘! .
otro ladh orra. A traves de esta contrap

¢ la guerre . ;
la madre v 12 mlpalnluiad de Agamenén- E— .
' g o et T y representa e el ases

con cldsica, Ragué no rep Inato de Aga-

la tradi ; . :
<> sino que lo cuenta. Lo que impacta de esta nafrac1i5n es que Clitemnestra cop.
non. ? . .
e t_m lucidez su voluntad de matar al marido y explica claramente los motivos e
fiesa ¢ ¢l abandono de la casa por la guerra y la traicién cop,

2 ello: ol sacrificio de Ifigenia, o d
?:::;;rz iijtar al marido para Clitemnestra significa defenderse de él y enfrentarse v,

lientemente al destino cerrible que le ha tocado. . 5
En el segundo acto, después del rencuentro entre Electra y restes, el hermano de.

cide vengar la muerte del padre-matando a Egisto y Clite;nnes:tra. Lz escena del matrici-
dio es muy fiel a la escena esquilea, en .la quela maFlJe pide piedad al hijo, mostréndole
el pecho (Esquilo, 2006: 896-898). Clitemnestra dice a Qrestes: «No, no em penedeixo
J’haver matat el teu pare [...], Ialliberament va ser prou important com per a no veure-
la. [...] Respecta el si que tantes vegades acollf el teu son d’infant. Respecta el pit de la
dona que t'alimenta (Ragué, 1986: 33).
Pero el matricidio es «necesario» y desarrolla un papel importante para los hijos, por-
que permite la reconciliacién simbélica con el padre. Y de hecho Orestes ve en ello «mort
i naixenga» (Ragué, 198§: ?5); se trata de una coincidencia trdgica en la que matara la

madre Slgn’lﬁca hacer revivir la imagen del padre.
.. é mUOduce‘otra variacién interesante: Orestes también mata a Helena y s de-
o ob mo un «assass{ de dones perverses» (Ragué, 1986: 40)." Queda atin mis claro que

objetivo es eliminar cualquier tipo de desord al i i i
el %6 o ponlmaiee | P sorden mor introducido por las mujeres en
su gesto y lo absuelven Séaio f:]- gualdque en la trilogfa esquilea, Ateneay Apolo apoyan
en el tribunal no hay ci’udadana: oro de las mujeres (las dones de la nit) se queja porque
la madre (Ragué, 1986; 47-48) I:’]ue d[;ucdan expresar su opinién a favor de la figura de
ticia y ciudadania, reivindicanc.Io iflzi J'::lﬁ i JrgeIiSn Hikda, o CORRERE I
gma-" son muy tipicos del feminism Sd efeChOS para las mujeres. Efectivamente, €St0%
autora con la lucha feminj o de la segunda generacién y evocan la cercanfa de
ALR eminista de las décadas d
l inal de este acto, el desenlace es d ahedi?

212 sombra de la madre." Come enesl oblemente trigico: Orestes llega incluso matar
el caso de Maraini, el texto termina reivindicand®

justicia para la mad
adre que otra vez es asesinada impunemente (Ragué, 1986: 54)-

ni

al
primera d

cencia de
Siguiendo

286

CUANDO
LA SOMBRA
DE CLITEM
NE
~TRA SE DESPIERTA: MYTHMAKING Y DRAMATURGIA FEMINISTA



Conclusiones

No es mi intencién detenerme sobre las diferencias entre las dos reescrituras, la dis-
tinta ambientacién del mito, en la contemporaneidad de Maraini y en la Grecia cldsica
de Ragué, o la utilizacién de una reescritura totalmente creativa en el caso italiano y mds
fiel al texto cldsico en el caso cataldn.

Lo que mds me interesa en esta conclusion es subrayar las conexiones y demostrar la
convergencia de estas reescrituras dentro de la dramaturgia feminista. Si bien es verdad
que la desmemoria es un peligro que siempre estd al acecho en las mujeres, es atin mds
grave en el dmbito teatral. Por consiguiente, es importante establecer relaciones y cons-
truir redes de significados entre los textos.

No hay duda de que hay que tener presentes unas coincidencias histérico-politicas
entre el recorrido de Ragué y Maraini. Ragué no sélo conoce bien los textos de Dacia Ma-
raini, sino que también estd al corriente de la actividad del grupo teatral Isabella Morra,
fundado en 1978 por Saviana Scalfi, una actriz y directora que habfa trabajado mucho
en el Teatro della Maddalena de Maraini. Hay que recordar que en 1979 —afo clave para
el teatro de las mujeres en Catalunya por el XII Festival Internacional de Teatro de Sit-
ges—'® Maria J. Ragué propone un premio Lisfstrata a la mejor obra escrita por mujeres.
En Sitges se presentan espectdculos feministas del grupo italiano Isabella Morra,'” basa-
dos, a menudo, en textos de Dacia Maraini. En 1981, el premio Lisistrata lo gana el co-
lectivo Isabella Morra por la representacién de Maria Stuarda de Maraini (Araluce, 1994:
134).

En un reciente didlogo con Ragué, la escritora no s6lo me ha confirmado su estima
por Dacia Maraini (aunque no han llegado nunca a conocerse directamente), sino tam-
bién su amistad con la actriz Saviana Scalfi. Una amistad y una afinidad intelectual tan
fuerte que le hace proponer a Scalfi la direccién de su Clitemnestra en Barcelona. Aun-
que al final no pudieron realizar el proyecto por problemas de financiacién, estuvieron
trabajando en ello.

Los datos histdricos son importantes porque permiten reconstruir la conexién entre
Ragué y Maraini, dejando ver el fondo comin del cuadro en el que emergen los nitidos
retratos de estas Clitemnestras.

En un texto tedrico sobre los personajes femeninos trdgicos, Ragué explica el signi-
ficado de su Clitemenestra y confiesa directamente su afinidad intelectual con Dacia Ma-
raini:

Clitemnestra és I'tltima assassinada de la tragedia, pero a mes de matar el seu cos, ha
estat necessari fer naufragar tot el que representa tot el que és lligat al maternal i matri-
cial [...]. Aquesta optica de la destruccié de la mare és la que utilitza Dacia Maraini. [...]
Perd en el teatre catala ni tampoc en el de la resta de I'Estat Espanyol ningt adopta aquest
punt de vista. La utilitzacié del personatge és la que parteix del caracter atipic, fins i tot

monstruds (Ragué, 1987: 93).

Con estas palabras, Ragué explica sus objetivos ¢ inserta su Clitemnestra, con la de
Maraini, en una contragenealogfa feminista y teatral.”® Su Clitemnestra pertenece a esa
tradicién feminista que intenta el rescate de un personaje que siempre ha sido visto como
atipico y monstruoso. Esta «dptica de la destruccié de la mare» de la que habla Ragué es

DANIELA PALMERI 287



la misma a la que se refieren Adrienne Rich y Luce Irigaray. Es decir, la éptica de la ne-
gacion de la madre para fundar la cultura patriarcal. En otras palabras, lo que Kristeva de-
fine como «interdiccién del cuerpo materno» (1988). El revisionismo feminista constituye
el nicleo tedrico a partir del cual nacen y se desarrollan las reescrituras de Dacia Maraini
y Maria José Ragué Arias.

Cabe subrayar en ambos textos la importancia de la recuperacién del personaje de Cli-
temnestra como sujeto mujer y la predileccién por las Euménides como niicleo proble-
mdtico de no reconciliacién. Clitemnestra es vista con ojos nuevos gracias a una revisiéon
radical: lo que la historia hace invisible vuelve a ser visible y, por consiguiente, vuelve a
existir. Dirfa que Clitemnestra no sélo es vista, sino que ve y acompana al lector/espec-
tador en un nuevo recorrido en el mito cldsico. Quizd su rasgo mds importante es el
hecho de que es una mujer capaz de «autodeterminarse» como sujeto; lo cual quiere decir
que se enfrenta con lucidez a su trdgica vida. De esta forma, se intenta una recuperacién
de los motivos profundos por los que Clitemnestra decide matar a Agamenén; y por esto,
las dos escritoras cambian el orden de los acontecimientos y subrayan que la tragedia em-
pieza con el sacrificio de Ifigenia. Por primera vez, el gesto de Clitemnestra tiene una
connotacién de «autodefensa», es su manera trigica de salvarse como mujer frente al des-
tino que le ha tocado.

Cabe decir que no sélo las Erinias no se convierten en Euménides sino que, al revés,
se cumple un proceso de degradacién; en Maraini se trasforman en prostitutas porque son
unas «vendidas»; en Ragué son simplemente Jes dones de la Nit, las mujeres de la noche»,
expresién en la que hay una referencia implicita a las prostitutas.

Ciertamente, un rasgo comtn importante de estas Clitemnestras es la insistencia
sobre la sombra a partir de las Euménides. Como hemos visto, el texto de Maraini em-
pieza con las palabras de la sombra de Clitemnestra y, en el segundo acto, tras su muerte,
vuelve a aparecer como «sombra» en un manicomio. En el monélogo inicial, la sombra
se dirige a las Erinias diciendo: «Voi dormite; non ho bisogno di chi dorme. [...] ascol-
tatemi: vi parlo della mia vita; ritornate in voi dee del mondo sotto terra, dal fondo del
vostro sogno Clitennestra vi chiama!» (Maraini, 2000: 621).7

En el texto de Marfa José Ragué la sombra aparece cuatro veces en el tercer acto. La
primera vez, Ragué utiliza la misma cita de Maraini en que la sombra habla con las Eri-
nas y afirma: «Dormiu ara, amigues meves? Desperteu, Dones de la Nit, que no és pas
ara hora de dormir. [...] L’'ombra de Clitemnestra us parla, amigues, per a demanar jus-
ticia» (Ragué, 1986: 44).%

Me parece interesante subrayar la presencia de la misma cita (. 94-116) en ambas
reescrituras.”!

Ademds es interesante que en el desenlace final de Ragué, Orestes llega a matar a la
sombra misma mientras que en el de Maraini, Clitemnestra muere (o se deja morir) otra
vez en el manicomio.

La palabra griega presente en Euménides y que se suele traducir por «sombra» es ez-
dolon. Sin entrar en detalles sobre el significado de este término en la cultura griega, me
interesa subrayar aqui que el eidolon es una «imagen» de algo, el «espectro» de una per-
sona: ya sea un personaje onirico o el alma de un muerto (Peters, 1983: 45-46). A par-
tir de este término se puede identificar un campo semdntico de la sombra y del suefio en
ambas reescrituras (como hemos visto, no es por azar que el titulo de Dacia Maraini sea
Suerios de Clitemnestra). Clitemnestra en las reescrituras recupera su presencia en la his-
toria a partir de su ausencia y vive en un limbo entre vida y muerte. Si bien ha sido ase-

288 CUANDO LA SOMBRA DE CLITEMNESTRA SE DESPIERTA: MYTHMAKING Y DRAMATURGIA FEMINISTA.



sinada, sigue presente bajo la forma de espectro remarcando atin mds el deseo de justicia
y su conversion en figura del inconsciente. De alguna forma una sombra tiene que ver con
la percepcion de alguien que no estd presente, una imagen de la ausencia. Todo esto llama
otra vez a la memoria el famoso escrito de Adrienne Rich When We Dead Awaken, por-
que, en efecto, la protagonista de ambas reescrituras es la sombra que se despierta. Rees-
cribir constituye un intento de despertar las sombras del pasado y darles cuerpo; en este
caso, se trata de dar cuerpo a la figura de la madre.

Notas

oo

10.

11.

12.

13.

14.
15.

Sobre el tema de las Euménides en el teatro espanol contempordneo véase De Paco (1999: 307-314).
Sobre la reescritura de los mitos griegos en la literatura catalana contempordnea véanse Ragué (1987) y
Santamaria (2007: 199-219).

No entro en la cuestion del debate sobre teatro feminista (Goodman, 1993) y feminismo y teatro (Case,
1988). Lo que me interesa es analizar los nexos ttiles entre las reescrituras de Clitemnestra y el femi-
nismo.

Segiin Kristeva existe una relacién profunda entre lo abyecto, lo perverso y la madre. Kristeva afirma que
«lo abyecto nos confronta, por un lado, y esta vez en nuestra propia arqueologia personal, con nuestros
intentos mds antiguos de diferenciarnos de la entidad materna» (1988: 22-23).

Seguin Kristeva la interdiccién del cuerpo materno tiene que ver con la «defensa contra el auto-erotismo
y el tabu del incesto» (1988: 23).

Maraini nace en el afio 1936 en Fiesole y es muy conocida como escritora de novelas, poemas y textos
teatrales. Ademds ha participado activamente en el movimiento feminista.

Este drama es representado en Roma, Londres, Viena y en Nueva York.

En la dramaturgia de Dacia Maraini hay muchas referencias a las teorfas de Carla Lonzi, feminista ita-
liana que teoriza la autoconciencia. Sobre las conexiones entre Dacia Maraini y Carla Lonzi véase Pal-
meri Pasquino (2009: 494-509).

Me refiero a la famosa traduccién de autor que hizo Pasolini en 1960 para el teatro griego de Siracusa,
dirigida por Vittorio Gassman. Hay que anadir que la Orestea es un mito muy utilizado en Iralia (Bierl,
2004). Probablemente el interés de Maraini por la Orestea estd muy relacionado con su amistad con Pier
Paolo Pasolini y también con el director Luca Ronconi, que realiza una puesta en escena de la Orestea
en 1972 en Belgrado.

Por lo que concierne el tema de género en las Euménides, es interesante la reproposicion de la teorfa aris-
totélica, segtin la cual la madre tiene sélo la funcién de acoger el semen masculino mientras que el padre
tiene todo el mérito de generar los hijos (Eu. 658-661). Es posible hallar este tépico en las reescrituras
de Maraini (2000: 623) y Ragué (1986: 39).

Sobre el suefio de Clitemnestra en las Coéforas véase el interesante andlisis de Devereux (1976: 181-
214).

Ragué Arias nace en Barcelona en el afio 1941. Es conocida como escritora, critica teatral y también pro-
fesora de historia del teatro en la Universidad de Barcelona. A parte de Clitemnestra son tres las rees-
crituras del mito: Medea en Riztual per a Medea, texto inédito; Fedra en Crits de Gavina (1990); ademds,
la versién en castellano se titula Lagartijas, gaviotas, mariposas (1991); y Les dones de Troia, versién in-
édita en cataldn de las Troyanas de Eurfpides.

En 1975 nace el Colectivo Feminista creado por Lidia Falc6n y Maria Josep Ragué, el primer grupo fe-
minista de Barcelona. Ademds, en 1979, Lidia Falcén, Maria Josep Ragué y otras mujeres fundan el Par-
tit Feminista de Catalunya. Ragué ha sido también vicepresidenta de la Asociacién cultural Teatre i
Dona. Cabe recordar que en 1982 Ragué participa en el especticulo feminista Dones i Catalunya.

En esta escena Orestes llega a afirmar: «Mai no em cansaré de matar dones perverses» (Ragué, 1986: 41).
Como afirma De Paco: «se ha vuelto a la accién de Coéforos con un doble asesinato, el de la madre y
el del recuerdo redentor» (De Paco, 2003: 274).

DANIELA PALMERI 289



16. En 1979 Ricard Salvat —director del festival de Sitges— invita al Partit Feminista a participar activa-
mente en el festival (Araluce, 1994: 131-142).

17. En 1979 en el Festival de Sitges se representan La casalinga é da burtare de D. Maraini, M. Boggio y A.
Guiducci (el colectivo Isabella Morra consigue una mencién honorifica del Premi Cau ferrat) y Due
donne di provincia de D. Maraini (Araluce, 1994: 133). Ademds, hay que recordar que en el ano 1986
(XVIII Festival de Sitges) el grupo Isabella Morra presenta La reina dels cartrons, cuyo texto es escrito
por Adele Cambria y Saviana Scalfi (Araluce, 1994: 139).

18. Ragué se refiere varias veces a Maraini. Léase: «Es la 6ptica de destruccién de la madre, la de Hamlet,
la que utiliza Dacia Maraini cuando escribe Sogni di Clitennestra [...]» (Ragué, 1992: 147). Y léase tam-
bién: «Dacia Maraini a / sogni di Clitennestra mostra la destruccié de la mare situant el personatge de
Clitemnestra en un manicomi on el seu somni és ser altra» (Ragué 1994: 24).

19. Se trata de una cita muy fiel a la traduccién de Pasolini (1996: 132-133).

20. El texto de Ragué presenta varias diferencias respecto a la famosa traduccion al cataldn de Carles Riba.
Ragué utiliza un cataldn quizds mds intimo y menos formal.

21. Sobre esta escena véase el interesante comentario de Devereux que reflexiona sobre la reciprocidad entre
la sombra de Clitemnestra y las Erinias (Devereux, 1976: 147-166). Segtin Devereux «the image in one
mirror replicates an image in an other mirror and vice versa» (1976: 156).

Bibliografia

Araluce, Itziar (1994): «El feminisme i el teatre de la dona en el Festival de Sitges (1967-
1991)». En: Maria José Ragué Arias (ed.), Dona i teatre: ara i aqui, Barcelona: Institut Ca-
tala de la Dona, 131-142.

Bachofen, Johann Jakob (1987 '*'): El matriarcado: una investigacion sobre la ginecocracia en
el mundo antiguo segiin su naturaleza religiosa y juridica, Madrid: Akal.

Bierl, Anton (2004): L Orestea di Eschilo sulla scena moderna. Concezioni teoriche e realizza-
zioni sceniche, Roma: Bulzoni.

Boggio, Maricla (2002): Le Labelle — dal Teatro della Maddalena alla Isabella Andreini, Nardo:
Besa Editrice.

Borras Castanyer, Laura (ed.) (1998): Reescribir la escena, Madrid: Fundacién Autor.

Case, Sue-Ellen (1988): Feminism and Theatre, Nueva York: Methuen.

Cavallaro, Daniela. (1995): «I sogni di Clitennestra: The Oresteia according to Dacia Ma-
raini», ltalica, n° 3, 340-355.

De Beauvoir, Simone (2000 "**°): El segundo sexo, Madrid: Cdtedra.

De Paco Serrano, Diana (2003): La tragedia de Agamendn en el teatro espaniol del siglo XX,
Murcia: Editum.

— (1999): «Erinias y Euménides en el teatro espafiol contempordneo». En: Marfa Consuelo
Alvarez Mordn y Rosa Marfa Iglesias Montiel (eds.): Contemporaneidad de los clisicos en
el umbral del tercer milenio, Murcia: Universidad de Murcia, 307-314.

Devereux, George (1976): Dreams in Greek tragedy. An ethno-psycho-analytical study, Oxford:
Blackwell.

Di Benedetto,Vincenzo (1978): L'ideologia del potere e la tragedia greca. Ricerche su Eschilo,
Turin: Einaudi.

Esquilo (2006): Zragedias. Traduccién de Enrique Angel Ramos Jurado, Madrid: Alianza.

— (1934): Tragédies. L’Orestea. Traduccién de Carles Riba, Barcelona: Fundacié Bernat
Metge.

Goodamn, Lizbeth (1993): Contemporary Feminist Theatres: 1o Each Her Own, Londres y
Nueva York: Routledge.

290 CUANDO LA SOMBRA DE CLITEMNESTRA SE DESPIERTA: MYTHMAKING Y DRAMATURGIA FEMINISTA.



Irigaray, Luce (1985): «El Cuerpo a cuerpo con la madre», Cuadernos inacabados LaSal, n° 5,
5-17.

Kristeva, Julia (1988): Poderes de la perversién, Buenos Aires: Catdlogos.

Lauter, Estella (1984): Women as Mythmakers, Bloomington: Indiana University Press.

Maraini, Dacia (1987): La bionda, la bruna e l'asino, Mildn: Rizzoli.

— (2000): Fare teatro, Mildn: Rizzoli.

O’Connor, Patricia (1988): Dramaturgas espafiolas de hoy, Madrid: Fundamentos.

Palmeri, Daniela y Monica Pasquino (2009): «Il linguaggio dell'autocoscienza tra filosofia e
teatro: Carla Lonzi e Dacia Maraini», Bollettino filosofico, n° 24, 494-508.

Pasolini, Pier Paolo (1996 1%°): L 'Orestiade di Eschilo, Mildn: Einaudi.

Peters, Francis Edward (1967): Greek philosophical terms. A Historical Lexicon, Nueva York:
University Press.

Ragué Arias, Maria José (1986): Clitemnestra, Barcelona: Milld.

— (1987): Els personatges femenins de la tragédia grega en el teatre catald del segle XX, Ausa: Sa-
badell.

— (1990): Crits de gavines, Barcelona: Mill.

— (1991): Lagartijas, gaviotas y mariposas: lectura moderna del mito de Fedra, Murcia: Uni-
versidad de Murcia.

— (1992): Lo que fue Troya: los mitos griegos en el teatro espaniol actual, Madrid: Asociacién de
Autores de Teatro.

— (1994): «Comunicacié entre géneres: una mirada teatral cap als origens i cap al ritu, una
possible mirada cap al génere femeni». En: Marfa José Ragué Arias (ed.): Dona i teatre:
ara i aqui, Barcelona: Institut Catala de la Dona, 15-26.

— (1998): «La obra de algunas autoras espafiolas contempordneas desde la perspectiva de la
teorfa teatral feminista». En: Laura Borras Castanyer (ed.): Reescribir la escena, Madrid:
Fundacién Autor, 227-236.

Rich, Adrienne (1972): «When We Dead Awaken: Writing as Re-Vision», College English, vol.
34, n° 1, 18-30.

— (1976): Of Woman Born, Nueva York: Norton.

Santamaria, Nuria (2007): «Els mites classics en la produccié dramatica catalana dels darrers
vint-i-cinc anys». En: Jordi Malé y Eulalia Miralles (eds.): Mites en la literatura catalana
moderna i contemporania, Barcelona: Universitat de Barcelona, Aula Carles Riba, 199-
219

Silvi, Maria Grazia (1980): [/ teatro delle donne, Mildn: La Salamandra.

Yourcenar, Marguerite (2000 '°*7) Fuegos, Barcelona: Suma de Letras.

Zeitlin, Froma (1996): Playing the Other, Chicago: The University of Chicago Press.

DANIELA PALMERT 291



