Esta publicacién ha recibido financiacién de las instituciones siguientes:

: Ageéncia
-gomme. de Gesti6 d'Ajuts
g& R aﬁ“ UniversmlrisAl

A o = i de Recerca
Ministerio de Ciencia e Innovacién.

Direccién General de Investigaci6n. Generalitat de Catalunya.
A. C. FF12009-05984-E/FILO. AGAUR 2009 ARCS100115.
.-" T
URB -
mj‘ universidad
Universitat Autbnoma de Barcelona sgy | *ledn
Comité Cientifico

Walter Berschin, Universitit Heidelberg
Augusto A. Nascimento, Universidade de Lisboa
Maurilio Pérez Gonzdlez, Universidad de Leén
Ana Moure Casas, Universidad Complutense de Madrid
José Manuel Diaz de Bustamante, Universidade de Santiago
José Luis Vidal Pérez, Universitat Autbnoma de Barcelona
Joan Gémez Pallarés, Universitat Autonoma de Barcelona
Josep M. Escola Tuset, Universitat Autonoma de Barcelona

SISMEL - Edizioni del Galluzzo
p.o. box. 90 I-50029 Tavarnuzze - Impruneta (Firenze)
tel. +39.055.237.45.37 fax +39.055.237.34.54
galluzzo@sismel.it - order@sismel. it
www.sismel.it - www.mirabileweb.it

ISBN ¢78-88-8450-429-6
© 2011 - SISMEL . Edizioni del Galluzzo

ESTUDIOS
DE LATIN MEDIEVAL
HISPANICO

Actas del V Congreso Internacional
de Latin Medieval Hispénico

Barcelona, 7-10 de septiembre de 2009

Edicién de
Jost MARTINEZ GAZQUEZ
Oscar DE LA CRUZ PAIMA
CANDIDA FERRERO HERNANDEZ

2SS

FIRENZE
SISMEL - EDIZIONI DEL GALLUZZO
2011




e

e ey
R %

e ey [~ e W =S T e T e T
=3 Y o Y ==L Fie b BN

VI
193
205

219
225

2371
243
261

275
281

297
309
317

327
333

345
351
367

377
391

405

417

425

T

ESTUDIOS DE LATIN MEDIEVAL HISPANICO

José Carlos Martin Iglesias, Una «Vita s. Idefonsi» inédita, fuente de Juan Gil de Za-
mora. Presentacion y edicion del texto

Eduardo Otero Pereira, Un testimonio mds del viaje de Trezenzonio en un manuscrito de
Juan Gil de Zamora

César Chaparro Gémez, Enciclopedismo y mnemotecnia en Raimundo Lulio

Niria Gémez Llauger, Les oracions subordinades substantives al «Liber de potentia, obiec-
to et actu» de Ramon Linll

José Higuera Rubio, Aspectos licico-gramaticales del léxico luliano: los correlativos y la po-
lisemia de la constituciin sustancial

Jaume Medina, Les tres versions llatines de la «Doctrina pueril» de Ramon Liull. Una
comparacid del seu lexic

Giuliana Musotto, Raimondo Lullo e la Condanna parigina del 1277: vedazione e tras-
missione della proposizione numero 181

Marta Romano, Aspetti del Iullismo spagnolo: Pere Dagni

Pere Villalba Varneda, Alguns aspectes del llati de Ramon Liull: «33. Liber de quaestio-
nibus per quem modus Artis demonstratiuae patefit>

Sebastia Giralt Soler, «Dissipabitur Secta Mahometi». C voada i profecia en Arnan de Vi-
lanova

Jaume Mensa Valls, Arnau de Vilanova i els «Theologi Philosophantes»
Llufs Brines Garcia, Francesc Eiximenis (OFM, t 1409), su vida, su obra en cataldn.
Curt Wittlin, Franciscus Eximenis (OFM, T 1409): obras en latin

Antonia Risquez Madrid, E/ enciclopedisnio medieval bispanico: «Clauis Sapientiae» de
Lope de Barrientos

HAGIOGRAFA

Walter Berschin, Biografia latina: su influencia en Ja Peninsula ibérica y su dimension eit-
ropea (siglos VII-XII)

Vitalino Valcircel Martinez, Literatura hagiogrdfica hispano-latina de Jos reinos de Ledn
y Castilla en el 5. XIII

Patrick Henriet, Origines du christianisme ibérique et C ommunauté de parfaits. Valére du
Bierzo (Ve siécle)

Elio Montanari, Pietro Ferrandi storico di san Domenico

Carlos Pérez Gonzilez, «De miraculis que fiunt a beata Virgine Maria in ecclesia Montis
Servati» (5. XII): estudio histdrico y literario de la primera coleccion de «Mivacula» de
la Virgen de Montserrat

LITERATURA DE CONTROVERSIA

Alfonso Alcalde Diosdado Gomez, Mahoma cristianizado en un pasaje del «Liber scalae
Mabhbometi»

José Maria Bellido Morillas - José Palomares Expésito, Conversaciones, tratos y paseos
de Virgilio, Mahoma y Avicena por Andalucia, y otras bistorias latino-medievales de
apropiaciones indebidas

Candida Ferrero Herndndez, Literatura latina de controversia religiosa en la Castilla del
siglo XV- una aproximacion a su tipologia

443
455

467
483
493

501
509

521

533

557

569
579

589

601
609
627
635
643

651
657

663

677

SUMARIO Vi

Radl Platas Romero, Ramdn Marif y la renovacion de la literatura latina de controversia

Katarzyna Krystyna Starczewska, Mulimmad's portrait in Jiménez de Rada’s «Historia
arabum» and in Marcos de Toledo’s «Prolugus Alcorani». Two different examples of the
islamic-christian controversy literature

TEXTOS CIENTIFICOS

Enrique Montero Cartelle, «Coztus multis modis vemovetur». Medicina medieval y absti-
nencia sexnal

Ricard Andreu Expésito, Nuevas aportaciones al conacimiento de la «Ars gromatica Gise-
mundi» en el manuscrito de Ripoll n* 106 (Barcelona, ACA)

José Pablo Barragin Nieto, E/ «De secretis mulierum» atribuido & Alberto Magno. Edi-
cidn critica, estudio y traducciin

Antoni Biosca i Bas, « Tractatus contra malos widicors, Un tratads de medicina medieval

Cristina de la Rosa Cubo, Un ejemplo de enciclopedia médica medicval de la Real Biblio-
tecar de El Escovial (ms. M 1L17)

Maria del Carmen Ferndndez Tijero, Aproximacion al lexico cientifico en los textos médi-
cos de autores medievales bispanicos: el caso de «menstriiimn $ive purgation

Alejandro Garcia Gonzilez - Ana Isabel Martin Ferteira, E/ « Breviarium» de Tohean-
ves de Sancto Panlo y la materia médica en el manuscrito EIV.22 de la Real Bibliote-
ca de El Escorial

Miguel Angel Gonzélez Manjarrés, Un caso de patologia médica medieval: disfuncion de
Lus «virtutes naturales ministranies» en las enfermedades del aparato reproductor

Carlos Medina Herndndez, Navegacion en Ja obra de Alfonso de Palencia

Francisca del Mar Plaza Picén - José Antonio Gonzilez Marrero, La «Epistola ad
Wicthedum». Un apéndice del «De Temporum raiones de Beda

Victoria Recio Mufioz, La «Practica» de Plateario: ediciin critica, estudio y traducciin

TRADUCCIONES

Thomas Burman, Riccoldo da Monte di Croce y las traducciones latinas del drabe realiza-
das en Espafia

Oscar de la Cruz Palma, Notas @ la lectura del «Liber de generatione Mabumet» (trad. de
Hermdn de Carintia, 1142-1143)

Montserrat Ferrer Santanach, Les traduccions francesa i catalana de Titus Livi i el co-
mentari llati de Nicolan Trevet

Alexander Fidora Riera, Domingo Gundisalvo (1110-1190): el «Tractatus de anima» y
su versién hebrea medieval

Santiago Garcfa-Jalén de la Lama, El salterio de Alfonso de Algeciras

Celia Lépez Alcalde, Los manuscritos del «corpus islamolatinii»

Marc Oliveras Busquets, Raimondo de Moncada y su traducctin latina del drabe sobre las
imdgenes celestes

Josep Pujol Gomez, Les traduccions hispaniques de les «Heroides» d'Ovidi i els «Bursarii
Ovidianorum» de Guillem d Orléans: una aproximacid

Pier Mattia Tommasino, Testimonianze sulla traduzione del Corano del Beato Antonio
Neyrot da Rivoli O.P. (c. 1423-1460)




308 SEBASTIA GIRALT SOLER

sulmans — sigui perqué n’ha d’arribar el temps, sigui perqué fa dubtar de la sinceritat de la
predicacié — i en Arnau la necessitat de conversi6 dels no cristians passa per davant de la sim-
ple possessié dels Sants Llocs. Aix{, dos sén els pivots de I'evolucié del pensament arnaldia
entorn de les croades: d’'una banda, la conviccié en la conversi6 necessiriament pacifica dels
no cristians; de l'altra, 'enfonsament de 1'Islam com a fase prévia a I'arribada de I'Anticrist.
Ja ha estat apuntat per diversos estudiosos que Arnau s’aproxima a I'ideal croat a mesura que
en la seva visi6 escatologica es va acostant el moment vaticinat per a la desfeta musulmana,
Tanmateix en la meva opini6 caldria aclarir, a més, per que el nostre autor accelera el moment
del procés d’ensorrament de I'Islam — de les seves primeres profecies que el situen a mitjan s.
XV i després de la reunificacié dels grecs amb I’Església llatina passa a donar-lo per arribat
el 1310 en la Informacid espivitual, sense que s’hagi produit el pas previ de la unié cristiana,
Es igualment necessari explicar la contradiccié entre la conversié pacifica que hem vist pro-
fetitzada en diverses obres al llarg de tota la seva produccié espiritual — Allocutio, De tempore,
Protestatio, Informacid espivitual — amb el suport matisat a les croades que trobem en altres —
Raonament, Contra passagium. Des del meu punt de vista, per entendre aquestes diferdncies
hem de tenir en compte que les dues tltimes sén obres de circumstancies vinculades directa-
ment amb projectes de croada: en el primer cas Arnau la va llegir davant el tei Jaume en el
mateix campament de 'exércit que assetjava Almerfa i amb la voluntat de congraciar-se amb
ell en un moment de tensi6 entre tots dos, mentre que la segona obra devia anar destinada al
mateix monarca que ja havia iniciat aquesta campanya, si no poc després, o bé al seu germa
que somiava en la seva propia croada. Per tant podem pensar que en els darrers anys de la seva
vida Arnau es va deixar dur pel realisme politic: si els governants que constituien els seus su-
ports principals — Jaume d’Aragé i Frederic de Sicilia, a més del papa Climent V — opten ca-
dascun d’ells pel seu propi projecte de croada i, fins i tot, ambdés reis inscriuen els seus en el
programa de reforma espiritual d’Arnau, aquest no pot fer més que integrar-los-hi: donar per
iniciat el procés de conversié dels no cristians anunciat pels profetes i acceptar la conquesta
militar i el domini politic per afavorir I'extensi6 del cristianisme.

ABSTRACT

Arnau de Vilanova's position on the crusades, in the frame of his apocalyptic prophetism, evolved
from their rejection to a conditioned approval throughout a process influenced by the projects of cru-
sade of both king of Aragon and king of Sicily, whose projects he took part in as a negotiator.

KEYWORDS: Arnold of Villanova — Crusade — Conversion — Islam — Prophetism

Sebastia Girale Soler
Universitat Autdnoma de Barcelona
sebastia.giralt@uab.cat

Jaume Mensa Valls

ARNAU DE VILANOVA I ELS «THEOLOGI PHILOSOPHANTES»

1. OBJECTIU -

L'eminent historiador de la filosofia medieval Etienne Gilson en un article de I'any 1952
es preguntava pel significat d'un mot que des de feia un temps li cridava l’aFencié i.convida—
va altres estudiosos de la filosofia medieval a dir-hi la seva. El mot en qiiestié és philosophan-
ses. En D'article citat Etienne Gilson reconstrueix el concepte en autors com Roger Marston?
i Roger Bacon3. També hi ha alguna referéncia a Macrobi#, Boeci de Dacia’, Mateu d’ Aquas-
parta6. Gilson arribava a la conclusié segiient?:

Le terme ‘philosophantes’ ne saurait se comparet avec ceux du couple célebre theologi-philosophi. 11
apparait, jusqu'a présent, dans le milieu Franciscain, aprés 1250, et il n'y a aucune raison de penser
qu'il se soit généralisé 2 cette date. Néanmoins, c’est une possibilité dont on 'dmt tenir comp'te ef il se
peut qualors ou plus tard elle se soit réalisée. En autre, autant qu'on puisse en juger d aprés ces
quelques exemples, ‘philosophantes’ est moins le signe d’une classe nouvelle qu'une épithéte quallﬁant
certains theologi. Les philosophes demeurent ce qu'ils ont toujours été, c'est-a-dir les ph1losoPhes
patents ou infideles, depuis Aristote jusqu'a Averrogs; tous les autres sont des théologiens. Pa_rml ces
théologiens, il y en a qui s'adonnent 2 l'usage de la philosophie dans I'exercice de leurs fonctlons;.ce
sont les philosophantes. Enfin, dans les quelques cas cités, le terme semble avoir une connotation péjo-
rative, mais comme en un cas au moins elle est siirement, non seulement péjorative, mais landative, la
question de savoir si d’autres en ont usé souvent en ce sens reste ouverte.

Des de llavors diversos estudiosos han fet noves contribucions a aquest concepte. Aixi, per
exemple, Gaines Post dedica un article a estudiar el significat del mot philosophantes en el dret
roma i candnic®. Post constata que

In the late twelfth and early thirteenth century, however, legists and canonists looked upon t.he
Philosophus as a philosophans, a true philosopher in the best sense of the word, that is, a lover of all wis-
dom that is of God®.

1. Gson, E. (1952). “Les ‘philosophantes™. Archives d’Histoire Doctrinale et Littéraive du Moyen Age
[AHDL] 19, p. 135-140.

2. Rogerii de Marston (1932). Quaestiones disputatae, Quatacchi, p. 51, 76, 142, 231-232, 357, 360, 382, 412.

3. STEELE, R. (ed.) (191 1). Rogeriz Baconis. Communia naturalinm, 11. Oxford, p. 84; STEELE, R. (ed.) (1940).
Roger Bacon. Communia mathematica. Oxford, p. 9-10.

4. A. Th. Macrobii, In somnium Scipionis, 1, 8. )

5. Per als textos de Boeci de Dicia, vegeu: GRABMANN, M. (1924). Nen aufgefundene Werke des Siger von
Brabant und Boetins von Dacien. Munic.

6. Matthaei de Aquasparta (1903). Quaestiones de fide et cognitione. Quarsacchi, p. 251.

7. GILSON, E. (1952). “Les ‘philosophantes™. AHDL 19, p. 139.

8. Post, G. (1954). “Philosophantes’ and ‘philosophi’ in Roman and Canon Law”. AHDL 21, p. 135-138.

9. Post, G. (1954), p. 138




310 JAUME MENSA VALLS

P. Michaud-Quantin, M. Lemoine™®, després d’analitzar nous testimonis (Pere Abelard, E_
de Tournai, C. d’Arras, Guillem d’Alvernia i Bonaventura) del segle XII i XIII, proposen una
visi6 general:

Le terme apparait dans 'ensemble du moyen dge employé de facon sporadique, on peut méme dire
qu'il est assez rare. Il reste toujours susceptible de traduire ou de transcrire le grec philosophonmenos dans
les diverses acceptions qu'a regues le mot dans le milieu monastique ou les centres d’études. Toutefois
dans la seconde moitié du XIIe siecle, quand la spéculation rationelle s’introduit dans la théologie
comme une méthode acceptée — au moins par certains— pour parvenir i mieux connaitre les vérités de
foi, il prend un sens spécial, peut-étre méme technique: Philosgphans s'aplique alors A ceux qui utilisent
avec prédilection cette méthode, mais en fait on ne le rencontre au XIIle siecle que chez des auteurs
défavorables a cette attitude, si méme ils ne la condamnet pas formellement en montrant les concly.
sions pour eux inacceptables auxquelles elle aboutit. Malgré la rareté de son emploi, le mot dans cette
acception exprime une notion intéressante et utile pour situer aussi bien la position des auteurs qui en
font usage que celle de ceus auxquels ils I'appliquent*?.

També en I'ambit dels estudis dantescs hi ha hagut aportacions. Efectivament, Dant tam-
bé va utilitzar qualque vegada el mot «filosofante» sigui com adjectiu sigui com a substan-
tiu. En I/ convivio IV, 11, 18, llegim**: “I'anima filosofante non solamente contempla essa ve-
ritade, ma ancora contempla lo suo contemplare medesimo e la bellezza di quello”, i també,
II, X1I, 7"3: “cominciai ad andare 12 dov'ella {és a dir, la filosofia] si dimostrava veracemen-
te, ciog nelle scuole delli religiosi e alle dispurazioni delli filosofanti”.

En el primer fragment “filosofante” té el sentit “que fa filosofia”, “que filosofa”. El segon,
pel context, sembla referir-se als autors pagans, jueus o musulmans que eren estudiats en les
escoles que Dant hauria frequentat (z. gr Sanra Maria Novelli, convent dominica de Florén-
cia, en el qual hauria pogut congixer els comentaris de Tomas d'Aquino).

Marie-Thérese d’Alverny va reconstruir I'Gs que féu del concepte “filosofante” Péire Joan
Oliju, autor espiritual més o menys proper mentalment a Arnau de Vilanova™. Per a Péire
Joan, Tomas d’Aquino seria un “philosophans”, perqué el Doctor angelic en les seves obres
teoldogiques pren en consideracié de forma seriosa els arguments d’Aristotil i els fildsofs mu-
sulmans®>.

10. MICHAUD-QUANTIN, P; LEMOINE, M. (1968). “Pour le dossier des ‘philosophantes™. AHDL 35, p.
18-22.

11. MICHAUD-QUANTIN, P.; LEMOINE, M. (1968), p. 22.

12. GARFAGNINI, Gian Luca (ed.) (1997). Dante Alighieri. Il convivio. Roma: Salerno Editrice; p- 241. Ve-
geu, també: Enciclopedia Dantesca (19842), Roma: Istituto della Enciclopedia Italiana. Articles: V, p. 106-109,
seuola (Davis, Ch. T); 11, p. 880, filosofante. Vegeu, també, VANNI ROVIGHL, S. (1067). Le ‘disputazioni de li fi-
losofint?’. Dante ¢ Bologna nei tempi & Dense. Bolonya, p. 179-192; i BRUNETTI, G.; GENTILL, S. (2000). “Una
biblioteca nella Firenze di Dante: 1 manoscritti di Santa Croce”. Dins Russo, E (ed.). Testimoni del vero. Su al-
cuni libri in biblioreche di autore. Roma: Bulzoni, p. 21-55. Les autores (p. 23, nota 5) reprodueixen dos frag-
ments llatins molt interessants, de la Questio, Salutatio, 1, 1: Universis et singulis presentes litteras inspectnris Dantes
Alagherii de Florentia inter vere philosophantes niinimus in eo salutem qus est principinm veritatis et lumen; i cap. XVIIL,
7: Et secundum hoc salvatur concentricitas terre et aque, et nibil sequitnr impossibile apud recte philosophantes.

13. Dante Alighieri, I/ convivio, p. 111 (ed. GARFAGNINI, 1997).

14. D'ALVERNY, M.-Th. (1974). “Un adversaire de Saint Thomas: Petrus Iohannes Olivi”. Dins. E. GIL-
SON (ed.) St. Tomas Aquinas, 1274-1974. Commemorative Studies, 11. Foreword by Toronto, p. 179-218.

15. D'ALVERNY, M.-Th. (1974), p. 184: “Les attaques directes contre saint Thomas se remarquent sur-
tout dans la série d’écrits polémiques et apologétiques rédigés entre 1281 et 1286 environ, a I'#poque ou un
certain nombre de théses tirées de son enseignement avaient été attaquées et dénoncées; les expressions vi-
ves d'Oliew, ses boutades parfois drdles contre les ‘philosophantes’ sont sans doure provoguées par I'emertu-
me de se voir soupconnier d'opinions suspectes par ses propres confréres. Il fuut convenir cependant que son
ateitude vis-i-vis des aristoréliciens est consistente A travers toute son oeuvre”. Alrres autors, com E. Berto-

ARNAU DE VILANOVA I ELS «THEOLOGI PHILOSOPHANTES» 311

Dos anys després, L.-]. Bataillon, edita i analitza un sermé predicat pel tedleg dom%nicz‘i
Guillem de Luxi en el convent de Saint-Jacques de Paris, l'any 1272, en el qual no nomes es-
menta negativament els theolvgi philosephantes, €s a dir, aquells qui en comptes de llegi r la Bi-
plia i les obres dels sants es dediquen a llegir els autors pagans i fan que alt_res mnzbcl ho fa-
cin, els «philosophi teologizantes» (els filosofs que thuenbcull.craf:i:l en qilestions propies dels
cedlegs) 1 els «canonistae litigantes» (advocats delerosos d enriquir-se, sempre preparacs pera
Pltdtjar); ans sembla que també inclou Tomas d’Aquino entre Eels primers. Seg.ummcnt com
a conseqiiencia de I'ambient hostil que reflecteix aquest sermé, Tomas d'Aquino abandona

Pﬂ_f|5 . ) ’ . . ) .
Gangolf Schrimpf, I'any 1982, dedich també un article a reconstruir ¢l concepte philosop-

pantes tal com I'havien utitlizat tres autors: Joan Eritigena, Joan Fle Salis_bury 1 Guillem
d'Alvernia. En aquests autors el terme no té necessariament un sentit negatiu. Utilitzen ex-
pressions com pie philosaphantes o recte philusophantes™ . ) .

Recentment Rolf Schinberger, tot i compattir amb E. Gilson I'observacié segons la qual
el mot philosophantes era utilitzat preferentment pels tedlegs fragciscans per a designar nega-
sivament la filosofia utilitzada per tedlegs, creu que un inventarlh més. ampli de texts mostra-
ria que aquest concepte no té un significat tan especific com creia Gilson. Moltes vegades és
atilitzat simplement com a sindnim de “filosofia” 8.

Amb tot, el significat de philosophans continua essent un tema de recerca obert. Ens pro-

osem, doncs, en aquestes pagines analitzar dos fragments d'Arnau de Vilanov;% en els guals
sutt el mot philosofantes, o millor dit theologs philvsophantes aut philosophi theolugizantes, i em-
marcar-los en el seu context.

ni i J. Koch, en canvi, consideren que la posici6 de Pire Joan Oliu fou més moderada. Hom trpbar\ﬁ biblio-
grafia sobre aquests dos autors ara esmentats i en general sobre Piire Joan Ohu i la filosofia (ariscotélica), en
la nota 1 del meu “Aristételes y la ‘mundana filosoffa’ en el D purlegendis phi r'lfrapl':_or/zm lehris d{ Petrus Iho-
annis [Olivi]”, dins Pedro ROCHE, E/ pensamiento politico en la Edad Media, Madrid, Fundacién R. Areces,
2010, p. 54I-551. ' S .

16. BATAILLON, L.-J (1976). “Les crises de l'université de Paris d’aprés les sermons universitaires ». Mis-
cellanea Mediaevalia 10, p. 155-169. ' )

17. SCHRIMPF, G. (1982). “’Philosophi’ - ‘philosophantes’. Zum Selbsverstindnis t.:ler vor- upd friith-
scholastichen Denker”. Studi Medievali [SM] 23, p. 697-727. A la p. 718-719, G. Schrimpf, referint-se als
tres aurors esmentats, afirma: “Sie verwenden den Terminus ‘philosophantes’ als Bezeichnung fiir grundsit-
zlich alle, die ausdriicklich nach dem ihrer Meinung nach uniibertreffbaren Vorbild der 'philosopl.ﬁ’ auf dem
Weg der Wissenschaft nach Weisheit streben”. I, p. 719: “Wie die weitgehgnd bedeutungsgle'lchen Aus-
dritkke ‘pie philosophantes’ bei Johannes Scottus, ‘recte philosophantes’ bei Johannes von Salisbury und
‘recte philosophantes’ sowie ‘vere recteque philosophantes’ bei Wilhelm von Auvergne zeigen, .glz,l‘ubt man,
den beiden anderen Kulturen [la dels antics i la dels arabs] grundsitzlich sogar iiberlegen.zu sein”. '

18. SCHONBERGER, R. (2005). *’Antiqui’, ‘Philosophi’, ‘Philosophantes’: die Philosgphle als Problem im
13 Jahrhundert”. Dins Albertns Magnus und die Anfinge der Aristoteles-Rezeption im lateinischen Mittelalter von
Richardus Rufus bis zn Franciscus de Mayronis. Herausgegeben von HONNEFELDER, L.; \WQOD; R.; DRI?YER, M;
ARris, M.-A. Miinster: Aschendorf Verlag, p. 795-819. A la pagina 800, llegim: “Gilson hat die These
vertreten, phelosaphantes sei eine vorwiegend bei den franziskanischen Theologen zu findende Bezeichnung
fiir starl, fiir unerrriiglich stark an der Philosophie orientierte Theologen — im Unterschied zu den ;:iu!r;:.apb:
selbs. Ein erweitertes Inventar von Textbelegen kann allerdings zeigen, da diese Bezeichnung als ']'m_'x'r.ru'ms
doch nicht so spezifisch ist, wie Gilson geglaubt hatte. Immer wieder trifft man in der Schpla.mk aul Ie:l{tc.
in denen - wie chon in der Patristik — philosophantes nencral und synonym mit ﬁfwfra.m{-’f.?{ vcrwr:udml wird.
Gilson bleibt allerdings insofern im Recht, als philosophantes im Unterschied zu phifosophs jenen spezifischen
Sinn durchaus haben kann”. En les notes 21 i 21, Schonberger déna diverses referéncies de Benaventura,
Tomis d'Aquine, Enric de Ganr, Gil de Roma, Dietrich de Freiberg, Ramon Llull, Guil.lem d'Occarfl,
Guillem de Luxi, ul concepre philossphantes, que hom pot afegir a les donades a congixer per Gilson. A les pa-
&ines B15-919, 'nutor interessat trobard la bibliografia sobre aquest tema.




312 JAUME MENSA VALLS

II. DOSs TEXTOS D’ ARNAU DE VILANOVA SOBRE ELS «TEOLOGI PHILOSOPHANTES AUT PHILOSOPH]
THEOLOGIZANTES»

1. E/ text de '« Apologia de versutiis atque peruersitatibus pseudotheologorum et religioso-
rum»

Context

Lany 2001 Josep Perarnau va editar criticament U'Apologia de versutiis atque peruersitatibys
Dsendotheologorum et religiosorum d’Arnau de Vilanova. Aquesta obra fou escrita per Arnau de
Vilanova a Girona a darreries de 1'any 1302 amb els ulls posats d'una banda en els antics ad-
versatis, els mestres de Parfs, amb qui havia mantingut una dura polémica arran del De x4-
ventu Anticristi et fine mundi, i d’'una altra banda en els frares dominics que han comencat a ata-
car també les seves tesis escatoldogiques. Arnau de Vilanova ha pogut coneixer d’oida, indi-
rectament, gracies a un informador, Jaume Blanc, les objeccions d’aquests per ara innominats
“pseudoreligiosos”. Precisament aquests tedlegs d’ordes religiosos, segons Arnau de Vilano-
va, estan afectats de la malicia magistralis inflationis que els produeix un valnus naturalis dis-
cretionis, deliren. En aquest context trobem la primera referéncia als theologi philosophantes™.

El text

Per quod etiam illorum deliramentum est enidentins, quando dicunt: “Talis doctor noster Jamosus et celebris de-
terminat oppositvm, uel in Quarto Sententiarum, wel in tali Summa, ant in tali scripto”. Duobus modis potestis
cognoscere quod delirant propter maliciam supradictam: tum quia non nident quod sicut ipsi vespunnt credere quod
a paruulis traditny, sic eis obici poterit quod sui doctores non intellexerunt; tum quia scitnr quod fuerint ant the-
ologi philosophantes ant phylosophi theologizantes, sicut patet ex stilo suarum editionum, et utrique istornm adul-
teri sunt in sapienta Christi, et nerbum Dei adulterantes; tum etiam quia ipsi non andebunt asserere nec possent
probare quod illis doctoribus suis fuerint patefact; omnes intellectus sacrovum eloguiorum ant principales®®.

Observacions

Fil argumentatin. E] fil argumentatiu és clar: els adversaris d’Arnau de Vilanova, utilitzant
com fan I'argument d’autoritat, deliren perqué: a) de la mateixa manera que ells no accepten
alld que els «petits» aporten, també se’ls pot dir que potser sén els seus doctors els qui estan
equivocats; perque aquests doctors foren theologi philosophantes aut DPhylosophi theologizantes, i
uns i altres sén adulteradors de la saviesa de Crist; b) no poden provar que els “seus doctors”
coneixien tots els sentits de les sagrades escriptures o almenys els principals. Sembla que la

19. Les obres arnaldianes relacionades amb la polémica de Parfs, foren editades per Josep Perarnau: PE-
RARNAU, J. (1988-1080). "E] text primiciu del D mysterso cymi m Ecclisrae d' Arnau de Vilanova, En pen-
dix, el sew Tructatus de tempore adventus Antichristi®. Arxin de Textos Catalans Antics |ATCA] 718, p- 7-169; i PE-
RARNAU, J. (2001). “Sobre la primera crisi entorn ¢l De advensn Antichristi d' Arnan de Vilanova: Parfs 1299-
r500". ATCA 20, p. 349-402. Quant a la bibliografia sobre Arnau de Vilanova i en particular sobre els inci-
dents de Paris, vegeu: MENSA, J. (1904). A de Vilinova, espivitnal. Guia bibliografica. Barcelona: Institut
d'Estudis Catalans; MENSs4, J.; GIRALT, S. (2003). “Bibliografia arnaldiana (1994-2003)". ATCA 22, p. 66s-
734; MENsA, J.; REQUESENS, J. (2006). “Arnau de Vilanova: heréncia de cent vint-i-cinc anys d’estudis”.
ATCA 25, p. 529-564. Pel que fa als aspectes cronoldgics de I'estada d'Arnau de Vilanova a Paris, a més dels
estudis ara indicats, vegeu: MCVAUGH, M. (2006). “Arnau de Vilanova and Paris. One Embassy or Two?"
AHDL 73, p. 29-42; PERARNAU, J. (2009). “Sobte I'estada d'Arnau de Vilanova a Paris, 12099-1300: Les dues
dates dels texcos”. ATCA 28, en procés de publicacié. Per 4 la reconstriccio historica i doctrinal, des del punt
de vista dels arguments, entre Arnau de Vilaniova, els professors de Parfs i els dominics, vegeu: Minsa, J.
(L00B). Ley raons d'tin annei apocaliptic. La pofémica escatoligica entre Arnan de Vilanow i os filosofi § tedlogs profes-
Sioiialy (1297-1305). Andlisi dels avguments i de les avgnmentacions. Barcelona: Facultac de Teologia de Caralunyz.

20. Arnaldi de Villanova, Apologia do versutiis atque pernersitatibus psendotheologorim et religiosornm, 1, 307-
518. Dins PERARNAU, ]. (ed.) (2001). "L'Apolgia de versutiis atque persiersitatibug prewdothoologorum et velipivs-
rum ad wagistrum Jacobun Afh, canonicum Dignensem d' Arpau de Vilanova”, ATCA 20, p. 80-81.

ARNAU DE VILANOVA I ELS «THEOLOGI PHILOSOPHANTES» 313

frase introduida per segon «tum quia» no es refereix als adversaris d’Arnau de Vilanova, siné
als doctors que citen. Per tant, els theologi philosophantes aut phylosophi theologizantes sén prin-
cipalment aquests doctors que citen.

Identitat del «doctor noster et famosus»

Qui és el doctor noster famosus et celebris? Franz Ehrle ja suggen’. qL,1e aquest c?octor era Tomé}s
d’Aquino?’, i Josep Perarnau , I'editor de I'obra, sembl§ estar—h.x d acordz.z. .Sl tot el que sapi-
guéssim de la polémica escatologica entre Arnau de Vilanova i els dominics .fos el que per-
met de congixer ’Apologia..., sempre restaria una ombra de dubte sobre la \./erx.table identitat
del tal doctor noster. La anilisi de les obres posteriors, especialment el Gladius iugulans thoma-
sistas, \a Carpinatio poetrie theologi diviantis i ' Antidotum contra venenum ’eﬁfum.m per fmtf.’em Mar-
tinum de Atheca, praedicatorum, apunten inquivocament vers Tomas d Aq.umo. Efecmfarpent,
Arnau de Vilanova en aquestes obres cita diverses vegades Tomas d’Aqumo, el qua'l és iden-
tificat amb lestel caigut del cel de I’Apocalipsi IX, 1 i els seus seguidors, els ‘tbomzztzjtae (mot,
per cert, que trobem documentat per primer cop en les f)bres’ d’Arna.u (#e Vilanova), .arnb les
“|lagostes que semblaven cavalls equipats per a la guerra <.ie I’ Apocalipsi -IX, 7. Efectivament
el Gladius..., obra també adregada a Jaume Blanc, fou escrita amb la finalitat de}t respondre als
atacs del thomatista Joan Vigorés. Aquest frare fou enviat expressament pel cap1Fol general. de
Mila de I'any 1278 a les Illes Britaniques amb la missié de combat.re un moviment antito-
mista i refermar el valor de la filosofia i la teologia de Tomas d’Aquino. Arnau de V1lanov;_1,
en el Gladius..., acusa els thomatistae d’honorar Tomas d’Aquino com un idol célebre. Efectl—.
vament, els thomatistae — ironitza Arnau — han convertit Jesiis de Natzaret en un poeta i
Tomas d’Aquino en un evangelista. . . .

Recordem que el quart llibre de les Senzéncies de Pere Llombard, esdev1r}gut un vent'able 1li-
bre de text de les facultats de teologia medievals, era dedicat a les senténcies escatoldgiques.

Adulreri et adulterantes
Els theologi philosophantes i els philosophi theologizantes sén adulters i adulteradors. Que s.ig—
nifica ésser adulter de la saviesa de Crist o adulterador de la paraula de Déu? Arnau de Vila-
nova no ho fa explicit en el fragment reproduit, perd ben_ segur que podriem rfispondre a
aquesta pregunta amb alld que retreu, en la mateixa Apologia..., als teolel\gs de Paris?3: .
a) s'exetciten en consideracions filosofiques i proven de demostrar filosdficament la veritat
teologica; . .
b) dediquen la major part del seu temps a estudiar textos ﬁ.losoﬁ.cs; )
o) reflexionen sobre considerationes intentionales, purament hipotétiques, sobre les quals no és
possible d’arribar a cap conclusié ferma; o
d) asseguts a la catedra s’erigeixen quasi en phytones, multipliquen els problemes, trenen ar-
guments, formen sil-logismes; . . _
e) comenten i ponderen els textos d’Aristotil 1 els alt.res ﬁlb§ofs; i, com hem vist, encara hi
podriem afegir un datrer tret especific dels domimcs.-to.mm,tes; ) ) o
f) al-leguen I'autoritat dels autors de la seva escola com si ningti no pogués anar més enlta d’a-

quests doctors.

21. BHRIE, F (1920). “Arnaldo de Villanova ed i ‘Thomatis.te’. Contributo alla storia della scuolil 'romi—
stica”. Gregorianum 1, p. 406-497, reprodueix el text ara estudiat per nosaltres com un dels textos “riguar-
danti S. Thomaso d’Aquino-. . .

22. PERARNAU, J. (2001), p. 80, aparat de comentaris corresponent a les linies 308-309: no s’embl.a pas
desencertat de veure en aquestes frases una referéncia velada a l’aleshqres encara no sant, Tomas d \Aq.umo .

23. Extrec les dades segiients de MENS4, J. (2009). “Arnau de Vllanoya, lg filosofia i la senténcia con-
demnatdria de les seves obres (Tarragona, 1316)". Enrabonar. Quaderns de filosofia 42, p. 21-46.




314 JAUME MENSA VALLS

La vefutacié de 'avgument

A continuacié*4, Arnau de Vilanova refuta I'argument d’autoritat. Segons Arnau de Vila-
nova, Jests a I'Evangeli (Mt. XI, 25-20) revela als “petits i idiotes”. Per tant, 'argument fz-
lis doctor noster... pressuposa dues tesis falses: a) que aquell “tal doctor” pot saber totes aque-
lles coses de les quals hom només pot tenir noticia per la gricia divina; b) que si aquell «tal
doctor» no sap quelcom, tampoc ho podria congixer cap d’aquells “petits” preferits per Déu
per revelar-los els seus secrets, afirmacié contraria, doncs, a Mt, X1, 25-26 i 1 Co. XIV, 3925,

2, E/ text de '« Antidotum contra venenum effusum per fratrem Martinum de Atheca, pra-
edicatorum»

Context

L' Antidotum... fou escrita a finals de 1'any 1204 contra una obra de Martin d’Ateca: el Truc-
tatus contra denuntiationes Gerundenses [Arnaldi de Villanova], tractat que Arnau de Vilanova po-
gué llegir gracies a un amic seu que aprofita el son d’una persona que en possefa una cdpia per
prendre-li i deixar-la al metge catald. Per mostrar les “desviacions” de I'obra de Martin d’Ate-
ca, Arnau de Vilanova escriu I'Antidotum... Llevat d’alguns fragments publicats per F. Ehrle,
aquesta obra és encara inédita®S. L Antidotum... replica punt per punt 'obra de Martin d’Ateca.
Es dividit en dotze capitols. El fragment que és objecte de comentari forma part del capitol
quart, dedicat a refutar vuit tesis de Martin d’Ateca sobre la possibilitat de revelacié dels temps
finals. Precisament la darrera d’aquestes vuit tesis vindria a dir que si Déu hagués revelats els
temps finals pel profeta Daniel (com Arnau de Vilanova anunciava) seria impossible que cap
doctor de la historia de 'Església no s'anés hagués adonat®?. Segons mestre Arnau, Martin d’A-
teca tindria raé si la comprensi6 de 'Escriptura sagrada depengués de I'estudi o de les capaci-
tats racionals de I'home. Perd Déu revela quan vol i a qui vol. I sostenir el que Arnau de Vila-
nova sosté no és fer cap injiria a ningd. I tot seguit trobem el text reproduit a continuacié.

El rexr

Proinde non fecit iniuriam apostolis, quando renelanit Agabo et non eis nisi per eum, famem futuram orbi uni-
versi [Act. X1, 28)8. Ne fecit ininrviam ceteris magnis doctoribus ecclesie, quando reuelanit aliquid beato Fran-
cisco et beato Dominico, quod non rewelanerat contemporaneis uel antecedentibus, maxime cum ipse dicat quod secre-
ta Dei rewelantur paruulis, id est humilibus, et absconduniny sapientibus, id est, illis, qui se veputant sapientes et
sunt inflati [Me. X1, 25129, Nam ipse, ut ait [lo. IX, 39]3°, ad hoc nenit, “ut qui non uident uideant, et qui ui-

24. Arnau de Villanova, Apologia..., 319-330 (PERARNAU, J. (ed.) (20071), p. 81) .

25. Mt. X1, 25: “En aquell temps, Jesds digué: - T enalteixo, Pare, Senyor del cel i de la terra, perqué has
revelat als senzills tot aixd que has amagat als savis i entesos”; i 1 Co. XIV, 39: “Aixi, doncs, germans meus,
aspireu al do de profecia, i no impediu el parlar en llengiies”.

26. Segons I'estat actual dels estudis arnaldians, aquesta obra s’ha conservat en un sol manuscrit: el Vac. lat.
3824, de la Biblioteca Apostolica Varicana (Ciutat del Vatica). Aquest manuscrit recull les obres que Arnau de
Vilanova havia escrit d¢ evangelica veritate, en llati, fins l'estiu de 1305 (després encara n’hi fou afegida alguna
més) i que foren presentades a Climent V. Per al fragments edirats, vegew: EHRIE, F. (1920), p. 501.

27. Arnau de Vilanova creu que la indicacié de Daniel XII, 11 (Et « tempore cum ablatum fuerit inge sacri-
ficium, et posita fuerit abominatio in desolationem, dies mille ducenti nonaginta), interpretada segons el principi diem
pro anno, d’Ezequiel IV, 6b, permet de congixer préviament els temps de I'Anticrist. Efectivament, si el tem-
Dpus cum ablatum fuerit iuge sacrificium és el temps en qué el poble jueu va perdre definitivament la terra pro-
messa; i els “anys” sén anys lunars o solars, I'abominatio in desolationem (és a dir, I’ Anticrist) arribard infra de-
cimum quartum centenarium annorum a Christi nativitate. Vegeu, per exemple, Arnau de Vilanova, De tempore ad-
ventus Anticristi, 1505-1522 -la frase reproduida, 1521-1522-, (PERARNAU, J. (ed.) (1988-1989), p. 169).

28. Ac. XI, 27-28: “Per aquells dies, alguns profetes van baixar de Jerusalem a Antioquia. Un d’ells, que
es deia Agab, mogur per 'Esperit, comenga a anunciar que hi hauria una gran fam per tota la terra. La fam
vingué, efectivament, em temps de I'emperador Claudi”.

29. Per al text de Mt. XI, 25, vegeu nota 24.

30. Jo. IX, 39: “Llavors Jests afegi: —jo he vingut en aquest mén per fer un judici: perqué els qui no hi
veuen, hi vegin, i els qui hi veuen, es tornin cecs”.

ARNAU DE VILANOVA I ELS «THEOLOGI PHILOSOPHANTES» 315

dent, id est nidere se putant, ceci fiant”, quales sunt psendotheologi et psendoreligiosi, “quoniam excec.auit- eos in ma-
Jicia eorum et nescierunt sacramenta Dei” [Sap. 11, 22]3*. Et tales dociores [uerunt omnes theologi philosophantes
ant philosophi theologizantes, de quovim secta et numero cerium es bunc fuisse, prout pandunt omnia dicta sua®*.

Observacions

Fil argumentatiu. Els exemples de les revelacions d’Agab i dels sants Franc.esc.i Domenec mos-
cren que revelar als «petits», i no als Apostols i als doctors d.e I'Església, no significa cometre una
injiria contra aquests darrers, especialment perqué el mateix Jf‘.‘SL’lS afirma que els secrets de Deg
s6n revelats als petits i simples i amagats als savis. Jests va venir a aquest mén per tal que els qui
no hi veuen, hi vegin, i els qui creuen veure-hi, no hi vegin, esdevinguin cecs, com els’ pseudq—
redlegs i els pseudoreligiosos. Aquests doctors foren theologi philosophantes aut phz[axop/az theologi-
qantes, i Martin d’Ateca forma part d’aquest grup, tal com mostren les seves afirmacions.

Les citacions de rexts biblics

El fragment és un veritable enfilall de referéncies o reproduccions de texts biblics: Act. XI,
28; Mt. X1, 25; Io. IX, 39 i Sap. II, 22 . Segons els Fets dels Apostols, Agab era un dels profe-
tes que baixa de Jerusalem cap a Antioquia. Inspirat per I'Esperit profetitza una época de fam
arreu de la terra. La profecia, efectivament, s’acompli.

Els «pseudotheologi et pseudoreligiosi»

Sén identificats per Arnau de Vilanova amb aquelles persones que es creven que sc’m. s??,—
vies, perd en realitat no ho sén; Jesds va venir, precisament, per tal que aquests “no hi VESin
Déu els amaga els seus secrets. Arnau de Vilanova ha anat identificant aquests pseudotedlegs
i pseudoreligiosos amb els seus adversaris, els dominics: En canv.i, Déu revela els seus secrets
a persones simples, persones com el mateix Arnau de Vilanova: li ag.rada de Presentar—se com
una persona “Infima” entre els catdlics, perqué estd casat, de vil ofici, perqué com a metge é
“contemplador de fems”, i d’origen “innoble i obscur™. Els theologi philosophantes o els theologi
theologizantes sén pseudotedlegs o pseudoreligiosos.

Els «dicta »de Martin d' Ateca

Es dificil de saber exactament quines eren les afirmacions de Martin d’Ateca, perqué l'obra
que escrivi contra el De mysterio cymbalorum d’ Arnau de Vilanova només la podemn Fonéixer .grz‘i-
cies a la informaci6 indirecta, fragmentaria i inconnexa que n’ofereix Arnau de Vilanova, ja en
la Carpinatio poetriae theologi deviantis, perd sobretot en I'Antidotum.... Sembla que tot el seu es-
crit convergia vers la negacié de la possibilitat i la conveniéncia de saber antic1padament,. per
ra6 o per revelacié biblica, els temps finals. Martin d’Ateca i Arnau de Vilanovz.i es coneixen
prou bé; segons testimoni d’Arnau de Vilanova, Martin d’Ateca havia estat “guia” espiritual
seu. Els «dicta», mot acompanyat d’«omnia», semblen tenir un valor genéric.

III. CONCLUSIONS

1. En els dos texts que hem examitat, el mot philosophantes és un adjectiu que acompanya el
subtantiu theologi. Es dedueix de 1'analisi dels textos que, segons Arnau de Vilanova, no h1’hau—
tia philosophi, theologi i philosophantes, ans simplement tedlegs i filosofs, els quals poden ésser,
aixd si, philosophantes (els primers) o theologizantes (els altres). Aix{, doncs, com en els textos que
E. Gilson estudia, el mot “philosophantes est moins le signe d’'une classe nouvelle quune épi-

31. Sav. II, 22: “Aix{ pensen ells, perd van errats; la propia malicia els encega. No coneixen els designis
secrets de Déu”. ) )

32. Arnau de Villanova, Antidotum contra venenun: effussum per fratrem Martinum de Atbeca, praedicatorem,
Ciutat del Vatica, Biblioteca Apostolica Vaticana, Vat. Lat. 3824, f. 240d.




31 6 JAUME MENSA VALLS

thete qualifiant certains theologi”33. En el fragment de ’Apologia..., Arnau de Vilanova afirma
que els theologi philosophantes 1 els philosophi theologizantes sén addlters de la saviesa de Crist i
adulteradors de la paraula de Déu. Hi ha, per tant, una certa equivaléncia, almenys pel que fa
a la seva (des)qualificacié moral, entre els rheologi philosophantes i els philosophi theologizantes.

2. Aquestes expressions serveixen a Arnau de Vilanova per a descriure i desqualificar, en
primer lloc, els doctors que els seus adversaris citen com autoritat (Tomis d’Aquino, espe-
cialment), i, en segon lloc, els mateixos adversaris, com Martin d’Ateca, seguidors de Tomas
d’Aquino i frares del seu mateix orde religiés*4. Aquests darrers sén «theologi philosophan-
tes» o «philosophi theologizantes», no per ésser professors de la facultat d’arts que tracten de
qiiestions teologiques o professors de la facultat de teologia que se serveixen de fonts de fild-
sofs antics, pagans o infidels, sind pels seus «dicta».

3. Theologi philosophantes o philosophi teologizantes sén expressions desqualificadores gene-
riques, perd molt punyents. Tant els adversaris d’Arnau de Vilanova com els autors que citen
comparteixen un concepte de teologia menys profétic que el d’Arnau de Vilanova, més acade-
mic, com si la gracia de Déu depengués de U'estudi personal. Segurament, els fragments
segiients del Raonament d'Avinyd ens ajudaran a omplir de contingut les expressions theologi
philosophantes o philosophi theologizantes?S:

Los religiosos ha enganats e destruits per special curositat de studiar en les sciéncies dels phildsoffs,
donan-los a entendre que no poden profitar en la santa theologia si no sén bons phildsoffs; e enbatmen-
los tan fort, que no poden veure lo frau ni la mentida. Lo frau és com christi, en tant com christia (co diu
lo apdstol [Hebr. IILG6]) no deu apendre ni saber siné sciéncia de pietat, per la qual tan solament pusquen
fer vida eternal; la qual sciéncia, segons que ell spon, és tan solament lo saber e la sciéncia de nostre sen-
yor Déu Jesuchrist. Per qué diu als corintians [1 Co. II,2] que ell no volch entre-l poble altre saber siné
de nostre Senyor crucifficat. E aquests religiosos no-s tenen per pagats [sind] de la sciéncia dels pagans.

Poc després, explicita els perills de la filosofia3®: “E és cosa certa que, per saber de philosophia,
no és ’home major amic de Déu, mas major disputador, e major patloter, e pus contestador, e pus
[...] altiu, e major ypocrit”. I, si un novici “és subtil e de gran loch, no tan solament lo faran stu-
diar en philosophia -III- 0 -IV- anys, mas -X- 0 -X1I."37. I, després, afegeix38: “quan lo faran lector de
theologia, no studiara siné a ordir e texir, segons que diu Isahies [Is. XIX, 9], subtilitats phi-
losofiques, e en licons e en disputacions e sermons, per tal que sia loat e tengut per gran clergue”.

33. GILsoN, E. (1952), p. 139.

34. Per a una primera presentacié de les critiques d’Arnau de Vilanova a Tomas d’Aquino, vegeu: MEN-
SA, J. (2009). A les pagines 43-46 el lector interessat trobara bibliografia sobre la giiestid.

35. Cf. Arnau de Vilanova, Llig§ de Narbona. Dins BATLLORI M. (ed.) (1947). Arnau de Vilanova, Obres ca-
talanes, 1. Barcelona: Editorial Barcino, col. Els Nostres Clissics, 53-54, p. 162/12-163/2.

36. Cf. Arnau de Vilanova, L/ig6 de Narbona, 163/7-11.

37. Cf. Arnau de Vilanova, Lligd de Narbona, 163/18-20.

38. Cf. Arnau de Vilanova, Lligd de Narbona, 163/24-164/2.

ABSTRACT

E. Gilson, in an article dated 1952, exhorted to study the concept philosophantes. Since then several
scholars have contributed to the understanding of this concept, but up to now it is still unclear. The aim
of these pages is to analyze two Atnau de Vilanova's references (Apologia de versutiis atque pernersitatibus
Dpsendotheologornm et veligiosorum... Antidotum contra venenum effusum per fratrem Martinum de Atheca, praedica-
torum) to teologi philosophantes. This expression in both cases not only is a pejorative sense, but derogatory.

KEYworDs: Arnold of Villanova — Apologia de versutiis... — Antidotum contra venenum.... — philoso-
Phantes — pseudo-theologians

Jaume Mensa Valls
Universitat Autonoma de Barcelona
Jaume Mensa@uab.cat

Llufs Brines Gascia

FRANCESC EIXIMENIS (OFM, ¥ 1409),
SU VIDA, SU OBRA EN CATALAN

1. VIDA DE FRANCESC EIXIMENIS

Francesc Eiximenis, tal como confiesa él mismo en el prélogo a todo Lo Crestiz [El Cristiano],
naci6 en Gerona alrededor de 1330". Hijo de una familia de comerciantes bien instalada y bien
relacionada con la casa real, ingresé siendo un nifio en la orden franciscana, como era corriente
en muchos hijos de familias bienestantes de aquella época en la Corona de Aragén®. Tuvo una s6-
lida y extensa formacién académica y universitaria. En 1374 se gradud en Toulouse como maes-
tro en Teologfa, el grado maximo del sistema universitario de aquella época, con ayuda de los mo-
narcas de la Corona de Aragén y de la esposa del principe hetedero — el futuro Juan I —, Marta
de Armagnac, dama francesa muy influyente3.

Antes de graduarse hizo un amplio periplo por algunos centros de estudio, tanto de la Corona
de Aragén como de toda Europa — en sus obras hay diversos indicios que estuvo en Paris, Cam-
bridge y Oxford —#. Parece que de todos estos centros, el que mds le influencié fue el de Oxford,
donde la orden franciscana tenfa un brillante estudio. Se puede inferir que los maestros francis-
canos de Oxford fueron los que més le influyeron, sobre todo las dos médximas figuras del pensa-
miento franciscano del siglo XIV: Guillermo de Ockham y el beato Juan Duns Escoto. Sabemos,
por un interesantisimo inventario conservado en el Archivo Vaticano, que de las obras que po-
sefa cuando muri6, tenfa més de estos dos autores que de ningtn otro’. Ademds de los mencio-

1. Confiesa él mismo su lugar de nacimiento en el capitulo segundo del prélogo a todo Lo Crestia [El Cris-
tiano] (Lo Crestid. Barcelona. Edicions 62. 1983, p. 36. Antologia de Albert HAUF). Respecto a su fecha de
nacimiento vide PERARNAU, J. (1982). “Documents i precisions entorn de Francesc Eiximenis (c. 1330-
1409)". ATCA, I, p. 191-215 (206-7).

2. Vide WEBSTER, J. (1987). “Una familia de mercaderes: Los Examenis”. AIA, XLVII, p. 78). Respecto
a la entrada de Eiximenis siendo nifio en la orden franciscana, él mismo nos lo dice en el cap. 167 del Pasto-
rale [Pastoral] (MARTINEZ CHECA, M. (1994). Francesc Eiximenis, Pastorale, edicid I traduccid. Bellaterra. UAB,
p. 208).

3. Tenemos diversos documentos que lo demuestran, como por ejemplo una carta de Pedro e/ Ceremonioso,
fechada en Barcelona el 25 de abril de 1373, en que le pide al duque de Anjou que recomiende a Eiximenis
al canciller para que pueda graduarse el mismo afio. En otro documento, fechado rambién en Barcelona el 5
de agosto de 1373, la reina Leonor le concede veinticinco florines de oro para ayudarlo en los gastos que ha te-
nido en Toulousse para obtener el grado de maestro en Teologfa. El mismo Pedro e/ Ceremonioso se dirigi6 el 1
de septiembre de 1373 al conde de Armagnac, pidiéndole que recomiende a Eiximenis al canciller de Ja Uni-
versidad de Toulouse para que pueda obtener pronto el mencionado grado. (RUBIO 1 LLUCH, A. (1908). Dacx-
ments per 'bistiria de la cultnra catalana mig-eval. V. 1. Barcelona: IEC, p. 244-245 y p. 248-250).

4. Vide, por ejemplo, el capitulo 6o del Primer del Crestia [Primero del Cristiano] (Valéncia. Lambert Pal-
mart. 1483, f. 44v).

5. MONERIN, J. (1967). “La bibliothéque de Francesc Eiximenis (1409)". Studia Bibliographica. Girona:
COl-legi Universitari de Girona - Diputacié de Girona, (1991) p. 282-6.




