LUARC | LA CLAVA: HERACLES EN LA ICONOGRAFIA MONETAL
D'OLBIA PONTICA | DE GADIR

Marta Oller Guzmén

Universitat Autdbnoma de Barcelona

Resum/Abstract

En aquest article s’estudia la iconografia d’Heracles a les emissions monetaries d’Olbia Portica i
de Gadir, i particularment s’analitzen les circumstancies historiques i culturals que van dur a l'e-
lecci6 d’atributs diferents per a I'heroi en un lloc i Paltre: I'arc en el context escita de la Mar

Negra i la clava en el context pnic d’Hispania.

Paraules clau
Heracles, Olbia Pontica, Gadir, Eminako, arc, clava.

In this article we study Herakles’ iconography in coins from Pontic Olbia and Gadir, paying special
attention to the historical and cultural circumstances that led to choose different attributes for the
hero in each place: the bow in the Scythian context of the Black Sea and the club in the Punic con-

text of Hispania.

Keywords
Heracles, Pontic Olbia, Gadir, Eminako, bow, club.

INTRODUCCIO

De tots els mites que ens han arribat, el d’Heracles és un dels més rics i complexos. El nombre de ges-
tes i aventures que el conformen és molt gran, ja que no deixa de créixer al llarg de tota I'Antiguitat,
tot convertint la figura d’Heracles en I'heroi grec per excellencia. Pero Heracles no era només un heroi
mitic, sind que també fou des d’epoca primerenca un heroi cultual, venerat en nombroses localitats
gregues i en alguns casos fins i tot amb una doble caracteritzacio, com a déu i com a heroi. Per tot
aixo no resulta gens estrany que les representacions d’Heracles que se’ns han conservat constitueixin
el corpus iconografic més extens de tota la mitologia classica. En aquest corpus la iconografia mone-
tal ocupa també un lloc destacat amb exemplars de cronologies i procedencies molt diverses. Lob-
jectiu d’aquest article és estudiar comparativament I'Gs de la imatge d’Heracles en dues series mone-
tals de les ciutats d’Olbia Pontica i de Gadir, situades als extrems oposats del mon antic, i que podem
considerar els limits orientals i occidentals de la influencia grega. La particularitat d’aquestes emis-
sions es troba en el fet que en tots dos casos la figura de I'heroi és reivindicada com a emblema per
poblacions no gregues —escites i fenicis, respectivament—, de manera que sén exemples illustratius de
la difusi6 i 'adaptacié d’un mite grec en cultures diferents de I'hel-lenica. Pero, com i per que es pro-
dueix aquest procés? Que fa que unes poblacions no gregues, tan separades en I'espai, optin per
encunyar monedes amb la imatge del mateix heroi grec? Aquest estudi cerca donar una explicaci6 rao-
nada a aquestes qiiestions i posar de relleu els parallelismes i les diferencies entre ambdoés casos. Per

seguir un criteri cronologic, comencarem amb el cas d’Olbia Pontica i continuarem amb el de Gadir.



@ L'Arc i la Clava: Heracles en la iconografia monetal d’Olbia Pontica i de Gadir

OLBIA PONTICA

La ciutat d’Olbia Pontica és una colonia grega que va ser fundada a la primera meitat del segle
vI aC per grecs procedents de Milet en un extens altipla situat a la riba esquerra de I'estuari del riu
Hipanis (gr."Ynavig, actual Bug), prop de la seva desembocadura al Pont Euxi. Seguint un model
ben conegut en altres zones colonials, en un primer moment els grecs s’establiren a la peninsula de
Berezan, on es troben els vestigis de 'assentament grec més antic del litoral septentrional de la Mar
Negra, conegut en les fonts gregues amb el nom de Boristenes (gr. Bopvafévng). Aquest assenta-

ment va servir de punt de partida per a la posterior penetracié grega en el territori continental.

Al llarg del segle vi aC, la ciutat d’Olbia visqué un periode d’expansi6 i va arribar a disposar d’'una
chora d’entre 35.000 i 37.000 hectarees dedicades fonamentalment a I'agricultura, la seva principal
activitat economica (Vinogradov & Kryzickij 1995, p. 72-73), pero en el primer ter¢ del segle
segiient aquest territori va experimentar un retrocés significatiu que els estudiosos (Vinogradov
1980, p. 71-73) atribueixen a I'expansi6 dels escites (gr. ZxvBar/ 1l. Scyzhae), tribus nomades irano-
fones que habitaven a les estepes de I'actual Ucraina. Els escites no van emprar mai una escriptura
propia ni van deixar testimonis escrits sobre la seva historia, els costums o I'estructura social, de
manera que tot el que en sabem depen del que trobem en fonts gregues i llatines o bé en el testi-
moni material de 'arqueologia. Fonamental és I'aportacié d’Herodot, I'historiador d’Halicarnas, que
dedica la meitat del llibre quart de la seva Hiszoria a descriure la campanya del rei persa Darius I
(r. 522-486 aC) contra I'Escitia (¢. 513 aC) i va fer un retrat personal de la regio6 i les seves gents
a partir del que n’havia vist i apres durant la seva estada a la ciutat d’Olbia, probablement a mitjan
segle v aC (Vinogradov 1981, p. 29). Herodot visita la ciutat en el moment algid de les relacions
grecoescites (Lebedynsky 2010, p. 88-89), moment en que cal situar la primera moneda que volem

tractar: les estateres d’Eminako (fig. 1.1-2).

LES ESTATERES D'EMINAKO

La ciutat d’Olbia Pontica té una llarga tradicié monetal (Kary$kovsky 1988; un resum en frances per
a les primeres encunyacions a Dubois 1996, p. 8-11), que comenca al segle vi aC amb Ids de pun-
tes de fletxa i petits dofins de bronze —alguns més tardans, fins i tot amb llegenda— com a moneda
(fig. 1.3-4). Les primeres encunyacions monetals propiament dites, els anomenats «asos» de bronze,
no apareixen fins al segon quart del segle v i presenten, en un primer moment, el cap d’Atenea cap
a esquerra a l'anvers i, al revers, una roda de quatre radis amb la llegenda monetal del magistrat
eponim sobre la llanda o bé, abreujat, entre els radis de la roda (fig. 1.5); una mica més tard, entre el
470 i el 450 aC, el cap d’Atenea és substituit pel de la Gorgona. Es també en aquest moment, entre
el 4601 el 430 aC (Karyskovsky 1988, p. 50), que s’haurien encunyat les primeres monedes de plata,
una serie d’estateres que porten, a lanvers, la llegenda d’EMINAKO i incorporen per primera vegada una
iconografia heroica: Heracles agenollat amb els bracos estesos i subjectant un arc amb les mans; al
revers, tornem a trobar una roda de quatre radis, dins d’'un quadrat incus, envoltada d’una grafila i
flanquejada per quatre dofins. D’aquesta moneda se’n coneixen 25 exemplars -16 dels quals trobats
en un tresor (Bellin de Ballu 1972, p. 65)- i se’n conserven vuit encunys de I'anvers (Dubois 1996,
p- 10), fet que ha dut a pensar en una emissié important, pero, ates que es tracta d’un testimoni aillat,
son moltes les preguntes que ha suscitat i segueix plantejant. El nostre interes se centrara en la ico-

nografia de Panvers i en la identificacié del personatge de la llegenda.



L'Arc i la Clava: Heéracles en la iconografia monetal d’Olbia Pontica i de Gadir O

HERACLES, ARQUER ESCITA

Si ens fixem de nou en I'anvers de l'estatera olbiopolita és clarament visible una figura masculina
nua, de cos sencer, agenollada d’una forma molt particular: té el genoll dret a terra i la cama dreta
totalment doblegada, de manera que el turmell queda enganxat a la natja. La cama esquerra, en
canvi, esta doblegada formant un angle quasi recte amb el terra, que apareix dibuixat amb una linia
senzilla sobre la grafila que envolta I'escena. Els bracos estan estesos cap endavant i tot el cos esta
en tensid, en una postura gens natural que és deguda a I'accié que 'home esta realitzant: tesar un
arc. El personatge porta al cap una pell de lle6 (Aeovt)), que en alguns exemplars li cobreix també
tota I'esquena i acaba en un mena de cua a I'alcada del maluc (fig. 1.1). Aquesta pell, juntament

amb l'arc, han dut els estudiosos a considerar que es tracta d’'una representacié d’Heracles.

Larc és, en efecte, I'arma que, juntament amb les fletxes, identifica Heracles des dels primers testi-
monis literaris d’Homer i Hesiode, pero en les representacions iconografiques no apareixera fins al
segle viI aC; la clava i la pell de lle6 sincorporen a la panoplia de I'heroi una mica més tard (Cohen
1994, p. 696). Ja en iconografies monetals arcaiques es documenta la figura de I’heroi, avancant o
bé quiet, de genolls, amb la clava subjecta en una ma i I'arc en l'altra (Z/MC, s.u. <Herakles», n. 24,
37, 38, 44). Molt poc documentat, en canvi, és el tipus que representa Heracles agenollat disparant
larc, del qual trobem exemples en monedes d’or i plata encunyades a I'illa de Tassos entre el 411
i el 350 aC (LIMC, s.u. «Herakles», n. 1069; fig. 2.1), si bé la iconografia d’aquestes monedes sem-
bla anterior a I'emissié6 monetal, ja que reprodueix practicament de forma exacta un relleu en mar-
bre de principis del segle v aC (LIMC, s.u. <Herakles», n. 45; fig. 2.2) procedent d’una de les por-
tes de la mateixa ciutat, que, segons que documenten les fonts (Hdt. 2. 44.4), tenia un important
santuari en honor de I’heroi-déu. En tots aquest casos, Heracles duu o dispara un arc, pero, segons
les dades de que disposo, no hi ha cap parallel per al tipus d’Heracles tesant un arc: és un cas tnic
en la iconografia monetal la significacié del qual, com veurem, cal buscar-la en el context escita en

que s’encunya la moneda.

Larc era I'arma escita per excellencia i la reputaci6 dels escites com a arquers era coneguda arreu
del mén grec; només cal pensar en els anomenats «arquers escites», que constitulen una mena de
cos policial a ’Atenes classica (fig. 2.3), o en testimonis iconografics com el de I'estela de Leoxos,
en que trobem, en una banda, la representacié d’un guerrer grec amb el casc i la llanca, 1, a l'altra,

un guerrer escita amb I'arc dins de la caracteristica funda escita (ywpvtdc).

Larc escita, a diferencia de I'arc grec, es caracteritzava pel fet de tenir una doble curvatura que els
autors classics solen descriure com una sigma grega ¥ (Athen. 454d), i que era deguda a la seva
estructura particular: en distensio, tenia forma de lluna en quart creixent, en el sentit contrari a la
posicio de combat, de manera que per tesar-lo calia doblegar els extrems de I'arc cap enrere i ven-
cer la resistencia de la fusta, que sempre estava reforcada amb altres materials. Per poder tesar un
arc d’aquesta mena es requeria molta forca i una tecnica especial que consistia a posar I’arma entre
les dues cames per fer tisora i ajudar a doblegar la tija de I'arc (Lebedinsky 2010, p. 190-191; Cer-
nenko ez al 1991, p. 11-12). Aixd és exactament el que hi ha representat a Iestatera d’Olbia: Hera-
cles subjecta I'arma entre les dues cames fent forca amb els bracos per tesar la corda. Una imatge
identica es troba en un relleu (fig. 1.6) sobre un vas d’or trobat al tamul escita conegut amb el nom
de Kul-Oba i datat en el segle 1v aC (Jacobson 1995, p. 203-205). En ell, juntament amb altres
escenes, es veu un home agenollat, vestit amb la roba tipicament escita, amb un arc entre les cames

fent tisora exactament de la mateixa manera que ho fa I'heroi en la representacié monetal. Hera-



@ L'Arc i la Clava: Heracles en la iconografia monetal d’Olbia Pontica i de Gadir

cles, doncs, esta representat com un arquer, pero no pas com un arquer grec, siné6 com un arquer
escita. Curiosament el resultat d’'un estudi iconografic recent sobre les armes d’Heracles en les
representacions vasculars arcaiques conclou que a partir del segle vi aC I'heroi se sol representar
amb un arc de doble curvatura com I’escita; és a dir, se sol representar com un arquer escita (Cohen
1994, p. 700). Aquesta constatacié ens mena necessariament a preguntar-nos quina relacié unia

I'heroi amb aquestes regions nord-pontiques.

HERACLES | EL RELAT ETNOGONIC DELS ESCITES

Heracles és en el mite un heroi viatger i civilitzador que recorre el mén matant monstres i besties
terribles per fer-lo habitable per als humans. UEscitia, aquest territori situat literalment en els limits
del mén conegut pels grecs (té& éoxata), és un escenari ideal per a localitzar-hi alguna de les aventu-
res d’aquest heroi. I aixo és exactament el que trobem en un conegut passatge del llibre quart d'Hero-
dot (4.8-10) en que no només es reivindica el pas de I'heroi per aquestes contrades septentrionals,
sin6 que s'identifica Heracles com I'avantpassat llunya del poble escita. El passatge, que ja ha estat

adduit abans per explicar la iconografia de les estateres d’ £minako (Karyskovsky 1988, p. 49), diu aixi:

«[8] Mentre els escites diuen aixo sobre ells mateixos i sobre el territori que esta damunt del
seu, els grecs que habiten el Pont expliquen el segiient: quan Heracles guiava els bous de Gerion,
va arribar a aquesta terra que ara habiten els escites, que era deserta. Gerion vivia fora del Pont,
i habitava I'illa que els grecs anomenen Eritea, la que es troba davant de Gadira, més enlla de
les columnes d’Heracles, a 'Ocea. Diuen, de paraula, que I'Ocea flueix al voltant de tota la terra
comencant des del lloc on surt el sol, pero, de fet, no ho demostren. Quan des d’aqui Heracles
arriba a la terra que avui és anomenada Escitia, com que el varen atrapar I'hivern i el fred, es va
embolcallar amb la pell de lleé i es va adormir profundament, pero les seves eugues, que pas-

turaven sota del carro, van desapareixer en aquell espai de temps per voluntat divina.

[9] Quan Heracles es va despertar, va tractar de trobar-les, i després d’haver recorregut tot el terri-
tori va arribar finalment a la terra anomenada Hilea. Alla va trobar en una cova un ésser de doble
natura, meitat donzella meitat serp, del qual la part superior del cos, a partir de les cames, era de
dona, mentre que la part inferior era de serp. En veure-la es va quedar sorpres i li va preguntar si
havia vist vagarejant les seves eugues. Ella va dir que les tenia ella mateixa i que no les hi torna-
ria abans d’unir-se amb ell. I Heracles s’hi va unir per aquest preu. Pero ella retardava el retorn de
les eugues, perque volia estar amb Heracles el maxim de temps possible, mentre que I'hoste volia
marxar. Finalment ella les hi va tornar i li digué: “Aquestes eugues que van arribar aqui, jo te les
he salvades i tu me n’has donat recompensa, perque jo tinc tres fills teus. Quan aquests fills esde-
vinguin homes, ordena tu que cal que facin: els estableixo aqui (car jo tinc el poder sobre aques-
ta terra) o bé te’ls envio a tu?” Diuen que ella va preguntar aixo i que ell va respondre a les seves
paraules: “Quan vegis que els fills s’han fet homes, no t'equivocaras si fas el segiient: el que d’en-
tre ells tu vegis que tesa aquest arc aixi i se cenyeix amb el cintur6 d’aquesta manera, a aquest fes-
lo habitant d’aquesta terra. El que quedi enrere en aquests treballs que tordeno, envia’'l lluny d’a-

questa terra. Fent aix0 tu mateixa t'alegraras i compliras les meves ordres”

[10] ElL aleshores, després d’haver tesat un dels dos arcs (car fins aleshores Heracles en duia
dos) i d’haver-li mostrat el cinturo, li va donar I'arc i el cintur6, que tenia una patera d’or a I'ex-
trem del cenyidor; després de donar-los-hi va marxar. Ella, quan els fills van esdevenir adults, els

va posar els noms d’Agatirs, al primer d’ells; Gelonos, al segiient, i Escites, al més jove. I, recor-



L'Arc i la Clava: Heéracles en la iconografia monetal d’Olbia Pontica i de Gadir e

dant Pencarrec, va fer el que li havia estat ordenat. Dos dels fills, Agatirs i Gelonos, no varen ser
capacos de realitzar la prova proposada i varen marxar del territori expulsats per la seva mare,
pero el més jove d’ells, Escites, com que va finalitzar la prova, s’hi va quedar. [3] I d’Escites, fill
d’Heracles, han nascut els que han esdevingut successivament reis dels escites, i, en record de la
patera, encara fins als nostres dies els escites en duen de penjades dels cinturons; és I'inica cosa

que la mare va planejar per a Escites. I aixo ¢és el que conten els grecs que habiten en el Pont.»

Aquest relat s’inscriu en una llarga digressié6 d’Herodot dedicada a explicar les diferents versions que
I'historiador coneix sobre I'origen dels escites, que son tres: la primera (Hdt. 4.5-7), que Herodot atri-
bueix als escites, fa remuntar els seus origens a un fill nascut de Zeus i d’una filla anonima del riu
Boristenes; la segona, la que hem reproduit, és la dels grecs de la regio nord-pontica, i, finalment, la
tercera (Hdt. 4.11-12), acceptada tant per grecs com per escites, explica I'arribada dels escites a I'es-
tepa com el resultat d'un moviment de poblacions nomades a I’Asia central que provocara, per una
reaccié en cadena, un canvi en la configuracié etnica de les regions nord-pontiques. Herodot deixa
clar que aquesta ultima versio és la que li mereix una major credibilitat i, de fet, els estudis recents
demostren que en ella es recull el record d’una gran invasio protohistorica protagonitzada per esci-
tes i cimmeris (Alemany 1998, p. 56-59). Quant a les altres dues versions, que contenen relats etnogo-
nics de caracter miticollegendari, actualment es consideren ambdues d’origen iranic (Ivantchik 1999
12001), també la que té Heracles com a protagonista, la qual cosa contradiu, en certa manera, I'opi-
ni6 d’Herodot, que en subratllava I'origen grec. Si totes dues versions eren, doncs, de bon principi,
relats escites, la pregunta és per que una versio va ser adoptada i difosa per part dels grecs nord-pon-
tics en detriment de l'altra. Vet aqui una qiiestio de dificil resposta que ara no tractaré d’escatir. En

qualsevol cas, els punts que em semblen més interessants de la versi6 hercilia sén aquests:

1) El relat comenca establint una relaci6 directa entre I'Escitia i Eritea, Iilla mitica de Gerion que
a partir d’Estesicor (Blazquez Martinez 1984, p. 21-23) hom situa davant les costes de Gadir, més
enlla de les columnes d’Heracles. Es tracta d’'un exemple clar de la concepcié del mén en Herodot,
segons el qual la terra esta envoltada per un ocea exterior navegable, de manera que els extrems
orientals i occidentals es connecten per mar. Heracles és un dels herois grecs que recorre aquest
espai mitic en les seves aventures i el seu nom s’associa amb diferents punts, reals o imaginaris, d’a-
quest recorregut; aixi, per exemple, les «columnes d’Heracles» (tag Hpaxhéovg otidag, cf. Strab.
3.5.5) a I'estret de Gibraltar o la «petjada d’Heracles» (ixvogHpakAéoc, cf. Hdt. 4.82) a I'Escitia.

La connexio mitica entre I'Escitia i Gadir per mitja d’Heracles és molt interessant i, en certa
manersa, justifica 'estudi comparatiu que proposem, perque demostra que ja en I'Antiguitat amb-
dos territoris eren equiparables en la mesura que representaven els limits de I'ozkoumeéne i juga-

ven un paper molt similar en les creences escatologiques o d’ultratomba gregues.

2) Els elements identificadors d’Heracles en aquest relat son la pell de lleé i 'arc, ambdoés cla-

rament visibles en Iestatera olbiopolita.

3) La prova de I'arc és el nucli del relat i es presenta com el pas previ a la consecuci6 del dret a
romandre en el territori escita, i a rebre’n el poder (kpdtog) de part de la monstruosa dona equid-
na, que el senyorejava. Escites, el fill vencedor de la prova, sera no només I'heroi eponim dels

escites, sino també I'iniciador d’un llinatge reial que durara en el temps fins a I'epoca d’Herodot.

Tots aquests elements conflueixen en la iconografia de les estateres i la fan del tot entenedora: es
tracta de la representacié d’un episodi llegendari sobre 'origen dels escites i de la seva reialesa. Le-
leccio d’aquesta iconografia, que pel seu marcat «to escita» contrasta fortament amb les iconogra-
fies precedents de la ciutat d’Olbia, ha d’estar sens dubte lligada a les condicions en qué aquesta

serie monetal es va emetre, sobre les quals només tenim una pista: el nom d’Eminako.



Q L'Arc i la Clava: Heracles en la iconografia monetal d’Olbia Pontica i de Gadir

EmMINAKO

La llegenda de la moneda EmiNAKO ha estat interpretada com un genitiu singular d’un nom propi el
nominatiu del qual podria ser Epuvakog o, més probablement, Epuvakng. Amb tota versemblanca es
tracta d’un antroponim d’origen iranic que identifica la persona en nom de la qual aquesta serie
monetal es va emetre. Pero, qui és aquest Lminako? La resposta no és facil, ates que es tracta d’un
testimoni aillat. Alguns estudiosos consideren que es tracta d’un magistrat olbiopolita, mentre que
daltres (Karyskovsky 1988, p. 49) suggereixen, amb més encert, des del meu punt de vista, que podria
ser un cabdill o bé un rei d’una tribu escita, i que la seva preséncia en I'amonedacié d’Olbia indi-
caria que en aquell moment la ciutat es trobava sota alguna mena de control politic per part dels

escites; tal vegada, com proposa Vinogradov (1980, p. 73), un «Protectorat escita».

Un estudi recent (Kullanda & Rayevski 2004, p. 94) indaga en I'etimologia iranica del nom i pro-
posa veure en la forma Eminakes un participi del verb *min- «disminuir» (cf. Oss. mynag/mineg
[<*minaka] feble; tenue») amb el sufix -£a i una a- privativa. La forma escita original seria *Ami-
naka i significaria «ncansable; ineclipsat», un nom molt adequat per a un rei dels escites, que solien
dur noms parlants. Aquesta hipotesi, basada en arguments lingiiistics, s’acordaria molt bé amb la
iconografia monetal que representa l'acte de legitimaci6 del primer rei escita. El cert és, pero, que
no disposem de més dades per confirmar ni la identitat d’Eminako ni per situar el seu hipotetic
regne, per més que alguns estudiosos (Vinogradov 1980, p. 77-78) hagin volgut veure-hi el suc-
cessor del desafortunat Esciles, el rei escita que va trobar la mort a causa del seu filohellenisme
(Hdt. 4.78-80).

La imatge d’Heracles tesant 'arc escita en les monedes olbiopolites hauria tingut, doncs, un signi-
ficat politic —posar en relleu la legitimitat del poder d’Eminako-, perd també religios, car Heracles,

segons diu Herodot (4.59), rebia culte entre els escites.

HERACLES, DEU ESCITA

Heracles era una de les divinitats escites de la guerra juntament amb Ares, i formava part d’'un pan-
teo al capdamunt del qual hi havia una divinitat femenina, la deessa del foc i de la llar Tabiti, que
Ihistoriador grec identifica amb Hestia (Iotin-Tafiti). Malauradament no coneixem el nom escita
d’Heracles ni tampoc el d’Ares, tal vegada perque existia alguna mena de tabu religiés que impedia
invocar-los en public, fora de contextos particulars (Lebedynsky 2010, p. 212). Sembla clara, pero,

la seva identitat divina i no pas heroica.

Des d’un punt de vista religios, la tria d’Heracles com a emblema per a les emissions olbiopolites
és sorprenent, ja que les dades de que disposem sobre els cultes de la ciutat confirmen que I’heroi
més venerat pels colons grecs era, en realitat, Aquilles (Oller Guzman 2004, p. 267-272). Aquesta
constataci6 suggereix de nou que la iconografia de les estateres d’Eminako esta fortament influida
pel context escita en que son emeses i que el seu significat politic i religios Gltim s’ha de trobar en
el marc de les relacions grecoescites del segle v aC. Aixo no treu que en la representacié monetal
de ’heroi s’imposi el tipus grec classic, no només pel fet que els destinataris de I'emissié —i proba-
blement també els autors dels encunys- fossin grecs, sin6 també perque els escites no disposaven

d’una tradici6 iconografica previa, ja que no tenien per costum «erigir estatues, altars ni temples,
sin6 a Ares» (Hdt. 4.59).



L'Arc i la Clava: Heéracles en la iconografia monetal d’Olbia Pontica i de Gadir e

Laniconisme escita degué afavorir I"ds de models grecs també en emissions versemblantment pro-
mogudes per lelit escita com les estateres d’Lminako, pero se’n van seleccionar aquells elements
que s’adaptaven millor al nou context sociocultural de la colonia i, en particular, al nou missatge
politic que volien transmetre aquestes elits locals, les quals, per bé que progressivament hellenit-
zades, eren poc proclius a emprar costums estrangers (Hdt. 4.76.1). Lelecci6é de I'arc com a atribut
d’Heracles és un bon exemple d’aquest procés d’adaptacio, justificat tal vegada per la voluntat de
copsar iconograficament la legitimitat politica i religiosa de I'hegemonia escita sobre la colonia
grega. Es tracta, per tant, d’un procés estrictament lligat a I'4ic et nunc de I'emissié monetal, que pot
tenir resultats diferents segons que canviin les circumstancies historiques i culturals, tal com veu-
rem en el cas de la ciutat de Gadir, en que la iconografia monetal reprodueix també la imatge grega

d’Heracles, pero I'atribut que s’hi representa no és I'arc, sin6 la clava.

GADIR

Gadir és una colonia tiria nascuda en el marc de I'expansio dels fenicis pel Mediterrani occidental.
Situada en un enclavament geografic estrategic, a I'estret de Gibraltar, el renom li arriba, d’'una
banda, de la seva intensa activitat economica, basada en el comer¢ maritim, i, de altra, de la impor-
tancia del seu temple dedicat al déu Melqart, que versemblantment es troba en l'origen de la fun-
daci6 colonial (Marin Ceballos 2001, p. 315). Aquests dos elements seran presents en la iconogra-
fia monetal gaditana des de les primeres encunyacions, a principis del segle 111 aC (Alfaro Asins
1998, p. 67-68), en que s’escullen com a emblemes de la ciutat el cap de Melqart, per a 'anvers, i
les tonyines, per al revers. Deixant de banda la discussio sobre el significat particular del revers
(Arévalo Gonzalez 2002-2003, p. 244-245), centrarem la nostra atencié en el tipus de 'anvers que

remet, en Gltim terme, a la figura de 'Heracles grec.

MELQART-HI\ERACLES EN LA ICONOGRAFIA MONETAL GADITANA

Melqart, «rei de la ciutat> en fenici (milk gart), és el nom amb que es coneix el déu principal de la
ciutat de Tir, d’aqui que sigui també anomenat «Senyor de Tir» (Baal/ Sur). El seu culte va ser difos
per tot el Mediterrani amb la colonitzaci6 fenicia, i va propiciar nombrosos fenomens de sincretis-
me i assimilacions amb altres divinitats orientals i, en particular, amb la figura grega d’Heracles. Els
primers testimonis d’aquesta identificacio son iconografics, es troben a I'illa de Xipre i remunten a
finals del segle vi aC (Bonnet 1988, p. 412). Es tracta d’unes figuretes de pedra calcaria en que es
documenta una figura masculina dempeus en posicié d’atac, amb una clava a la ma i una pell de lled
damunt del cap. La primera font literaria que la documenta és una mica més tardana, del segle v aC,
i es troba en un famoés passatge d’Herodot (2.44.4) sobre el culte grecofenici d’Heracles a Tassos,
al qual ja m’he referit anteriorment. Lassimilacio es troba ja del tot consumada en el moment de
les primeres encunyacions gaditanes, a principis del segle 11T aC, en que veiem representat el cap de
Melqart de perfil seguint el model iconografic d’'Heracles amb la pell de lleo (fig. 2.4). No es trac-
ta d’un tipus original, ates que hi ha nombrosos precedents en la numismatica de diferents ciutats
gregues des d’epoca arcaica, com, per exemple, les monedes de Dicea de Tracia, datades a cavall
dels segles Vi-v aC, o les tetradracmes de l'illa de Peparetos, a les Esporades septentrionals, datades
de principis del segle v aC (LIMC, s.u. <Herakles», niim. 5 i 6; per Peparetos, cf. Wroth 1907, p. 93-
95). Més tard el trobem també en monedes de Metapont, Camarina, Siracusa, Heraclea del Pont,



e L'Arc i la Clava: Heracles en la iconografia monetal d’Olbia Pontica i de Gadir

Estimfal, Tassos, Gela, Macedonia, etc., pero el tipus trobara la seva maxima difusié a partir de les
tetradracmes d’Alexandre, que seran imitades en moltes encunyacions posteriors. També les prime-
res emissions de Gadir shan posat en relaci6 amb les monedes alexandrines, si bé els estudiosos
(Alfaro Asins 1988, p. 37; 1998, p. 67-68) ja han subratllat la influencia d’altres prototipus sicilio-
tes com les tetradracmes d’argent de Camarina, que remunten al 425-450 aC, o bé algunes emis-

sions de Solunt del segle v aC.

En la majoria d’aquestes monedes, incloses les gaditanes de primera epoca, Heracles s’identifica per la
pell de lled, pero no porta cap altre atribut, per aixo resulta molt interessant el fet que, a finals del se-
gle 111 aC, a Gadir s'introdueixi una clava hercalia damunt de Pespatlla (fig. 2.5) o bé davant del cap de
I'heroi. Aquesta innovaci6 coincideix aproximadament amb I'inici del periode barquida a la Peninsula
(237-206 aC), motiu pel qual els estudiosos (Alfaro Asins 1988, p. 36) hi veuen un atribut iconografic
introduit pels cartaginesos i remeten a les monedes hispanocartagineses en que trobem representat un
cap masculi, versemblantment identificable amb el de Melqart-Heracles, pero sense la pell de lleo i
amb una clava sobre I'espatlla (Chaves Tristan & Marin Ceballos 1992, p. 173-174). Deixant de banda
la discussio sobre si la imatge correspon propiament a I’heroi-déu o si es tracta de la representacio de
diferents generals barquides (Bonnet 1988, p. 232-233), la clava tindria aqui una doble lectura: en clau
hispanica, posaria en relleu I'arrelament del culte de Melqart a la Peninsula; en clau cartaginesa, cons-
tataria la tutela de Melqart sobre la dinastia dels Barca (Villaronga 1973, p. 47-48).

LA cLAVA PUNICA

Per bé que els testimonis iconografics antics que se'n conserven sén pocs, hom pensa que la clava no
és un atribut original propi de Melqart: en I'estela de Bar-Hadad d’Alep (Siria), la representacié més
antiga que en coneixem, el déu porta una destral fenestrada damunt I'espatlla esquerra i una flor de
lotus o tal vegada un ank/ a I'altra ma, atributs que han estat interpretats com a simbol de la reiale-
sa i de la immortalitat, respectivament (Bonnet 2007, p. 2). La clava d’Heracles, en canvi, inicialment
lligada a la forca bruta necessaria per lluitar contra besties salvatges (Cohen 1994, p. 698), sassocia
a una funci6 apotropaica, de protecci6 contra el mal en general, tal com es dedueix de la troballa de
claves esculpides sobre murs de cases a Delos (Manganaro 2005, p. 14-16). En el procés d’identifi-
caci6 iconografica entre Heracles i Melqart, la destral fenicia hauria estat progressivament substituida
per la clava herculia (Bonnet 1988, p. 414-415), pero sota aquesta nova iconografia se’n podria haver
conservat el significat original com a simbol del poder reial. Les monedes barquides semblen
indicar-ho aixi. Aleshores, la introducci6 de la clava punica en les monedes de Gadir podria ser la
representaci6 simbolica d’un nou rumb en la politica local, més lligada potser a partir d’ara als inte-
ressos i a ’hegemonia cartaginesos (Mora Serrano 2000, p. 165), igual com I’eleccié de l'arc escita

en les emissions d’Eminako ho podrien haver estat envers els interessos i 'hegemonia escita*

*Aquest article ha estat realitzat en el marc del Grup de Recerca de TAGAUR (Generalitat de Catalunya) «Institucions i mites
a la Grecia antiga: Estudi diacronic a partir de les fonts gregues» (2009 SGR 1030), coordinat pel Dr. Francesc J. Cuartero
Iborra (UAB), i del Projecte d’Investigacié del MEC «Fuentes para el Estudio del Contacto de Poblaciones en Eurasia Cen-
tral Antigua y Medieval» (FFI2010-18104 FILO), dirigit pel Dr. Agusti Alemany Vilamaj6é (UAB).



L'Arc i la Clava: Heéracles en la iconografia monetal d’Olbia Pontica i de Gadir °

Figura 1.- 1. Estatera de plata d’Olbia, 460-430 aC, A& 20 mm (© Museu de Numismatica d’Odessa); 2.
Estatera de plata d’Olbia, 460-430 aC, & 20 mm (© Trustees of the British Museum); 3. Fletxa-moneda
de Boristenes, segles ViI-v aC (© Museu de Numismatica d’Odessa); 4. Dofi-moneda d’Olbia, segles vi-v aC
(© Museu de Numismatica d’Odessa); 5. «As» de bronze d’Olbia, segle v aC, £ 70 mm (© Museu de
Numismatica d’Odessa); 6. Arquer escita, vas de Kul-Oba, segle 1v aC.



@ L'Arc i la Clava: Heracles en la iconografia monetal d’Olbia Pontica i de Gadir

Figura 2.- 1. Dracma de Tassos, 411-350 aC, ampliaci6 revers (cortesia de cngcoins.com i wildwinds.com); 2. Relleu
d’Heracles, Tassos, segle v aC (Foto Dick Osseman); 3. Arquer escita, Vulci, ¢ 520-500 aC; 4. Bronze de Gadir,
segle 111 aC (MAN 17); 5. Bronze de Gadir, segles 11-1 aC (MAN 446).



L'Arc i la Clava: Heéracles en la iconografia monetal d’Olbia Pontica i de Gadir @

BIBLIOGRAFIA

Alemany 1998

ALEMANY I VILAMAJO, A., «Lexpedicié dels khazars: un
parallel caucasic d’'Herodot?», Faventia, 1998, 20/2, p. 45-
60.

Alfaro Asins 1988

ALFARO ASINS, C., Las monedas de Gadir/Gades, Madrid,
1988.

Alfaro Asins 1998
ALFARO ASINS, C., «Las emisiones feno-panicas», ALFARO

AsINS, C. et al, Historia monetaria de Hispania Antigua,
Madrid, 1998, p. 50-115.

Arévalo Gonzalez 2002-2003

AREVALO GONZALEZ, A., «Las imagenes monetales hispanicas
como emblemas de Estado», Cuadernos de Prehistoria y
Arqueologia de la Universidad Autonoma de Madrid, 2002-
2003, 28-29, p. 241-258.

Bellin de Ballu 1972

BELLIN DE BALLU, E., Olbia. Cit¢ antique du littoral nord de la
Mer Noire, Leiden, 1972.

Blazquez Martinez 1984

BLAZQUEZ MARTINEZ, J.M., «Gerion y otros mitos griegos en
Occidente», Gerion, 1984, 1, p. 21-38.

Bonnet 1988

BONNET, C., Melgart. Cultes et mythes de I'Héracles Tyrien en
Méditerranée, Leuven, 1988 (Studia Phoenicia, VIII).

Bonnet 2007

BonNET, C., «Melqart», lconography of Deities and Demons:
Electronic Pre-Publication, 2007, a http://www.religionswis-
senschaft.unizh.ch/idd.

Cernenko ez al. 1991

CERNENKO, EV. ez al., The Scythians. 700-300 B.C., Londres,
1991 [1983].

Chaves Tristan & Marin Ceballos 1992

CHAVES TRISTAN, F; MARIN CEBALLOS, M.C., «Linfluence
phénico-punique sur Iiconographie des frappes locales de
la Péninsule Ibérique», HACKENS, T.; MOUCHARTE, G. (ed.),

Numismatique et histoire économigque phéniciennes et puniques.,
Lovaina, 1992, p. 167-194 (Studia Phoenicia, IX).

Cohen 1994

COHEN, B., «From Bowman to Clubman: Herakles and
Olympia», The Art Bulletin, 1994, 76/4, p. 695-715.

Dubois 1996

Dusots, L., Inscriptions grecques dialectales d’Olbia du Pont,
Ginebra, 1996.

Ivantchik 1999

IVANTCHIK, AL, «Une légende sur Torigine des Scythes
(Hérodote 1V, 5-7) et le probleme des sources du Scychikos
logos d'Hérodote», Revue des Etudes Grecques, 1999, 112,
p. 141-192.

Ivantchik 2001
IvaNTCHIK, AL, «La légende ‘grecque’ sur lorigine des

Scythes (Hérodote 4.8-10)», FROMENTIN, V.; GOTTELAND, S.,
Origines Gentium, Bordeus, 2001, p. 207-222.

Jacobson 1995

JACOBSON, E., The Art of the Scythians. The Interpenetration of
Cultures at the Edge of the Hellenic World, Leiden-Nova York-
Colonia, 1995.

Karyskovskij 1988
KARYSKOVSK1), P.O., Monety Ol'vii |Monedes a”O/éia], Kiev,
1988.

Kullanda & Rayevski 2004

KULLANDA, 8.V;; RAYEVSKY, D.S., «Eminak v rjadu vladyk Ski-
fii [Eminaces, rei d’Escitia]», Vestnik Drevnej Istoriz, 2004, 1,
p- 79-94.

Lebedynsky 2010

LEBEDYNSKY, L, Les Scythes. Les Scythes d’Europe et la période
scythe dans les steppes d’Eurasie VIF-IIF siécles av. J.-C., Paris,
2010.

Manganaro 2005

MANGANARO, G., «La mazza di Herakles», Epigraphica,
LXVIL 2005, 1-2, p. 9-16.

Marin Ceballos 2001

MARIN CEBALLOS, M.C., «Les contacts entre Phéniciens et
Grecs dans le territoire de Gadir et leur formulation reli-
gieuse: Histoire et Mythe», RIBICHINL, 8. er al. (ed.), La ques-
tione delle influenze vicino-orientali sulla religione greca. Stato
degli studi e prospettive della ricerca. Auti del Colloquio Interna-
zionale. Roma, 20-22 maggio 1999, Roma, 2001, p. 315-331.

Marin Ceballos 2002

MARIN CEBALLOS, M.C., «En torno a las fuentes para el estu-
dio de la religion fenicia en la Peninsula Tbérica», FERRER
ALBEDA, E. (ed.), Ex Oriente Lux: Las religiones orientales
antiguas en la Peninsula lbérica, Sevilla, 2002, p. 11-32.

Mora Serrano 2000

MoRra SERRANO, B., «Las fuentes de la iconografia monetal
fenicio-ptnica», GARCIA-BELLIDO, M.P.; CALLEGARIN, L.
(coord.), Los cartagineses y la monetizacion del Mediterraneo
occidental, Madrid, 2000, p. 157-168 (Anejos de Archivo
Espaiiol de Arqueologia, XXII).

Oller Guzman 2004

OLLER GUZMAN, M., Origenes y desarrollo del culto de Aquiles
en la Anuigiiedad: recogida y andlisis de fuentes (tesi doctoral),
Bellaterra, 2004.

Vinogradov 1980
VINOGRADOV, J.G., «Die historische Entwicklung der Poleis

des nordlichen Schwarzmeergebietes im 5. Jahrhundert v.
Chr.», Chiron, 1980, p. 63-100.

Vinogradov 1981

VINOGRADOV, J.G., «anello del re Skyles. Storia politica e
dinastica degli Sciti nella prima meta del v sec. a.C.», Epi-
graphica, 1981, 43, p. 9-37.

Vinogradov & Kryzickij 1995
VINOGRADOV, J.G.; KRYZICK1J, S.D., Olbia. Eine aligriechische
Stadt im nordwestlichen Schwarzmeerraum, Leiden, 1995,

Wroth 1907

WrotH, W., «Peparethus and Its Coinage», 7ke Journal of
Hellenic Studies, 1907, 27, p. 90-98.





