Estas revueltas son una nueva oportunidad para las mujeres
de Oriente Medio, que ya estdn caminando de la mano de
otros sectores de sus sociedades, sedientos de dignidad, de
libertad y de democracia, heredando el testigo no sélo de las
revoluciones sociales occidentales, sino también sirviéndose
de sus propias experiencias en las revoluciones coloniales con
las que ganaron su independencia. Ahora toca a la mujer no
s6lo participar de estas luchas sino de formar parte de las
instituciones de los nuevos regimenes democraticos que han
de establecerse para convertir la lucha en una voluntad
politica real de las instituciones para transformar la sociedad.

Bibliografia
Al-Jazeera (2002) “Situacién de la mujer en los conflictos”.

http://www.aljazeera.net/Channel/archive/archive?Archiveld
=91407 Consultado: 20/10/2011

Mernissi, Fatima (2002): El Harén politico: el Profeta y las
mujeres, Oriente y Mediterraneo, Madrid.

Organizacion de las Naciones Unidas (2002): “La mujer y los
conflictos armados”
http://www.un.org/spanish/conferences/Beijing/fs5.htm
Consultado: 24/10/2011

Ponce, R. (19.9.2011): “La igualdad, hasta el dia de hoy, no ha
existido nunca”, Publico (33)

El feminismo postcolonial:
Una apuesta critica para el reconocimiento de
las “mujeres colonizadas” como sujetos de
cambio y transformacion social

Rocio Medina Martin®

! Rocio Medina Martin: rmedmar@upo.es

209



“Entre nosotros existen a todas luces diferencias muy reales
en cuanto a la raza, la edad y el sexo. Mas no son esas
diferencias las que nos separan. Lo que nos separa es por el
contrario, nuestra negativa a reconocer las diferencias y a
analizar las distorsiones que derivan de darles nombres
falsos tanto a ellas como a sus efectos en la conducta y las
expectativas humanas. Racismo, creencia en la
superioridad inherente de una raza con respecto a las
demds y, por tanto, en su derecho de dominar. Sexismo,
creencia en la superioridad inherente de un sexo, y por
tanto, en su derecho de dominar. Heterosexismo. Elitismo.
Clasismo. Discriminacion por la edad.”

Edad, Raza, Clase y Sexo. Las Mujeres redefinen la
diferencia, Audre Lorde

210

Decia Virginia Woolf en Una Habitacion Propia que no
se escribe si no es desde una misma, y de nuevo este trabajo
lo confirma. Inevitablemente, estas reflexiones estan escritas
desde los nudos y los interrogantes que, no por repetidos,
han dejado de saltar una y otra vez, un afio tras de otro, en
las clases de teoria y filosofia politica feminista en las que he
tenido la suerte de participar como profesora principiante en
los ultimos afios.

Con el tiempo, los debates producidos entre las personas que
nos hemos ido encontrando a través de la asignatura, han
encadenado una sinfonia de interrogantes de multiples
tonalidades, colores y ritmos. Muchas preguntas que en los
principios se resistieron a ser formuladas, delatando asi los
tiempos del desencanto, los tiempos del vacio postmoderno
gue nos ha tocado vivir, dentro y fuera de la academia. Qué
dificil ha sido todos los afos arrancar los motores de la mente
desde el pensamiento feminista. Cudnto ha costado
desmontar algo de nuestros estereotipos, si es que lo hemos
hecho.

Sin embargo, no mucho tiempo después y con la gratificacién
directa que otorga la docencia, brotaron las tardes cargadas
de indignacion, entusiasmo y pensamiento que hicieron del
aula el espacio para pensar un mundo donde las mujeres
cupiesen en tanto seres humanos cuyas vidas fuesen también
dignas de ser vividas y dignas de ser elegidas. En este sentido,
estas reflexiones son el fruto de las busquedas de aquellas
acaloradas clases y es por eso que quiero agradecer a todo el
alumnado de estos afios haber sido el empuje fundamental
para estar acd, escribiendo sobre feminismo postcolonial,

211



como espacio donde alcanzar algunas repuestas a aquellas
preguntas que al final de cada primavera, cuando acababan
los cursos, brotaban.

Estoy convencida de que desde las universidades y las
ciencias sociales se debe ofrecer una educacion cosmopolita’
gue nos ubique como ciudadanos de un mundo plural y
supere la mirada nacionalista y eurocéntrica que viene
caracterizando la produccion del pensamiento politico. Ahora
mas que nunca, aprehender la dimensién global y su conexidn
con lo local es imprescindible para aprender a pensar “un
mundo donde quepan muchos mundos”, como decia el
subcomandante Marcos®. Ahora bien, para no caer en los
vacios que supone hablar de diversidades y relativismos en el
marco de un postmodernismo celebratorio®, tenemos que
evitar una categoria de ciudadania mundial ciega a las
desigualdades mundiales y, por tanto, sustentadora de los
privilegios sociales.

Ahora mas que nunca, aprehender la dimension global y su
conexion con lo local, nos muestra el vinculo entre el capital y

2 Término utilizado por Martha Nussbaum (1999) en su
famoso ensayo “Patriotismo y Cosmopolitismo”.

* Uno de los lemas mas conocidos de la lucha zapatista llevada
a cabo por el Ejército Zapatista de Liberacion Nacional, EZLN.
Para conocer el movimiento, ver
http://enlacezapatista.ezln.org.mx/. Consultado: 21/1/2012.

* Término utilizado para hacer referencia a los planteamientos
tedricos que en su discernir sobre las diferencias y las
identidades, no tienen en cuenta las desigualdades politicas y
sociales estructurales en las que éstas se producen vy
reproducen, ver en De Sousa Santos. B. (2009).

212

su coste humano, entre la exaltaciéon de la diferencia y su
conversion en desigualdad. En efecto, como argumenta
Wallernstein, también es fundamental tener en cuenta que la
educacion debe provocar una toma de conciencia que
complejice, dado que:

“...ocupamos un nicho particular en un mundo desigual, y
que ser desinteresado y global por un parte y defender los
propios estrechos intereses por otra no son posturas
opuestas, sino posturas que se combinan de formas muy
complicadas. Algunas combinaciones son deseables, otras
no. Algunas son deseables aqui, pero no alla; ahora pero
no después. Una vez hayamos aprendido esto, tendremos
que empezar a hacer frente a nuestra realidad social”
(1999:151)

Se trata entonces de un cosmopolitismo critico que “no tenga
como objetivo defender el territorio; sino buscar la
integracién de las diferencias y la socializacién del poder”, en
palabras de Mignolo (2003:35); otra ideologia construida
desde los bordes, desde los restos, desde las fronteras; desde
quienes por colonizados/as, abyectos/as, barbaros/as,
incultos/as e irracionales... nunca, nos diria Galeano, salieron
en la foto.

Ya en su libro Orientalismo, Edward Said (1978) planteaba la
exotizacion del otro como una estrategia de inferiorizacién a
partir de la cual Occidente se construye a si mismo como
referente de superioridad moral y civilizatoria. Mas alla de
gue estemos de acuerdo con que Said fuese o no el primero
en abrir tales lineas de pensamiento (Hernandez, 2008:70), lo
que ahora nos interesa es visibilizar el etnocentrismo vy
eurocentrismo imperantes en nosotros/as y por ende, en

mujenes gn onignbe medie

213



nuestras formas de entendimiento y comprensidon de Ia
realidad de las mujeres a nivel planetario desde el
pensamiento feminista.

Es entonces oportuno rescatar de nuevo las relaciones de
poder en la colonialidad global y al interno de las cuales
nuestras propuestas tedricas feministas van perfilando la idea
de la diferencia cultural/colonial sobre las “otras” mujeres y
sus luchas, sus propuestas y sus existencias colonizadas. ¢Es
posible que esos universales a la base del pensamiento
feminista occidental estén sirviendo también ahora de
sustento a la colonialidad global? Considero que el
pensamiento feminista occidental no puede posponer por
mas tiempo la tarea de pensar sus interrelaciones con los
conceptos universales impuestos a través de la “colonizacién
del saber”, con la expansién del mercado capitalista y “la
colonizacion del poder”; con el colonialismo global, a fin de
cuentas.

El imperialismo actual se convierte en un ineludible punto de
partida para esta reflexién, pues nos enfrentamos a un
contexto mundial donde la produccién e intensificacién de los
conflictos armados es causa primordial, junto a la pobreza y
violencia estructural, en la vulneracion de los derechos mas
elementales de millones de mujeres en el planeta. Las
mujeres no se ven inmersas en conflictos porque si, y por
tanto, necesitamos pensar las causas estructurales que los
explican y no limitarnos a participar a posteriori en los
proyectos de cooperacién. Si no pensamos las causas de los
conflictos armados y las cuestionamos profundamente,
estaremos colaborando a su invisibilizacién y perpetuando
nuestra labor de cooperantes.

Por estas razones, nuestra apuesta por el feminismo
postcolonial como alternativa critica de pensamiento frente a

214

la globalizacién, entronca entonces, desde el punto de vista
metodoldgico, con propuestas de pensamiento critico
posteriores como la construccion de una Epistemologia del
Sur en tanto una “busqueda de conocimientos y criterios de
validez del conocimiento que otorguen visibilidad vy
credibilidad a las précticas cognitivas de las clases, de los
pueblos y de los grupos sociales que han sido histéricamente
victimizados, explotados y oprimidos, por el colonialismo vy el
capitalismo globales” (De Sousa Santos, 2009:7).

1. Colonialismo, capitalismo y postcolonialidad

“El colonialismo no es un periodo histérico superado, un fésil
inerme. Es una semilla que aun da sus frutos, reproduciendo
una caracteristica administracion del pensamiento que
sustenta un sistema de extraccién de la mayoria de la
poblacidn del planeta”. Con tal contundencia comienza Liliana
Suarez  “Colonialismo,  Gobernabilidad y Feminismos
Poscoloniales”. ContinUa la autora haciendo a quienes la leen
un par de sugerencias mds o menos explicitas. En primer
lugar, nos a invita a pensar las secuelas del colonialismo en el
marco de la globalizacion capitalista neoliberal, y en segundo,
a buscarlas también “en nosotras mismas y en nuestro
entorno, en nuestras elaboraciones tedricas y en nuestras
practicas como feministas” (2008:24).

Siempre que trato de explicar esta dualidad, se entiende
rapidamente en qué consiste la primera de ellas: que la
descolonizacidon politica formal fuese llevada a cabo en

mujenes gn onignbe medie

215



numerosos paises colonizados, no en todos®, no eliminé
nuevas formas de poder politico y econdmico, que bajo el
formato de la globalizacidn neoliberal contindan esquilmando
los recursos naturales y la mano de obra de muchos lugares el
planeta. Sin obviar, claro estd, la especial incidencia en los
efectos que sobre las mujeres a nivel planetario el
neoliberalismo ha producido. En este sentido, incide Sudrez al
afirmar que “esta globalizacién tan trillada tiene efectos
perversos en las mujeres. Aunque ciudadanas, estas
dindmicas nos estdn empujando hacia una mayor pobreza,
mas responsabilidades, nuevas formas de migracién, nuevas
formas de migracion y violencia” (lbid.:24); la bien conocida
feminizacion de la pobreza.

Claro esta, ya no se trata de una separacidon de los roles
productivos tan manifiesta como la que los diferentes estados
0 paises jugaban en otras épocas para el sistema capitalista.
Efectivamente, los paises anteriormente adscritos en
términos tedricos a la ldgica del bienestar social y el progreso,
ahora enarbolan la bandera de los recortes sociales y del
“sdlvese quien pueda”. Justo cuando los efectos de la crisis
financiera incrementan también en Europa, de manera
masiva, las bolsas de pobreza y las listas de desempleados
que sufren con impotencia la pérdida de subsidios sociales.®
Como apunta Walter Mignolo:

> Permitanme recordar, por lo que nos concierne, el caso del
Sdhara Occidental, donde Espafia sigue siendo potencia
administradora segun la ONU, informacién disponible en
http://www.un.org/es/decolonization/nonselfgovterritories.s
html. Consultado: 29/10/2011.

® Con esta afirmacion no se pretende negar la presencia de la
pobreza y el desempleo de manera estructural en nuestras

216

“Hasta mediados del siglo, XX, la diferencia colonial hacia
honor a la distincidn clasica entre centros y periferias. En la
segunda mitad del siglo XX, la emergencia del colonialismo
global gestionado por las corporaciones transnacionales,
elimind la distincion que habia sido vdlida con respecto a
las formas tempranas del colonialismo y de la colonialidad
del poder. En el pasado, la colonialidad estaba ahi fuera,
alejada del centro. Hoy todo eso ha acabado, tanto en las
periferias del centro como en las periferias del centro”
(2003:7)

Es por eso que, hoy mas que nunca, al hablar del Sur y del
Norte debemos hacerlo desde una perspectiva simbdlica. Hay
ya muchos sures en los nortes y cada vez mds nortes en los
sures, aunque normalmente, éstos ultimos, restringidos a
residenciales, complejos o condominios amurallados vy
militarizados hasta los dientes. Como sefiala De Sousa Santos
“el Sur es pues usado aqui como metafora del sufrimiento
humano sistematicamente causado por el colonialismo y el
capitalismo” (2009:12). Lejos de ser una obviedad, hay que

sociedades, sino poner de manifiesto que la crisis financiera
ha incrementado el nimero de estas situaciones de manera
exponencial. Como es sabido, hace ya mucho tiempo que en la
“Europa de las libertades y el bienestar” las personas venian
estando obligadas a hacer de la precariedad laboral y juridica
una forma de vida cotidiana, inmigrantes o no, aunque con
especial wvulnerabilidad los primeros. Se trata de |la
imposibilidad objetiva y estructural de acceder a una vida
digna para una parte importante de la poblacién que impone
el capitalismo y sus necesarios “ejércitos de reserva de mano
de obra”.

mujenes gn onignbe medie

217



seguir incidiendo en la idea de que “el capitalismo y el
colonialismo  contindan profundamente entrelazados”
(Ibid.:12) y es eso lo que, a veces tan asépticamente, se llama
Globalizacién. El neoliberalismo, a pesar de ser confrontado
como una teoria econdmica, es realmente un discurso
hegemdnico de un modelo societario que, implica, entre
otros muchos elementos, una naturalizacidon de las relaciones
sociales (Lander, 2000b) y es ésta la causa de la naturalidad
con la percibimos, o mejor dicho, no percibimos las
desigualdades sociales como construcciones politicas vy
culturales que son.

Ahora bien, en segundo lugar y para poder comprender mas
correctamente la otra invitacién de la autora, aquella que nos
interpelaba a buscar las secuelas del colonialismo en nosotros
y nosotras mismas, asi como en nuestras propuestas y
practicas tedricas feministas, tenemos que entender y
profundizar un poco mas en el complejo sentido del
colonialismo. En principio, podemos afirmar que el
colonialismo va mas alla de una practica de conquista
territorial y control politico-econémico.

En  Historias Locales/disefios globales.  Colonialidad,
conocimientos subalternos y pensamiento fronterizo, Walter
Mignolo sitia el colonialismo a partir del siglo XV hasta
nuestros dias y lo define como “un momento histérico de
expansién europea que marca formas de consolidacién vy
génesis de unas formas de conocer occidentales establecidas
como hegemodnicas como parte de la conformacién del
sistema colonial del capitalismo” (2003:62). Es decir, el
colonialismo supuso la imposiciéon de formas de acercarse e
interpretar el mundo, de maneras de conocer y saber —

218

epistemologias- construidas como validas e indiscutibles por
racionales y civilizadas; frente a las maneras de entender y
comprender la realidad de los pueblos y comunidades
colonizadas/ barbarizadas justamente por no encajar en
dicha racionalidad “civilizatoria”. No debemos olvidar que,

“Existe una extraordinaria continuidad entre las diferentes formas
en las cuales los saberes eurocéntricos han legitimado la mision
civilizadora-/normalizadora a partir de las deficiencias -desviaciones
respecto al patron normal de lo civilizado- de otras sociedades. Los
diferentes discursos histdricos (evangelizacion, civilizacién, la carga
del hombre blanco, modernizacidn, desarrollo, globalizacion) tienen
todos como sustento la concepcién de que hay un patrén
civilizatorio que es simultdaneamente superior y normal” (Lander,
2000a:25)

En efecto, Occidente y su proceso de colonizacidn, de un lado,
dieron a luz los discursos de las ciencias sociales y los
derechos universales en el pensamiento politico, mientras
que por otro, estos mismos discursos justificaban la violencia
colonial, la esclavitud y la apropiaciéon de tierras y recursos
naturales’. De este modo, el engranaje entre lo cientifico, el
colonialismo y el capitalismo favorecié la deslegitimacion,
cuando no la destruccion, de las otras formas de
conocimiento.

7 Entre otras, en esta linea de pensamiento es interesante
destacar la tesis de la inversion ideoldgica de los derechos
humanos sobre cémo el propio discurso de los derechos
humanos justifica la violacion de los derechos humanos de
otras personas al des-humanizarlas; ver en Hinkelammert. F
(2000): “La inversién de los derechos humanos: El caso de
John Locke”.

mujenes gn onignbe medie

219



Como afirman los tedricos de-coloniales, el propio discurso
cientifico moderno emerge al servicio del poder capitalista
colonial, fundamentando la estratificacién racial y laboral. De
hecho, John Locke, el venerado padre de las libertades y los
derechos fundamentales, era uno de los principales
accionistas de las compafias de comercio de esclavos mas
importante de su época (Hinkelammert, 2000). También el
padre fundador del derecho de gentes, Grocio, estaba “a las
ordenes de la Compafiia Holandesa de la Indias Orientales en
su propuesta de establecer normas supranacionales que
regulasen el trafico maritimo y que permitieran la rapifia en
aquellos lugares remotos” (Herrera, 2005:75).

Se trata de lo que Boaventura de Sousa Santos llama el
Epistemicidio de los “conocimientos usados por los grupos
excluidos para llevar a cabo sus practicas sociales” y frente a
lo que el autor propone como alternativa una Epistemologia
del Sur (2009). De una manera generalizada,

“En todo el mundo ex-colonial, las ciencias sociales han
servido mas para el establecimiento de contrastes con la
experiencia histérico cultural universal (normal) de la
experiencia europea, (herramientas en este sentido de
identificacidn de carencias y deficiencias que tienen que ser
superadas), que para el conocimiento de esas sociedades a
partir de sus especificidades histérico culturales...
Afirmando el caracter universal de los saberes cientificos
eurocéntricos se ha abordado el estudio de todas las
demas culturas y pueblos a partir de la experiencia
moderna occidental, contribuyendo de esta manera a
ocultar, negar, subordinar o extirpar toda experiencia o
expresion cultural que no ha correspondido con este deber
ser que fundamenta a las ciencias sociales” (Lander,
2000a:25)

220

En cuanto al concepto de Postcolonialidad y en consonancia
con la terminologia expuesta, Mignolo lo define como “el
espacio de analisis y los proyectos dirigidos a revelar la ldgica
oculta de la colonialidad global actual” (2000:23); mientras
las autoras Herndndez y Sudarez (2008) nos hablan, en la
misma linea de pensamiento, de una propuesta
epistemolégica de descolonizacién del conocimiento que
intenta develar cémo las representaciones textuales sobre los
sujetos colonizados producen un colonialismo discursivo que
no sélo da cuenta de una realidad, sino que ademas la
construye. Desde este punto de vista, el postcolonialismo
pretende poner en evidencia cémo el conocimiento y las
ciencias sociales han desarrollado sus discursos sobre los
otros y las otras, no sdlo “describiéndoles/as”, sino también
construyéndoles/las desde su diferencia colonial vy
minorizante (lbid.:9).

En definitiva, lo que la autora nos proponia es buscar la
semilla del colonialismo del saber, y por tanto del capitalismo
globalizador, en nuestras elaboraciones tedricas y en nuestras
practicas cotidianas como feministas, pues como nos recuerda
una de las grandes figuras del feminismo postcolonial, la
feminista, negra, lesbiana, socialista y poeta Audre Lorde, al
comenzar su famoso texto Edad, Raza, Clase y Sexo. Las
mujeres redefinen la diferencia,

“Buena parte de la historia europeo-occidental nos
condiciona para que veamos las diferencias humanas como
oposiciones simplistas: dominante/dominado, bueno/malo,
arriba/abajo, superior/inferior. En una sociedad donde lo
bueno se define en funcién de los beneficios y no de las
necesidades humanas, siempre debe existir algin grupo de
personas a quienes, mediante la opresion sistematica, se
lleve a sentir como si estuvieran de mas y a ocupar el lugar

mujenes gn onignbe medie

221



de los seres inferiores deshumanizados. En nuestra
sociedad dicho grupo esta compuesto por las personas
Negras y del Tercer Mundo, por la gente de clase
trabajadora, por las ancianas y por las mujeres” (2004:1)

2. La diferencia colonial como diferencia cultural

Escrito por mujeres pertenecientes a la Eskalera Karakola, el
prologo de “Otras Inapropiables” realiza una interesante
reflexién sobre el uso y abuso del concepto de diferencia en
la construccion de la ciudadania y “sobre el papel que
desempena su constitucidn en el establecimiento de sujetos
reconocidos como ciudadanos “apropiados” (2004:16)%. Entre
los interrogantes mas o menos implicitos con los que parte la
disquisicién, podriamos destacar los siguientes: ¢Cuando la
diferencia es suficientemente significativa para convertirse en
una marca de opresion? ¢Frente a qué o quién se es
diferente? ¢Quién tiene la capacidad de enunciar la
diferencia? ¢ Qué es la diferencia en un sentido ontolégico?...

¥ Se trata de un libro que compila articulos de bell hooks,
Avtar Brah, Chela Sandoval, Gloria Anzaldda... (2004) y cuyo
titulo completo es “Otras inapropiables. Feminismos desde las
fronteras”, Col. Mapas, Traficantes de Suefios, Madrid. Segun
indica el propio libro, el término “inapropiable” proviene de
un monografico editado por Trinh T. Minh-ha sobre “Mujeres
del Tercer Mundo”: Trinh T. Minh-ha (ed.), “She, the
Inappropiate/d Other. Special Issue on Third World Women”,
Discourse 8: Fall-Winter, 1986-1987. En cuanto a la Eskalera
Karakola es un centro social autogestionado feminista
ocupado en el afio 1996 en el barrio de Lavapiés, Madrid.

222

Mucho se ha escrito en la filosofia politica, y en especial en la
teoria de la justicia contemporanea, sobre el resurgimiento
de las identidades, el reconocimiento de las diferencias, la
reivindicacion de los derechos colectivos, culturales, de
grupo... los inagotables debates entre el liberalismo y el
comunitarismo, entre los derechos colectivos y los derechos
individuales, entre el universalismo vy el relativismo, y cdémo
no, el debate entre el multiculturalismo y el feminismo.® Sin
embargo, superando el debate conceptual en la materia, el
prélogo inserta de lleno los interrogantes en las relaciones de
poder, en una mirada plenamente politica que invita a
repensar el etnocentrismo de las ciencias sociales:

“los textos compilados... ponen en cuestidn qué se
constituye como diferencia y como lo diferente tiende a
equipararse con lo particular, lo periférico, lo deficiente —
frente a lo universal y lo central- conformandose en
relaciones asimétricas de poder. Las marcas de diferencia
se resuelven mostrando las particulares marcas de la
indiferencia: lo “neutro”, invisibilizado por normativo
hegemonico y sobre-representado.” (2004:10)

Si ya de por si el tema es extenso y complejo, mucho mas
dificultoso se vuelve si colocamos los interrogantes anteriores
en el seno del pensamiento politico feminista. Y justamente
esto es lo que se hace en el prélogo citado, desnudando los
limites del pensamiento politico feminista de cierto tono
etnocentrista que homogeniza las necesidades e intereses de
“la mujer”, sin tener en consideracion que “las mujeres”, en

9 . .

Para ver un recorrido de estos diferentes debates con sus
respectivos autores con respectivos autores y autoras, desde
una perspectiva feminista, ver Reyes (2010).

mujenes gn onignbe medie

223



un sentido analitico, son construcciones complejas que
también estdn cruzadas por aquellas diferencias coloniales,
raciales, religiosas, culturales, étnicas, de edad, de clase... que
debemos tener en cuenta de una manera critica, para no
errar en nuestros analisis y estrategias. No sélo existe “la
mujer”, en tanto construccidon social y elemento analitico,
desde la diferencia sexual bioldgica a secas. Si asumimos este
punto de partida, debemos admitir que se genera entonces
una diversidad de “mujeres” y de problematicas, necesidades
e intereses a los que corresponde, por tanto, también
diversas estrategias y propuestas segun la interaccion de los
factores y variables citados. De este modo, las autoras ponen
de manifiesto que,

“Frente a un feminismo global homogeneizador vy
excluyente que bajo la opresidn de género iguala a todas
las mujeres, estos textos nos hablan de multiples
opresiones, de diferentes diferencias, y del extrafiamiento
de muchas mujeres con un movimiento feminista con el
que se identifican pero cuya agenda y legado histérico
resultan en gran medida ajenos puesto que toman como
sujeto de referencia a la mujer blanca, occidental,
heterosexual, de clase media, urbanita, educada vy
ciudadana” (lbid.:10)

Efectivamente, la centralidad de la diferencia colonial que
caracteriza al colonialismo como forma de dominacién se
basa en técnicas de categorizacion que construyen a la “Otra”
como indefectiblemente diferente por pertenecer a colectivos
sociales naturalizados (colonizados) como inferiores (Suarez,
2008:29, citando a Chaterjee, 1993:14). En otras palabras, se
utiliza subrepticiamente la categoria de la diferencia pero no
en una apuesta critica por el reconocimiento de la diversidad

224

social y en un horizonte de igualdad civica y politica; sino que
se utiliza el concepto de la diferencia, que hemos llamado
inferiorizante, de manera que se consigue ocultar tras las
diferencias culturales, las diferencias coloniales. De este
modo, ser diferente se convierte en sinénimo de ser inferior
mediante el uso de marcadores de diferencia cultural, que
pueden ser raciales, religioso-culturales o etno-tribales
(Ibid.:29). De hecho,

“Esa economia en la que vivimos nos ha programado a
todos para que reaccionemos con miedo y odio ante las
diferencias que hay entre nosotros y las manejemos de una
de estas tres maneras: haciendo como si no existieran; si
ello no es posible, imitdndolas cuando pensamos que son
dominantes; o destruyéndolas si las consideramos
subordinadas. Pero no poseemos modelos de relacion
igualitarios para afrontar las diferencias. En consecuencia,
las diferencias reciben nombres falsos y se ponen las
servicio de la segregacion y la confusion” (Lorde, 2004:2)

En definitiva, este trabajo asume la idea de que “las
diferencias coloniales fueron enmascaradas y vendidas como
diferencias culturales para ocultar el diferencial de poder;
esto es, la colonialidad del poder” (Mignolo, 2003:27). Los
estereotipos y prejuicios culturales/coloniales anclados en el
corazén de las ciencias sociales y que constantemente nos
remiten a las caracteristicas esencializadas sobre lo que la
mujer es, en general, y sobre todo, sobre lo que las mujeres
negras, indigenas, isldmicas, arabes, mestizas, migrantes...
suponemos que son o lo que las mujeres del “tercer mundo”
colonizado deben ser; necesitan ser sometidos a un riguroso
analisis postcolonial que desvele cuanto de lo colonial
esconde lo “cultural”.

mujenes gn onignbe medie

225



Quizds ahora entendamos mejor por qué la autora nos
invitaba a descolonizarnos a nosotros/as mismos/as. Nos
guste o no, también el pensamiento politico feminista
eurocéntrico estd cargado de etnocentrismos y verdades
absolutizadas que desde hace tiempo mujeres negras,
indigenas, chicanas, isldmicas, arabes, migrantes... estan
cuestionando tedricamente a través de los “feminismos
postcoloniales”, “feminismos del tercer mundo” o
“feminismos periféricos” (Rodriguez, 2006)

éCudnta colonialidad hay en nuestra manera de pensar, sentir
y relacionarnos con aquellas “otras” mujeres? ¢Cual es el
patron (local) occidental de lo “feminista” que se impone
como universal “obvio y necesario” tras los discursos de las
ciencias sociales? éCémo hemos construidos a las “otras”
mujeres y sus luchas sociales en el Sur desde el pensamiento
feminista cientifico y universal del Norte? ¢Podria el
pensamiento feminista europeo, heredero directo de la
herencia ilustrada, emancipadora para unas y colonizadora
para otras, estar libre de disposiciones universalizantes que
anulan otras formas de entender la emancipacion de las
mujeres? ¢Qué relacion puede tiene todo esto con Ia
globalizacion neoliberal y sus necesidades?

Recordaba Alicia Puleo a D’Alambert, J. Stuart Mill y Kate
Millet en la misma cita, porque todos ellos habian
argumentado, en diferentes momentos de la historia, que no
serd posible conocer las verdaderas diferencias sexuales
bioldgicas entre hombres y mujeres hasta que no exista
paridad en el trato dispensado a ambos sexos (1994:147, cit.
por Maquieira, 2001:107-108). En el mismo sentido considero
gue podemos plantear la temdtica que ahora nos atafie; sera
imposible realizar una reflexion seria sobre las diferencias
culturales reales hasta que no descolonicemos nuestras

226

mentes, nuestras politicas, nuestros saberes y nuestros
cuerpos.

Y esta tarea comienza por reconocer la situacion de privilegio
de las mujeres del Norte frente a las mujeres del Sur (ambos
simbdlicos) y enraizar nuestros analisis sobre la diferencia en
esas invisibles por naturalizadas relaciones de poder. Es
necesario entonces reconocer que,

“Las mujeres necesitan saber —y cada vez mds temen
descubrir- que el feminismo no tiene que ver con la idea de
vestirse para el éxito o con convertirse en una ejecutiva de
una gran empresa o0 con ganar un puesto electoral; no se
trata de hacer posible un matrimonio con dos carreras y
unas vacaciones de ski y pasar una gran cantidad de
tiempo con tu marido y tus dos maravillosos hijos porque
tienes una trabajadora doméstica que hace que todo eso
te sea posible, pero que no tiene ni el tiempo ni el dinero
para hacerlo ella misma; no tiene que ver con abrir un
Banco de las Mujeres o con pasar un fin de semana en un
taller carisimo que garantice que aprenderas a ser asertiva
—pero no agresiva-; sobre todo, no tiene que ver con
convertirse en policia o en agente de la CIA o, en general,
del cuerpo de marines. Pero si estas imagenes
distorsionadas del feminismo tienen mas realidad que la
nuestra, es en parte nuestra culpa. No hemos hecho todo
el esfuerzo que deberiamos en proponer analisis
alternativos claros y significativos que remitan a las vidas
de la gente y que permitan la creacién de grupos activos y
accesibles en los que trabajar” (Erlich, cit. por hooks,
2004:41)

mujenes gn onignbe medie

227



3. La propuesta del feminismo poscolonial: El
reconocimiento de las mujeres colonizadas como sujetos
politicos

Lo que podemos denominar uno de los articulos fundadores
del feminismo postcolonial Bajo los Ojos de Occidente.
Academia feminista y discurso colonial, de Chandra Talpade
Mohanty (2008) establece que para discutir sobre los
“feminismos del tercer mundo” hay que tratar dos proyectos
simultaneos: la critica interna de los feminismos hegemaénicos
de “Occidente”, de un lado, que se trataria de un proyecto de
deconstruccion 'y desmantelamiento; y de otro, la
formulacién de intereses y estrategias feministas basados en
la autonomia, geografia, historia y cultura (2008:112).

A lo largo de todo el articulo se intenta desvelar la existencia
de una colonizacidn discursiva, en tanto que cierta forma de
apropiacién y codificacién instalada en las producciones
académicas de algunas autoras feministas (de izquierdas) que
se autodenominan “occidentales”, frente a quienes no lo
son™. Entre los principales cuestionamientos desarrollados,

1% para ello Mohanty hace un detallado andlisis metodoldgico
de algunos articulos de la Serie Zed Press “Women in The
Third World”, de corte antirracista y antiimperialista,
profundizando de un lado, en sus principios analiticos y
metodoldgicos, y de otro, en las implicaciones que sus
afirmaciones tienen para las posibles politicas de estrategias
que desde sus contextos las mujeres (sujetos de estudio en los
articulos) pudieran desarrollar. La autora alude a cierto
feminismo occidental hegemadnico, en la medida que la
categoria de “mujeres occidentales” es utilizada por las
autoras que analiza, pero en ningln momento considera que
sea una categoria posible de sustentar de una manera general

228

destaca un primer bloque de criticas en cuanto a los
principios analiticos y metodoldgicos, pues segin Mohanty,
estas autoras de la serie Zed Press parten de una categoria de
analisis universal, desde el punto de vista sociolégico y
antropolégico, que es la mujer como “compuesto cultural e
ideoldgico construido a través de los discursos de
representacion cientificos, literarios, linglisticos...”, frente a
las mujeres como sujetos reales y materiales de su propias
historias colectivas, es decir, las mujeres como sujetos
histdricos (Ibid:115).

Mediante este proceder, denunciard la autora, se saca a las
mujeres de su contexto politico, histérico, cultural,
econdémico... y a partir de ahi, entendida la mujer como el
producto de una esencializacion de la diferencia sexual
bioldgica/socioldgica y priorizando la diferencia de género por
encima de cualquier otra, se las recoloca en un “tercer
mundo” previamente barbarizado, atrasado, incivilizado, etc.
En los articulos analizados por la autora, de este modo, las
“mujeres del tercer mundo” acaban siendo construidas como
victimas esenciales e irrefutables de todas aquellas
diferencias que, como vimos en pdginas anteriores, el
colonialismo vy el capitalismo utilizaron de diversas maneras:
invisibilizando, potenciando o destruyendo. Asi, la “mujer
promedio del tercer mundo” es pensada y construida como
victima de la religion, como victima de las estructuras
familiares de sus sociedades, como victima de la violencia
masculina (segln se explica y analiza en occidente) o como
victima del subdesarrollo/colonialismo (segin el caso). En
definitiva, como victimas dependientes universales de la

por las mismas razones que critica las otras categorias de
mujeres monoliticas, ver siguiente cita (2008)

mujenes gn onignbe medie

229



economia, la politica, el colonialismo, la religién, las
tradiciones... seglin donde se haya colocado el punto de mira
en cada caso. Y todo ello, sin lugar a dudas, es decir, como si
tales pre-juicios sobre las discriminaciones no debieran ser
demostrados, convirtiéndose asi la diferencia valorada
colonialmente en anatema de partida,

“De esta forma, Omvedt puede hablar de las “mujeres de
la India” al referirse a un grupo particular de mujeres en el
estado de Maharashtra; Cutrufelli sobre “las mujeres de
Africa”, y Minces sobre “las mujeres arabes” como si estos
grupos de mujeres tuvieran algun tipo de coherencia
cultural evidente distinta de los hombres de estas
sociedades. Se asume que el “estatus” o “posicion” de las
mujeres es obvio, porque las mujeres como grupo
previamente constituido son colocadas dentro de
estructuras religiosas, econdmicas, familiares y legales. Sin
embargo, este enfoque —a través del cual las mujeres son
percibidas como un grupo coherente en todo contexto,
indiferentemente de su clase o identidad étnica—
estructura el mundo en una dicotomia, en términos
finalmente binarios, en donde las mujeres siempre se
perciben en oposicion a los hombres, en los que el
patriarcado significa necesariamente el dominio masculino
y en los que se asume implicitamente que los sistemas
religiosos, legales, econémicos y familiares son construidos
por los hombres” (Mohanty, 2008:145)

A pesar de que Mohanty escribié su articulo en 1984, es de
absoluta actualidad: ¢Acaso actualmente no piensan muchas
personas que la mujer musulmana es incuestionablemente
sumisa y atrasada, ante lo que se utiliza el velo como prueba
evidente? ¢Acaso muchas personas no piensan actualmente

230

que las mujeres migrantes suelen ser analfabetas, incultas y
dependiendo de la nacionalidad, hasta “mafosas” para
hacerse con un hombre espafiol y obtener los papeles?
éAcaso no piensan muchas personas que la prostituciéon (y no
la trata o el trafico de seres humanos) es indignante e
inadmisible como forma de ganarse de la vida, mientras
reimos las compulsivas y legitimas conquistas sexuales de
nuestro entorno de amigos hombres, y cada vez mas mujeres,
como la manera de ganar autoestima?

Esta ficcion a partir de la cual mujeres y hombres se
relacionan en un absoluto vinculo de acceso al poder por
parte de ellos y de negacidon del poder a ellas, simplifica
extraordinariamente el hecho de que las mujeres son sujetos
histéricos de sus sociedades en las que también son
participes de las relaciones de poder, asi como de las
relaciones de resistencia. En efecto, “a menos que uno crea
en una conspiracién masculina internacional o una estructura
de poder antihistdrica y monolitica” (Mohanty, 2008:117), es
necesario recordar las relaciones de dominacién que sobre
unas mujeres pueden llegar a establecer sobre otras desde Ia
diferencia racial, de edad o de clase, por poner algunos
ejemplos. Por tanto, estar subordinado u oprimida como
mujer, es algo mas complejo que, desde esta vision
reduccionista, “carecer del poder que todos los hombres
tienen por el hecho de serlo”. Como aclara la feminista negra
bell hooks “el sexismo como sistema de dominacidén esta
institucionalizado, pero nunca ha determinado de forma
absoluta el destino de todas las mujeres de la sociedad”
(2004:37-38). Y la raiz de esta visidon sesgada sobre el origen
de la subordinacidn de las mujeres es posible encontrarla en

mujenes gn onignbe medie

231



“... los feminismos de la segunda ola, tanto los de la
igualdad (liberal, socialista), como los de la diferencia
(radical, psicoanalitico o postestructuralista) dieron por
bueno un concepto de patriarcado que inducia a borrar las
diferencias entre mujeres en orden a salvaguardar para el
andlisis —y para la lucha- dos categorias sociales exclusivas
y claramente delimitadas: hombres y mujeres. Esta
narrativa insistia en la necesidad de terminar con los
privilegios de los hombres sobre las mujeres, de manera
gue todas las mujeres —por el mismo hecho de serlo-
debian compartir los mismos intereses... Las radicales
pusieron el ojo en la familia, las marxistas-socialistas en el
mercado de trabajo, las liberales en la esfera politica, las
psicoanalistas en la mente y las postestructuralistas en la
cultura.” (Rodriguez, 2006:16-17)

De esta manera, se reduce y absolutiza la compresion de la
subordinacién de las mujeres a su diferencia sexual, obviando
el caracter relacional del sexo-género, la raza (la etnicidad) o
la clase social, que “es el lugar donde ponen el énfasis los
feminismos periféricos de la Ultima década del siglo XX”
(Ibid.:20). Expresado de otro modo, debemos tener en cuenta
qgue “la explotacion de las mujeres no sélo tiene que ver con
los hombres” (Anthias, 2006:61); como hemos ido analizando
a lo largo del articulo, el colonialismo, el racismo, el clasismo,
el capitalismo etc. se articulan al patriarcado en una marafia
de relaciones que sustentan diversas y complejas formas de
subordinacién de las mujeres. Y justamente descifrar esta
madeja de cruces, nudos e interacciones entre estas diversas
variables, es una tarea que debe afrontar la teoria social en
cada uno de los contextos de trabajo o estudio.

Con esta finalidad, entre las diversas maneras de entender
cudl es el punto de partida metodolégico desde el cual poder

232

construir una teoria social preocupada por “la
conceptualizacion de las divisiones sociales y sus particulares
articulaciones” (Rodriguez, 2006:14), nos adherimos al
pensamiento de Floya Anthias cuando afirma que “es muy
dificil separar nuestra pertenencia como mujeres, de nuestra
pertenencia como miembros de una clase particular o como
miembros de un grupo étnico particular, debido a que en
nuestra experiencia vivida todas estas cosas se encuentran
entrelazadas” (2006:57). Como afirmase Mohanty, casi
treinta afios antes

“Las mujeres estdn constituidas como grupo a través de
una complicada interaccion clase, cultura, religion y otras
instituciones y marcos de referencia. No son “mujeres” - un
grupo coherente”- simplemente en funcidn de un sistema
econdmico o una politica particular. El reduccionismo de
semejantes comparaciones transculturales resulta en la
colonizacién de los elementos especificos de la existencia
cotidiana y de las complejidades de los intereses politicos
que representan y movilizan a las mujeres de distintas
culturas y clases sociales” (2008:134)

En efecto, dado que cotidianamente no vivimos las
exclusiones de una manera separada, unas por ser mujer,
otras por ser inmigrante, otras por ser pobre u otras por ser
indigena, nos resulta imposible poder comprender las
subordinaciones de manera compartimentada. Es por eso que
debemos poner la atencion y el acento en “... el modo en el
gue intersectan y que dan como resultado formas
particulares de discriminacién de género...”. Llegamos de este
modo al concepto de interseccionalidad que maneja Floya
Anthias y que tiene que ver con la importancia de conectar
entre si las divisiones sociales y las identidades de género,

mujenes gn onignbe medie

233



etnicidad y clase social, pero no desde una suma aditiva de
subordinaciones, sino que mas bien desde una mirada
relacional y compleja que nos invita a “... pensar el género
siempre como etnizado, siempre racializado, siempre influido
por la clase y asi sucesivamente” (2006:64-65). En este
sentido,

“Seria de mucha mas utilidad comprender cémo las
relaciones patriarcales se articulan con otras formas de
relacién social en un determinado contexto histérico. Las
estructuras de clase, racismo, género y sexualidad “no
pueden tratarse como “variables independientes” porque
la opresién de cada una estd inscrita en las otras... es
constituida por y es constitutiva de las otras” (Brah,
2004:112)

Por tanto, se hace necesario contextualizar los analisis y no
sostenerlos sobre pre-conceptos tedricos universalistas que
eliminan las estructuras reales en las cuales las mujeres son
configuradas como tales y, sobre todo, en las cuales son
sujetos reales histdricos; aclarando, como indica Mohanty
qgque estas propuestas “..no estdn en contra de Ila
generalizacién, sino mas bien a favor de generalizaciones
cuidadosas e histéricamente especificas que respondan a
realidades complejas” (2008:144).

En la misma linea de pensamiento, nos recuerda Aida
Hernandez, otra reconocida tedrica feminista “del tercer
mundo”, que “un lugar en el mapa es también un lugar en la
historia... y una perspectiva ante el conocimiento”, pues
“nuestras producciones discursivas y perspectivas del mundo
estdn marcadas por la geopolitica” (2008:71). Anadiendo,
lineas después, la necesidad de conocimientos situados “que
reconozcan desde donde hablamos, pero que a la vez no

234

renuncien a la posibilidad de conocer, ni relativicen el valor
ético y explicativo de cualquier conocimiento” (lbid.:72)
Ahora bien, la necesidad de contextualizar nuestros
conocimientos, ni para Mohanty, ni para Anthias, ni para
Hernandez, ni para los feminismos postcoloniales en general,
deben suponer una apuesta por un postmodernismo
celebratorio que nos hable de diversidades y relativismos
vacios, y nos entrampe en una categoria de ciudadania
mundial ciega a las desigualdades y, por tanto, sustentadora
de los privilegios sociales. Ahora mas que nunca, aprehender
la dimensidn global y su conexién con lo local, nos muestra el
vinculo entre el capital y su coste humano, entre la exaltacién
de la diferencia y su conversién en desigualdad. Pero para
ello, es necesario un conocimiento situado y contextualizado,
pues

“La alternativa al relativismo son los conocimientos
parciales, localizables y criticos, que admiten la posibilidad
de conexiones llamadas solidaridad en la politica y
conversaciones compartidas en la epistemologia... El
relativismo es el perfecto espejo gemelo de la totalizacién;
ambos son “trucos divinos” que prometen, al mismo
tiempo y en su totalidad, la visidn desde todas las
posiciones y desde ningun lugar; mitos comunes en la
retérica que circunda a la ciencia. Pero es precisamente en
la politica y en la epistemologia de las perspectivas
parciales donde se encuentra la posibilidad de una
busqueda objetiva, sostenida y racional” (Haraway,
1991:329, cit. y trad. por Hernandez, 2008:72)

Por tanto, la propuesta de base del feminismo poscolonial es

poner de relieve la importancia de profundizar en las
diferencias que acontecen en lo local y su conexidn con los

mujenes gn onignbe medie

235



sistemas y procesos politicos y econdmicos globales. De
hecho, no se persigue simplemente exponer la invisibilizacion
de los conocimientos y las experiencias de luchas propias de
las otras mujeres. Mas bien, como plantea Mohanty (2008) en
otro articulo fundamental en su pensamiento De vuelta a los
ojos de Occidente: la solidaridad femenina a través de la lucha
anticapitalista -donde se encarga mas de la propuesta
constructiva de los feminismos postcoloniales que de la
critica 'y deconstruccion del feminismo “occidental”
hegemodnico-, se trata de entender a las mujeres del “tercer
mundo” no sdlo a través de la opresidn, sino sobre todo, por
sus multiples formas de resistencia y sus “diferencias
comunes”,

“Ahora me encuentro buscando reenfatizar los nexos entre
lo local y lo universal. En 1984 mi prioridad estaba en la
diferencia, pero hoy quiero recapturar y reiterar su mas
completo significado, que siempre estuvo alli, y que es su
conexion con lo universal. En otras palabras, esta discusion
me permite volver a enfatizar la forma en que las
diferencias no son nunca simplemente “diferencias”. Al
conocer las diferencias y particularidades, podemos ver
mejor las conexiones y elementos comunes, porque no
existe frontera o limite que sea total o que nos determine
de forma rigida. El obstaculo a superar es ver como las
diferencias nos permiten explicar las conexiones y los
cruces de fronteras mejor y con mas precision, asi como
especificar la diferencia nos permite teorizar los problemas
universales mas integralmente. Es esta jugada intelectual
la que da lugar a mi interés por que las mujeres de distintas
comunidades e identidades construyan coaliciones y
solidaridades mas alla de las fronteras” (2008:412-413)

236

4. Mujeres y participacion politica: Problemas en la agenda
feminista

En septiembre de 2011, en Baeza, argumentaba Amelia
Valcarcel que “... gran parte del planeta se enfrenta entre si
sobre (en razén de) los recursos energéticos, pero también se
estd enfrentando sobre la idea que tienen sobre lo que
merecen las mujeres y lo que no, de quienes son y deben ser.
El feminismo por tanto estd en una de las fuertes lineas de
fractura del mundo que nos toca vivir... ” (2011). Estando
absolutamente de acuerdo con la pertinencia de las dos
apreciaciones realizadas por la filésofa, considero que es este
un caso clarisimo donde justamente la propuesta
metodoldgica de los feminismos postcoloniales y la
interseccionalidad de las diversas variables cobra sentido; a
no ser que pensemos que la vida cotidiana de las mujeres en
el planeta, sus luchas, intereses y estrategias, nada tiene que
ver con la “lucha por los recursos energéticos”, que si me
permiten, denominaremos colonialismo global.

Las preguntas en este caso serian, asumiendo ambas
afirmaciones, éicémo estdn interactuando el feminismo y la
lucha por los recursos energéticos en la actualidad? écual es
el papel que los diversos discursos feministas estan llevando a
cabo frente al colonialismo global? o desde la otra orilla,
écomo estd el neocolonialismo reabsorbiendo los discursos
feministas? Como quiera que las preguntas son demasiado
grandes y que la respuesta pudiera quedarse demasiado
pequefia, como reflexiones Ultimas de este trabajo
proponemos simplemente un acercamiento a la complejidad
de posibles respuestas.

De nuevo de la mano del prélogo de Otras Inapropiables se
afirma que las diferentes opresiones “se articulan gracias,

mujenes gn onignbe medie

237



entre otras, a la mediacion estatal desde la que se asignan los
lugares que han de ocupar los distintos sujetos sexuados y
racializados”, ya que “el capitalismo consigue nutrirse y
regenerarse a través de esas diferencias. Se trata de un
modelo que no trata a las diferencias en si mismas sino que
las sigue utilizando como parte de un todo donde funcionan
como fragmento de la maquinaria capitalista” (hooks,
2004:30). Por tanto, desde este punto de vista, se recomienda
atender a un elemento clave en la gestién y produccién de las
diferencias, el propio estado-nacidn, cuyo parlamento es una
de sus instituciones principales. Adn asumiendo lo que se
conoce como el debilitamiento del estado-nacion, es
innegable su reforzamiento en el control de las fronteras, en
el control de la mano de obra y en los aspectos militares. En
efecto, como ser critico/a implica no abandonar una actitud
de sospecha incluso hacia aquellos avances que
aparentemente son emancipadores y, en ese sentido, estar
muy alertas a la mas que demostrada capacidad de
adaptacion de los sistemas de opresidon, es interesante ver
qué pasa entones con las mujeres en los parlamentos y la
gestion y produccidn de las diferencias que ahi se positiviza.
En este sentido, en el mismo encuentro de Baeza, otra
fildsofa feminista de reconocido prestigio en nuestro pais,
Alicia Miyares, se pregunta por qué serd que en los paises en
vias de desarrollo la agenda feminista estd empezando
justamente por lo que mas ha costado conseguir en los
“paises donde las democracias se han estabilizado...” Es decir,
teniendo en cuenta que en estos paises la agenda basica del
feminismo se ha conseguido de manera gradual, primero
derechos educativos, después derechos laborales, mas tarde
derechos sexuales, para llegar por ultimo a los derechos
politicos (desde la perspectiva de la paridad),

238

“esa ocurrencia de las mujeres en los parlamentos “en vias
de desarrollo” puede tener una finalidad positiva, pero
también muy reactiva... por ejemplo, en América latina
muchas de las mujeres que se estan colando en los
parlamentos llevan una agenda contraria a la igualdad, (ya
que) interrumpen los derechos sexuales... Si la agenda en
los paises en vias de desarrollo empieza por el final ¢Cual
es la finalidad dltima? ¢Puede ser interrumpir la otra parte
de la agenda feminista? (Miyares, 2011)

Desde el otro lado del Atlantico, y no planteado como
contrarréplica a las anteriores reflexiones -de hecho ambas
observaciones son perfectamente compatibles-, sino como
ejemplo de aquellos andlisis que estan conectando el
feminismo con otras estrategias de poder e intereses no
precisamente feministas; concretamente desde Bolivia,
también se cuestiona cierta forma de presencia de las
feministas europeas en las alianzas con los colectivos
latinoamericanos, asi como su manera asistencialista de
enfocar la cooperacion,

“No debe realizarse la recoleccion en un lado -Europa-, y el
trabajo social o politico en el otro lado -Latinoamérica-.
Consideramos que el trabajo social y politico se debe hacer
en ambos lados, tanto en los paises que cooperan como en
los que son “cooperados”. La discusion sobre el
colonialismo, el machismo, el neoliberalismo, los
privilegios, el racismo, el patriarcado, también se debe
hacer en Europa. Las agencias de cooperaciéon no pueden
solo darnos tareas a Abya Yala, nosotras también les
planteamos tareas por hacer, por ejemplo: écuales son las
relaciones politicas entre las feministas europeas, del
Estado espafiol o vascas, con las mujeres migrantes, las

mujenes gn onignbe medie

239



relaciones mujer-mujer, el consumismo de hombres y
mujeres en Europa, el machismo de hombres
supuestamente no machistas con las mujeres europeas,
pero que usan mujeres en prostitucion de nuestros
pueblos y que viven en Europa?, icdmo se relacionan las
ONG espafiolas con sus contrapartes?, équiénes son sus
contrapartes?, ¢acaso no son las mujeres de clase media
que son las duefias de las ONG latinoamericanas?”
(Paredes, 2011:147)

Sin entrar ahora de lleno en el debate sobre qué entendemos
por igualdad y cudl es el concepto de individuo y el paradigma
filoséfico que la estd sustentando, lo que me interesa con
estos ejemplos es poner de relieve que, efectivamente, no
s6lo como decia Valcarcel “el feminismo estd en una de las
fuertes lineas de fractura del mundo que nos toca vivir” sino
que el/los feminismo/s -suponiendo que podamos hablar de
uno-, se esta/n reconfigurando y estd/n siendo repensado/s
desde esas otras aristas de nuestra realidad, donde el
capitalismo y la globalizacidon son claves, que también estan
conectadas con la vida de las mujeres en nuestro planeta y
sobre las que venimos desarrollando reflexiones a lo largo del
trabajo.

De manera que esta ocurriendo una “multiplicidad de
aparentes feminismos” entre los que es cada vez mas dificil
rescatar los feminismos que apuestan por la idea de la
diversidad de aquellas propuestas que utilizan la presencia de
las mujeres para legitimar politicas neoliberales
explicitamente, o cuando menos, dulcificarlas con su
presencia. Tanto desde América Latina, como desde otras
latitudes, algunos feminismos indigenas, el feminismo rural,
el feminismo comunitario, cierto feminismo auténomo, entre

240

otros, estan poniendo de relieve posibles utilizaciones del
discurso feminista también por parte de los poderosos
organismos internacionales,

“Los organismos internacionales permanentemente han
impuesto su mirada sobre las formas de como incorporar a
las mujeres al sistema. Las politicas del enfoque MED
(Mujer en Desarrollo) descubria a las mujeres como un
ejército que abarata la mano de obra, y por lo tanto, los
costos de produccion a favor del capital. En este marco las
politicas publicas tenian que prestar atencidon a
promocionar ciertas capacidades en las mujeres y por eso
los indices de escolaridad basica eran tan importantes. El
enfoque GED (Género en Desarrollo), que trabaja con
mujeres y con hombres para transversalizar el enfoque de
género y lograr mejoras en la situacién de las mujeres,
responde a una necesidad del neoliberalismo y la
transnacionalizaciéon donde las mujeres no solo son usadas
como fuerza de trabajo mal pagada, sino que también se
las incorpora a las representaciones politicas. Ahora las
mujeres le sirven al sistema no solo para aportar, en la
salida de la crisis econdmica, con trabajo informal,
precarizado y sin ningun tipo de cobertura social, sino que
se crea un imaginario de empoderamiento por ver a
mujeres, pertenecientes a los partidos neoliberales,
participando de los gobiernos que explotan y precarizan a
mujeres y hombres de nuestros pueblos” (Paredes,
2010:146)

Por tanto, sin pretender en este trabajo hacer una sintesis de
todas las diversas miradas que estan sospechando Ia
utilizacion de la presencia de las mujeres para legitimar
politicas neo-coloniales, considero que los ejemplos
expuestos expresan de manera muy clara la diversidad de

mujenes gn onignbe medie

241



intereses y prioridades que, en funcién del lugar del mundo
desde el cual enunciamos nuestras necesidades, son unas u
otras. De ahi, reiteramos, la necesidad de analisis
contextualizados y del respeto por la diversidad en las
prioridades.

5. Conflictos en Oriente Medio: El militarismo globalizador
desde una perspectiva de feminismo postcolonial

En Sefiuelos sexuales. Género, raza y guerra en la democracia
imperial, Zillah Eisenstein pretende desvelar, usando el
concepto de sefiuelo (seduccidn, engafio y captura), cémo el
actual militarismo globalizador utiliza los cuerpos marcados
por el sexo y raza, asi como el discurso de los derechos de Ia
mujer como tapadera tacita de la dominacidon global. Por
ejemplo, indica de manera muy concreta, “Condoleezza Rice
(mujer y negra) encarna su condicidn de sefiuelo cuando hace
la guerra en nombre de los hombres blancos” (2008:16).
Afadiendo mds adelante sobre las guerras en Afganistan e
Irak,

“son guerras enfangadas en discursos sobre la democracia
y el derecho de las mujeres a liberarse de una vida de
vejaciones... pero ninguna de esas dos guerras se inicid
para liberar a las mujeres, por lo que sigue siendo de
crucial importancia que meditemos hasta sus ultimas
consecuencias sobre la aparicion de estos relatos en estos
precisos momentos” (lbid.:28).

Coémo, por qué y cuando se estd utilizando el discurso y/o

presencia de las mujeres es una pregunta mas que pertinente
en estos momentos histdricos, donde la guerra sea hace para

242

“« ”

la “paz”, los comunistas han sido sustituidos por los
“terroristas”, los terroristas son “islamistas” y la “democracia
imperial” se impone desde los Uteros de los aviones. Se
preguntaba Herrera sobre este juego de confusiones,

“iComo dejar de lado que a principio de los noventa los
circulos intelectuales cercanos a la CIA denominaban a los
talibanes afganos freedom fighters, mientras que acusaban
de terrorismo a los niflos y niflas que tiraban piedras a los
tanques israelies de ocupacion? ¢Cémo justificar, pues, la
intervencion anglonorteamericana-europea en Afganistan
legitimada por el humanitarismo de los derechos?”
(2005:84)

éAlguien de verdad cree a estas alturas que las guerras en
Oriente Medio tienen remotamente algo que ver con los
derechos de las mujeres? Decia ldcidamente la feminista
egipcia Nawal El Saadawi que “el colonialismo
norteamericano y el fundamentalismo religioso, van de la
mano contra las mujeres” (2008). Es por eso que, en el
discurso de los derechos de las mujeres, es necesario estar
especialmente alertas en el caso de las invasiones llevadas ya
a cabo en Oriente Medio, asi como en las justificaciones que
sean utilizadas en posibles invasiones futuras de los paises

arabes, puesto que

“Los derechos humanos —y con ellos los de las mujeres,
han sido utilizados para enturbiar y racionalizar los
aspectos miséginos y raciales del capitalismo global. En
tanto que discurso, los derechos de las mujeres ofrecen
legitimidad a la democracia, y a la vez, permiten someter a
critica formas de democracia distintas de las occidentales
de tal manera que sirven para hacer alarde de

mujenes gn onignbe medie

243



occidentalismo ante el resto del mundo” (Eisenstein, 2008:
28)

Es posible que alguna persona me responda que, en general,
en nuestras sociedades no se cree que las invasiones en
Oriente Medio hayan sido llevadas a cabo por una
preocupacién real sobre los derechos de las mujeres. Sin
embargo, la cosa no esta tan clara cuando se debate sobre “la
situacion” de las mismas. Es realmente preocupante la
facilidad con la que en muchos foros se comenta, por
ejemplo, sobre las mujeres islamicas y arabes o sobre los
musulmanes y los islamistas radicales, como si en ambos
casos se tratase de lo mismo, con el Unico objeto de justificar
las intervenciones militares que el colonialismo global
necesita, o cuando menos, resituar al mundo isldmico en su
lugar de nuevos barbarizados.

Eliminar la complejidad social de este modo tiene un coste
muy elevado, sobre todo cuando hablamos de situaciones de
invasion armada porque, como desarrollaremos a
continuacién, se victimiza a las mujeres convirtiéndolas en
“sefiuelos de género”. Se anula la multiplicidad de diferencias
entre las mujeres arabes, musulmanas o no, dado que existe
una gran distancia entre hablar de mujeres tunecinas,
saharauis, libanesas, palestinas o iranies; ademdas de las
enormes diferencias de clase, etnicidad, edad, religion... que
entre estos grupos sociales de mujeres existe. Es decir,
simplificamos la compleja realidad de estas mujeres,
construyéndolas desde estereotipos y conceptualizaciones de
género mas fieles a la mentalidad etno-céntrica y
victimizante, que a la cotidianidad de estas mujeres. Nawal El
Saadawi siempre recuerda en sus conferencias que ella
estudidé psiquiatria en Egipto, cuando las mujeres en Europa

244

apenas accedian a los estudios y mientras en el Tunez de los
anos 50 ya era posible abortar legalmente; como dice la
autora “el feminismo no es un invento occidental” (2008).
Esta simplificacion victimizante profundiza la generacién de
estereotipos de género, victimas arquetipicas, que las
mujeres blancas “deberian salvar/estudiar/ayudar”. Una
suerte de carga de la mujer blanca “feminista”, a imitacion de
la carga del hombre blanco. Como de nuevo, afios después,
insistiria Mohanty,

“Me parece que muchos de los contenidos académicos
actuales tienden a reproducir representaciones
“globalizadas” particulares de las mujeres. Asi como hay
una masculinidad anglo-norteamericana producida por y
desde los discursos de la globalizacion, resulta importante
preguntar qué son las feminidades correspondientes que
se estan produciendo. Claramente, tenemos la ubicua
mujer global adolescente obrera en una fabrica, la
trabajadora doméstica y la trabajadora sexual. Existe
también la trabajadora inmigrante/migrante en servicios,
la refugiada, la victima de crimenes de guerra, la prisionera
que es mujer de color ademas de ser madre y sufrir
adiccidon a la droga, la consumidora —ama de casa, y asi,
sucesivamente. Y también esta la imagen de la madre de la
nacién / portaestandarte religiosa de la cultura y la
moralidad tradicionales... se suelen ubicar geograficamente
en el Tercer Mundo /Sur, pero muchas de las
representaciones que identificamos anteriormente se
encuentran dispersas por todo el globo.” (2008:449)

Desde mi punto de vista, lo que pretende la autora no es
negar el hecho de que la globalizacidn esta generando todos
estos nuevos perfiles, lo que cuestiona es hasta qué punto
somos capaces de verlos en nuestras propias sociedades,

mujenes gn onignbe medie

245



culturas y entornos, asi como ver las intersecciones entre
todos ellos, alld y aca, en el sur y en el norte. Dicho de otro
modo, le interesa preguntarse si las narrativas sobre nuestras
“liberadas” mujeres del norte se apoderan de una agencia y
una lucha que a la vez es negada a las “pobres” mujeres del
sur. Y a esto responde,

“Lo que quiero mostrar aqui es que las mujeres son
trabajadoras, madres o consumidoras en la economia
global, pero nosotras también somos todas esas cosas
simultdneamente. Las categorias singulares y monoliticas
de las mujeres en los discursos globalizadores
circunscriben las ideas sobre la experiencia, la agencia y la
lucha. Aunque hay otras imagenes de mujeres
relativamente nuevas que emergen en este discurso —la
trabajadora en derechos humanos o la participante en una
ONG, la militante revolucionaria y la burdcrata corporativa-
, existe también una linea divisoria entre las imagenes
falsas y exageradas de la feminidad victimizada y de la
mujer que toma el poder, y se niegan una otra” (Ibid.:449)

Con sostén en estas ldgicas reduccionistas, en el contexto
internacional tras el 11-S y las invasiones de Irak o
Afganistdn,la mujer “promedio del tercer mundo” ha dado
paso a la mujer “promedio de mundo isldmico”, cuyo “velo”
se convierte en prueba evidente de su victimizacion éQué
mecanismo nos impide plantearnos la posibilidad de que una
mujer islamica use pafiuelo porque ella lo ha decidido y que
por tanto tenga derecho a llevarlo en Espaiia por el mismo
motivo que las alumnas usan melfas, gorras, sombreros...?
éSera, de nuevo, la diferencia colonial que elimina la
capacidad de raciocinio y eleccién en “la otra inferiorizada”?
Considero, con Eisenstein, que esta mirada desde arriba, des-

246

empoderadora de las mujeres musulmanas, estad suponiendo
un enorme soporte a los discursos del colonialismo global. Y
afade la autora que “..las mujeres musulmanas veladas se
convierten en sefiuelos de y para las guerras contra el
terrorismo... ” (2008:16)

En este sentido, me parece fundamental la aportacion de
Nawal El Saadawi cuando afirma que “debemos liberar la
mente de los velos visibles e invisibles como el maquillaje o la
cirugia estética” (2008). Considero por tanto que el debate no
es velo, sino la capacidad de eleccién y autonomia de las
mujeres en la manera que tenemos de situarnos vy
presentarnos ante el mundo, libres de estereotipos de
género. Presuponer que el velo elimina per se esto ultimo, es
dar un salto analitico demasiado riesgoso para las ciencias
sociales, que deberian demostrar. Como recuerda Mohanty,
en la revolucion irani el 1979 el velo fue utilizado por las
mujeres de clase media en las manifestaciones como simbolo
de apoyo a las mujeres obreras. Por tanto, insistimos,
debemos interpretar y conocer desde los contextos
concretos, historizados.

Sin embargo, muchas de las mujeres colonizadas de nuestra
era siguen sintiendo la insolidaridad de un feminismo imperial
(Eisenstein, 2008) incapaz de reconocerlas como sujetos con
capacidad de accidn y resistencia frente a las invasiones
militares de las potencias hegemodnicas; incapaz de
reconocerlas como agentes sociales criticos y eficaces frente
a la expoliacion de los recursos naturales de sus tierras;
incapaz de reconocerlas como “sujetos integrantes vy
miembros participes de su mundo familiar y comunitario”
frente a una familia, pareja y comunidad que simplemente las
manipula. Mucho me temo que hemos caido en la trampa:
crear la diferencia  colonial que  justifica la

mujenes gn onignbe medie

247



civilizacién/salvacién de la Otra, interpretar la diferencia
desde nuestra concepcion universalizadora de la mujer
liberada y autdonoma que da razones al “salvacionismo de las
otras mujeres”. Como nos desvela la autora,

“Mads acorde con la verdad (si es que alguna puede hallarse
es esta historia), es que el hecho de que el militarismo
machista utiliza los derechos de las mujeres para elaborar
proyectos politicos de derechas, tanto dentro como fuera
de Occidente. Los fundamentalismos de derecha de todo
tipo, en Oriente y Occidente, ponen énfasis en proyectos
militaristas que abrazan la transformacion en sefiuelos del
género que marca la vida de las mujeres, con o sin
velo/chador/abaya/burka” (Eisenstein, 2008: 28)

Considero que cierto feminismo institucional corre el serio
riesgo de perderse en los debates interminables sobre el velo
o las cuotas (asumiendo la pertinencia y la necesidad de estas
ultimas, pero también sus limites) mientras que la presencia
de mujeres en espacios politicos y militares es usada de
manera normalizada para justificar intervenciones militares (o
no militares) coloniales globales.

La Resolucién 1325 del Consejo de Seguridad de la ONU,
adoptada en 2000, reconoce la importancia de la
participacion de las mujeres en la construccién de la paz y en
la necesidad de su presencia y participacion en los tribunales
con jurisdiccién sobre los crimenes internacionales, asi como
en los procesos de desarme, repatriacién, reasentamiento,
rehabilitacién y reconstruccién posteriores a los conflictos
bélicos. Sin entrar ahora en el debate sobre si las mujeres son
mas o menos pacificas que los hombres, ya sea por esencia o
educacion; lo que me parece mas interesante es poner de

248

relieve cdmo, significativamente en la ultima década, las
mujeres estan insertandose en las filas de los ejércitos y en
las labores de seguridad, reconocida ésta como un espacio
que también deben ocupar las mujeres en la propia
Resolucién.

Por tanto, situando el punto de mira en las mujeres que son
parte de las guerras y en las causas de su participacion,
acudimos a Eisenstein cuando afirma que “Las mujeres... no
solo son victimas de las guerras, también participan en ellas.
Hoy dia, es mas probable que intervengan activamente en
alguna de ellas, dada las cambiantes necesidades de una
economia global militarizada” (2008:40). En efecto, cada vez
la participacion de las mujeres en los ejércitos y su presencia
en las fuerzas armadas -recordemos el caso de Michel
Bachelet, Ministra de defensa antes que Presidenta de Chile o
el caso de Carme Chacdn, Ministra de defensa antes de
participar como candidata en las primarias del PSOE- estdn
enturbiando hasta el extremo lo que podemos entender por
igualdad y por feminismo ¢Responde a criterios de igualdad el
hecho de que las mujeres accedan hoy en un numero
importante a espacios reservados anteriormente a los
hombres cémo el ejército? ¢Estamos las mujeres mas
liberadas por poder ser militares? A esto responde la misma
autora,

“En lugar de una liberacidn, el ingreso de las mujeres en el
ejército ha de comprenderse como la mas reciente fase del
capitalismo global militarizador... Mas mujeres se ven
obligadas a alistarse en el ejército por necesidades
econdmicas... Es posible que la presencia de mujeres en el
ejército contribuya a darle a este estamento un “look” mas
democratico, simulando que las mujeres ahora pueden

mujenes gn onignbe medie

249



escoger las mismas actividades que los hombres... En
realidad, hoy se alistan mas mujeres en el ejército porque
hay menos democracia, si por democracia entendemos
opciones y oportunidades... el ejército constituye uno de
los principales terrenos donde las mujeres trabajadoras o
de clase media pueden aspirar a una paga mensual...
exactamente lo que el trabajo doméstico les ofrecia a las
mujeres negras en la década de 1950” (Ibid.:55)

Sin embargo, como contrapartida a esta utilizacion sobre las
necesidades y la presencia de las mujeres, en nuestro el
contexto internacional son, paradojalmente, las mujeres de
las comunidades mas necesitadas y vulnerables quienes
vienen entretejiendo propuestas alternativas a la
globalizacién neoliberal militarizada y al envilecimiento de los
fundamentalismos fascistas, catdlicos y/o isldmicos. En
efecto, a partir de la segunda mitad del siglo XX, desde el
movimiento Chipko en India, hasta los feminismos isldmicos e
indigenas actuales o la importante participacion de las
mujeres en la primavera arabe, pasando por el movimiento
Green Belt con Wangari Maathai, entre muchos otros, las
mujeres comenzaron a tener una presencia clave como
movimientos sociales de resistencia y contestacion a la
globalizacion neoliberal; porque como argumenta Mohanty
“existen vinculos causales entre las ubicaciones y experiencias
marginadas y la capacidad de los agentes humanos de
explicar y analizar los rasgos de la sociedad capitalista” (2008:
112)

Denunciaba la autora que el principal efecto de esta
victimizacion de la mujer “tercermundista” que homogeniza
las experiencias de los distintos grupos de mujeres en estos
paises es que se anulan y deslegitiman los procesos de
resistencia que estas mujeres han ido experimentando (que,

250

al decir de Foucault, debemos entender dentro de las
relaciones de poder) (2008:150) ¢Acaso las “otras” mujeres
jamads han respondido o cuestionado sus propias y concretas
estructuras de poder? ¢(Realmente las consideramos tan
incapaces como para no haber alzado nunca la voz? De
hecho, éno son las mujeres de los Sures quienes estan
participando, y muchas veces a la cabeza, en procesos de
resistencia, emancipacion y lucha social a nivel planetario?

Es asi como se propone, frente a las miradas coloniales que
este articulo apuesta por deconstruir, la practica
transnacional y solidaria de un feminismo anticapitalista, y
por tanto, un feminismo antiimperialista como respuesta
articulada por los colectivos de mujeres desde sus
“diferencias comunes”. Pues el capital, tal y como funciona
ahora “depende de y exacerba las relaciones de dominacién
racistas, patriarcales y heterosexistas” (Mohanty, 2008:420).

En definitiva, una apuesta por un entendimiento mayor de las
diferencias y de sus articulaciones nos podra otorgar una
vision mas compleja sobre cdmo éstas son reabsorbidas y
utilizadas por Ila globalizacion neoliberal, generando
especialmente consecuencias sobre las vidas y los cuerpos de
las mujeres y nifas. Se trata por tanto de una alianza desde
abajo, desde los movimientos sociales antiglobalizacion y los
movimientos de mujeres criticos con un capitalismo
patriarcal racialmente estructurado (Bhavnani y Coulson,
2004:60)

mujenes gn onignbe medie

251



Bibliografia

Anthias, F. (2006): “Género, etnicidad, clase y migraciéon” en
Rodriguez, P. (ed.) Feminismos Periféricos, Alhulia, Granada.

Bhavnani, K. y Coulson, M. (2004): “Transformar el feminismo
socialista. El reto del racismo”, en bell hooks, Avtar Brah,
Chela Sandoval, Gloria Anzaldua... Otras Inapropiables.
Feminismos desde las fronteras, Col. Mapas, Traficantes de
Suefios, Madrid, (51-62)

bell hooks, Avtar Brah, Chela Sandoval, Gloria Anzaldua...
(2004): Otras inapropiables. Feminismos desde las fronteras,
Col. Mapas, Traficantes de Suefios, Madrid.

De Sousa Santos. B. (2009): Una epistemologia del Sur,
Clacso/Siglo XXI, Mexico.

Eisenstein, Z. (2008): Sefiuelos sexuales. Género, raza y guerra
en la democracia imperial, Bellaterra, Barcelona.

Herrera, J. (2005): Los derechos humanos como productos
culturales. Critica del humanismo abstracto, Catarata, Madrid.

Hernandez, R. A. (2008): “Feminismos Poscoloniales:
Reflexiones desde el Sur del Rio Bravo”, en Sudrez, L. y
Hernandez, R. A (eds): Descolonizando el Feminismo. Teorias y
Prdcticas desde los Mdrgenes, Catedra, Madrid, (68-111).
Disponible en
http://webs.uvigo.es/pmayobre/textos/varios/descolonizand
o.pdf. Consultado: 30/5/2011.

Hinkelammert. F (2000): “La inversién de los derechos
humanos: El caso de John Locke” en Herrera (ed.) El vuelo de
Anteo. Derechos Humanos y Critica de la Razon Liberal,
Desclée de Broweer, Bilbao, (79-114)

Lander. E. (2000a): “Ciencias Sociales: saberes coloniales y
eurocéntricos”, en Lander. E. (ed.) La colonialidad del saber:
eurocentrismo y ciencias sociales, Perspectivas
latinoamericanas, Clacso, Buenos Aires, (11-40). Consultado:
21/9/2011.

——————————————— (2000b): “éConocimiento para qué?
¢Conocimiento para quién? Reflexiones sobre la universidad y
la geopolitica de los saberes hegemodnicos”, Revista
Venezolana de Economia y Ciencias Sociales, Mayo.
Disponible en
www.scribd.com/doc/14954171/Conocimiento-Para-Que-
Lander. Consultado: 12/10/2011.

Lorde, Audre. Edad, Raza, Clase y Sexo. Las Mujeres redefinen
la diferencia. Disponible en
http://tekedasdondekieras.wordpress.com/mujeres-y-
migraciones. Consultado: 12 /1/2012.

Mignolo, W. (2003): Historias locales/disefios globales.
Colonialidad, conocimientos subalternos y pensamiento
fronterizo, Cuestiones de antagonismo, Akal, Madrid.

Mirayes, A. (2011): “Feminismo... ¢Conflicto
Intergeneracional?”, en XVIIl Edicion de los Encuentros
Andaluces de Formacion y Reflexion Feminista “Alianzas y
Estrategias Intergeneracionales”, 22, 23 y 24 de Septiembre

mujenes gn onignbe medie



de 2011, Baeza. Disponible en
http://www.nodo50.org/mujeresred/spip.php?article1934.
Consultado: 3/12/2011

Mohanty, Ch. T. (2008) “Bajo los ojos de Occidente.
Feminismo académico y discursos coloniales”, en Sudrez. L. y
Hernandez. A. Descolonizando el feminismo. Teorias y
prdcticas desde los mdrgenes, Colecc. Feminismos, Catedra,
(112-162). Trad. por Maria Vinds de una versién actualizada
del articulo publicado en Boundary 2 12 n2 3/13, n? 1
(primavera-otofio 1984), reimpreso en Feminist Review, n2
30, (otofio 1988).

Nussbaum. M. C. (1999): “Patriotismo y Cosmopolitismo”, en
Nussbaum. M.C. Los Iimites del patriotismo. Identidad,
Pertenencia y Ciudadania Mundial, Paidos, Barcelona, (13-29)

Paredes, J. (2010): “Para que el dinero se esfume”, Actas
Encuentro: Feminismos en la agenda del desarrollo, 27 y 28
de mayo de 2010, Hegoa/Acsur, Bilbao, (139-148). Disponible
en http://publ.hegoa.efaber.net/publications/239.
Consultado: 23/1/2012.

Reyes, M. E. (2010): “Multiculturalismo y feminismo:
tensiones entre derechos individuales y derechos colectivos”,
CLADEM, Lima. Disponible en
http://cladem.org/index.php?option=com rokdownloads&vi
ew=file&ltemid=115&id=1234:multiculturalismo-y-
feminismo-mara-elena-reyes. Consultado: 7/2/21012.

Rodriguez, P. (ed.) (2006): Feminismos Periféricos, Alhulia,
Granada.

Saadawi, N. E (2008): Entrevista “El feminismo no es un
invento occidental”, Periédico Diagonal, 10 de julio de 2008,
num. 82. Disponible en http://www.diagonalperiodico.net/El-
feminismo-no-es-un-invento.html, Consultado: 22/12/2011.

Sanchez, C., Beltran, E. y Alvarez, Silvina (2001) “Feminismo
liberal, radical y socialista” en Beltran.E. y Maquieira, V. (eds.)
Feminismos. Debates tedricos contempordneos, Alianza,
Madrid, (75-124)

Sudrez, L. (2008): “Colonialismo, Gobernabilidad vy
Feminismos Poscoloniales” en Sudrez, L. y Hernandez, R. A.
(eds): Descolonizando el Feminismo. Teorias y Prdcticas desde
los Mdrgenes, Catedra, Madrid, (24-67). Disponible en
http://webs.uvigo.es/pmayobre/textos/varios/descolonizand
o.pdf. Consultado: 21/9/2011.

Valcarcel, A (2011): Ponencia inaugural: “El espejismo de la
igualdad. Hoja de ruta para las alianzas intergeneracionales”,
XVIII Edicién de los Encuentros Andaluces de Formacién y

Reflexion Feminista “Alianzas y Estrategias
Intergeneracionales”, 22, 23 y 24 de Septiembre de 2011,
Baeza, Disponible en

http://www.youtube.com/watch?v=SmJy5RckV9g.
Consultado: 3/12/2011

Wallernstein, I. (1999): “Ni patriotismo ni cosmpolitismo”, en
Nussbaum. M.C. Los limites del patriotismo. Identidad,
Pertenencia y Ciudadania Mundial, Paidds, Barcelona, (149-
151)

mujenes gn onignbe medie





