
Cuadrada Majó, Coral (coord.), Oikonomía: cuidados, reproducción, producción,  
Universitat Rovira i Virgili, Tarragona, 2015, p. 21–83.  
ISBN: 978-84-8424-375-5. DOI: 10.17345/9788484243755

MUJERES DE KÉMIT:
MADRES, DIOSAS, REINAS Y TRABAJADORAS1

Roser Marsal Aguilera
Universitat Autònoma de Barcelona

Para mis abuelas, grandes madres y trabajadoras. 

Con admiración.

1. Situándome

El padre de la Historia y curioso viajero de la antigüedad, Herodoto, nos 
habla de la civilización de Kémit como aquella donde sus habitantes:

[…] han adoptado en casi todo costumbres y leyes contrarias a las de los 
demás pueblos. Entre ellos son las mujeres las que van al mercado y hacen 
las compras, en tanto que los hombres se quedan en casa tejiendo. […] Los 
hombres llevan los fardos sobre la cabeza; las mujeres sobre los hombros. Las 
mujeres orinan de pie; los hombres, en cuclillas (Historia II 35, 2-3).

Esta cita es un ejemplo paradigmático de la visión del autor griego 
sobre una cultura con unos roles de género extraños para él. Además, este 
fragmento nos permite adentrarnos en la complejidad de la interpretación 
de los discursos, que son muchas veces modificados, alterados o, como en 
este caso, exagerados. 

1 El presente capítulo comenzó a redactarse como trabajo final de la asignatura «Tendencias 
Historiográficas Actuales II» en el curso 2011-2012. A partir de ese momento, la profesora 
Coral Cuadrada Majó, que impartía dicha asignatura, me propuso ampliar el contenido del 
mismo para colaborar con ella y otras compañeras en la redacción de este libro. Deseo ex-
presarle mi gratitud por la oportunidad de formar parte de esta publicación, así como por 
la lectura del borrador, sugerencias y sus clases. También agradezco a mis compañeras el 
esfuerzo invertido en este trabajo tan longevo, así como a mis profesores del Máster Oficial 
en Lengua y Civilización del antiguo Egipto, Juan Carlos Moreno García, Sara Rodríguez-
Berzosa y Marc Orriols Llonch, cuyas clases de Economía y Género en el antiguo Egipto me 
han permitido acabar de perfilar el resultado de este capítulo.

http://llibres.urv.cat/index.php/purv/catalog/book/156


22

Roser Marsal Aguilera

A la hora de hacer cualquier estudio histórico, el historiador/a no 
debe caer ni en el relativismo ni en la objetividad de la Ciencia y la His-
toria, pues ambas carecen de ello. Por esta razón, y siguiendo el plantea-
miento de la epistemología feminista, entre otros, es necesario situarse, 
es decir, exponer nuestro punto de partida, dado que, conscientes o no 
de ello, todo el mundo parte de una subjetividad, un contexto cultural y 
un punto de vista propio. Como bien cita la filósofa y feminista Sandra G. 
Harding (1987: 324): «La objetividad feminista significa, sencillamente, 
conocimientos situados».

La historia del antiguo Egipto se ha visto inmersa en multitud de in-
tentos para abordarla estableciendo analogías con nuestra sociedad occi-
dental. Esto es el resultado del eurocentrismo enraizado en la génesis de 
su historiografía. Por ello, este enfoque intelectual que considera Europa 
como motor de la civilización, impregnó la disciplina egiptológica, arrin-
conando a los «otros» en una categoría de alteridad, hasta los recientes 
estudios africanistas y de género. En esta categoría se inserta la cultura de 
Kémit, entendida como una realidad africana, y el objeto de estudio de 
este capítulo, las mujeres.

La pretensión de una visión clásica de la ciencia, que apuesta por unos 
presupuestos finalizados y que atribuye al investigador los términos de 
neutral, imparcial o exento de prejuicios, entre otros, ha sido la que ha 
apostado por la adoración a un único objeto de estudio, el hombre, ha-
ciendo invisible, de esta manera, a las mujeres. Sin embargo, hace algunos 
años surgieron los estudios de género, que, poco a poco, están ocupando 
un lugar importante en la Historia y cada vez tienen más eco en nuestra 
sociedad. Gracias a este tipo de estudios, desde una perspectiva alternativa 
a la que nos presenta la historiografía tradicional, podemos entender y 
perfilar la historia de colectivos olvidados en el tiempo. En el caso con-
creto de la Egiptología, los estudios de género todavía están en un estado 
embrionario, aunque cada vez tienen más presencia en esta disciplina. 
Aunque la historia de las mujeres de Kémit ha sido tratada desde muchas 
perspectivas, la de género, cuya principal aportación ha sido el énfasis que 
promueve en las diferencias, incluso entre las propias mujeres, el recono-
cimiento de las multiplicidades y la interseccionalidad, parece el enfoque 
más óptimo para este tipo de estudios. Por ello, quiero contribuir con este 
capítulo a hacer un ejercicio de reflexión. En este caso, la reflexión deriva 
a partir de una premisa principal: la de no tan solo hacer visibles a las 
mujeres de Kémit, sino hacerlas creadoras y agentes de su propia historia 



Mujeres de Kémit: madres, diosas, reinas y trabajadoras

23

y vincularlas con el trabajo, aplicando nuevos paradigmas que desnuden a 
las mujeres de prejuicios, estereotipos y tabúes.

Por tanto, es necesario llevar a cabo una aproximación desde una 
perspectiva crítica, analizando minuciosamente los trabajos ya finaliza-
dos, con el objetivo de ofrecer a un público general las nuevas líneas de in-
vestigación que promueven los estudios de género y economía en la Egip-
tología. De esta manera, el capítulo gira en torno a tres ejes principales. En 
el primero, he querido sintetizar la consideración de las mujeres a partir 
de las creencias religiosas, con el objetivo de comprender la relevancia 
que tuvo desde la Prehistoria, y presentar el debate surgido a raíz de todas 
estas consideraciones. El segundo, se caracteriza por el hecho de invertir 
los paradigmas actuales de la magnificación de la producción y la consi-
deración de la reproducción y los cuidados como actividades secundarias. 
De esta manera, podemos darnos cuenta de que los pilares de la economía 
se centran en torno a la familia, donde la mujer tiene un papel más que re-
levante al ser madre, y porque es ella la que domina el entorno doméstico, 
un entorno vital para el devenir de cualquier sociedad. El tercero, antes de 
las conclusiones, trata de las actividades productivas en la esfera colectiva 
que podían ejercer las mujeres del Egipto faraónico. De esta manera, que-
da refutada la atribución a la mujer hacia una actividad exclusivamente 
sometida a las «cuatro paredes» del hogar. Así, afirmaciones como esta 
quedarán superadas: 

La situación de la mujer en la sociedad egipcia era, en líneas generales, muy 
parecida a su situación en la sociedad occidental actual. Iguales ante la ley 
a los hombres y gozando de la misma libertad que éstos: sin embargo, las 
mujeres egipcias —como las actuales— no sacaron ni mucho menos todo el 
partido posible que esta situación teórica les permitía. En la práctica, la in-
mensa mayoría de mujeres fueron amas de casa —en el sentido más literal de 
esta expresión—, esposas y madres, y muy pocas se incorporaron a las tareas 
productivas, intelectuales o de ejercicio del poder (Padró, 1986: 77).

Dada la escasez de fuentes para este tipo de estudios, los ejemplos a los 
cuales haré referencia se enmarcan en el periodo Predinástico y Dinástico, 
hasta el final del Reino Nuevo (ca. 5500 a.C.–1077 a.C.)2. No obstante, hay 

2 No existe unanimidad en la clasificación del marco cronológico de la Historia del antiguo 
Egipto. Para ver una de las obras más completas sobre la cronología en el antiguo Egipto 
véase la obra de Hornung, E.; Krauss, R.; Warburton, D.A, 2006. 



24

Roser Marsal Aguilera

que tener presente las especificidades, la variabilidad y las diferencias que 
se produjeron entre los distintos periodos. 

2. Introducción. La Egiptología y la relación con los estudios de género: 
la tradición historiográfica androcéntrica y los nuevos enfoques 

La Egiptología es una disciplina que todos consideramos enigmática, 
atractiva, misteriosa y un sinfín de calificativos extravagantes, que hacen 
que su visión se convierta, muchas veces, en un imaginario idílico. La vi-
sión tradicional de la civilización egipcia nació en el momento álgido de la 
expansión colonial europea en el continente africano. Es en ese momento 
cuando se inició una visión racista e imperial, que generó la teoría camíti-
ca, la cual decía: «que todo aspecto civilizado de una sociedad negra tiene 
un componente necesariamente blanco» (Iniesta, 1989: 30). 

A finales del siglo xix, la visión del pasado cada vez era más conserva-
dora, y las primeras obras que se publicaron sobre Egipto nos ofrecían una 
imagen sesgada de la misma donde las mujeres recibieron el olvido y la 
consideración de alteridad, junto con otros colectivos. A lo largo del reco-
rrido evolutivo de la Egiptología, como en otras muchas disciplinas, dada 
la tradicional visión historiográfica, excluyeron y omitieron a las mujeres 
del discurso global, otorgando al hombre el papel de sujeto y objeto. No 
obstante, hacia los años sesenta surgió el concepto de género3, entendido 
como: «una categoría fundamental de la realidad social, cultural e históri-
ca y de la percepción de dicha realidad» (Bock, 1991: 60). 

El género afectó a las relaciones entre mujeres y hombres, ya que pro-
vocó la edificación social de una entidad subjetiva. Asimismo, las diferen-
cias de género derivadas de dicha identidad social creada, impactaron en 
múltiples esferas, como en la vida económica, social y política, puesto que: 
«[…] el género es un elemento constitutivo de las relaciones sociales ba-
sadas en las diferencias que distinguen los sexos y el género es una forma 
primaria de relaciones significantes de poder» (Scott, 1996: 287). Pese a la 
aparición de la «otra voz» y de la llamada «Historia de las mujeres», ya en 
los años setenta, quienes quisieron innovar en este campo dedicaron sus 
estudios a la aparente desigualdad de la mujer con respecto al hombre, a 
pesar de que la situación del antiguo Egipto fuera más igualitaria que en 
otras sociedades coetáneas. Esto se debe, según Krystal Lords (2008: 3), 

3 Considerando esta fecha como la relativa a la segunda etapa del feminismo.



Mujeres de Kémit: madres, diosas, reinas y trabajadoras

25

al tradicional enfoque de los egiptólogos de la conquista, a la dominación 
y reemplazo de un grupo inferior por otro superior; en este caso, la idea 
de subyugación de las mujeres por los hombres, con la aparición de la era 
dinástica. 

Al investigar sobre esta temática, podemos ver cómo en épocas remo-
tas, ya se habló de la singularidad de las mujeres de Kémit. Herodoto fue 
el pionero4, seguido por Diodoro de Sicilia, del siglo i a.C. (Diodoro, 2001: 
286–293), entre los más destacados. 

Ya en los años ochenta del siglo xix, Eugène Revillout (1898) en su 
artículo «Du rôle de la femme dans la politique internationale et le droit 
internacional de l’antiquité», aunque concluyó que las mujeres no podían 
intervenir en la vida política del país, realizó un estudio pionero centra-
do en los aspectos jurídicos de las mujeres de Kémit. En la misma línea, 
Georges Paturet5 hizo una síntesis de la igualdad jurídica de la mujer, con-
trastándola con otras civilizaciones. Ambos, a pesar de su interés por la 
historia de las mujeres de Kémit, no le dedicaron un estudio detallado y 
propio.

En el siglo xx, los estudios sobre las mujeres del Egipto faraónico 
fueron temas que permitían tener una visión cada vez más clara del papel 
de la mujer dentro de esta sociedad. Los estudios de la relación de las 
mujeres de sectores privilegiados de Kémit y las prácticas funerarias de 
Aylward M. Blackman6, el precursor de los acercamientos genéricos a la 
temática de las mujeres, o las investigaciones del egiptólogo francés E. 
Revillout7 o Ella Satterthwait8 abrieron el camino a estudios posteriores 
de los años setenta, donde aparecieron trabajos sobre la historia egipcia 
desde otras perspectivas. Jacques Pirenne9, fue uno de los primeros 

4 En el libro II de su Historia este autor dedica unos párrafos para resaltar que en esta socie-
dad los roles de género son distintos a los de su cultura griega.
5 Seguidor de la misma escuela que E. Revillout, publicó su obra La condition juridique de la 
femme dans l’ancienne Égypte en 1886. 
6 Su artículo es un ejemplo de los estudios de la mujer dentro de la esfera privilegiad. Véase 
Blackman, 1921.
7 Su obra La condition juridique de la femme dans l’ancienne Égypte (1886) fue una de las 
primeras en hacer un análisis de la combinación de las obras plásticas, la arqueología y las 
fuentes textuales.
8 El título de su tesis es «The women of ancient Egypt» (1909), donde tocaba temas como la 
vida familiar de Kémit.
9 En el volumen III de su obra Histoire de la civilisation de l’Egypte ancienne, publicado en 
1963 es donde realizó esta aproximación global.



26

Roser Marsal Aguilera

en procurar acercarse globalmente al papel de las mujeres de Kémit. 
Zeinab El-Dawakhly10 o Gamal Moukhtar11 presentaron datos sobre la 
consideración de la mujer dentro de esta sociedad y Jean Vercoutter12 hizo 
uno de los primeros análisis de la mujer de Egipto en el Reino Antiguo, 
donde aseguró que la igualdad básica del hombre y la mujer era mucho 
más notoria en esta cronología. Posteriormente, se realizaron obras 
genéricas, por ejemplo, Women in ancient Egypt (1993), de Gay Robins; La 
femme au temps des pharaons (1986), de Christiane Desroches Noblecourt; 
The remarkable women of ancient Egypt, de Bárbara S. Lesko (1987) o 
Silent images: women in pharaonic Egypt (2000), de Zahi Hawass. Pero 
muchas de estas obras presentan una visión totalizadora y simplista de la 
variabilidad de las mujeres de Kémit, por esa razón, surgió la necesidad de 
hacer estudios más específicos. Se realizaron trabajos como, por ejemplo, 
Marriage and matrimonial property in ancient Egypt, de Pieter W. Pestman 
(1961); Essays on feminine titles of the Middle Kingdom and related subjects, 
de William A. Ward (1986); Egyptian women of the Old Kingdom and of the 
Heracleopolitan Period, de Henry G. Fischer (1989); Patterns of queenship 
in ancient Egyptian myth and history, de Lana Troy (1986); Women and 
religion in ancient Egypt, de Lesko (2002) o Mistress of the house. Mistress 
of heaven: women in ancient Egypt (1996), de Anne K. Capel, entre otros.

A pesar de la cantidad considerable de obras dedicadas a la esfera fe-
menina de Egipto, muchas de ellas tratan a las mujeres como una categoría 
uniforme, y no tienen en cuenta las variables como la etapa de la vida, la 
posición social, la etnicidad, la educación o las experiencias de las mis-
mas. Por esta razón, hay autoras como Lynn Meskell, Jaana Toivari-Viitala, 
Déborah Sweeney y Kasia Szpakowska —entre las más destacadas— que 
reivindican el esfuerzo de sintetizar y englobar la historia de las mujeres 
egipcias desde una perspectiva de género.

Meskell en su obra Private life in New Kingdom Egypt (2002)13, fue 
pionera en introducir los estudios de género en la Egiptología, utilizando 

10 El artículo donde expuso esta consideración fue «New light on the role of women in 
ancient Egypt» (1966–1968).
11 Este autor egipcio escribió el artículo «The role of woman in ancient Egypt» (1967).
12 Su obra fue Women in ancient Egypt (1965).
13 Meskell, profesora de antropología de la Universidad de Stanford, desde diferentes cam-
pos como la arqueología, el patrimonio, la etnografía, el género y el feminismo, entre otros, 
ha fundado la Journal of Social Archaeology, tratando de forjar un vínculo para el diálogo 
interdisciplinario, que reúna una amplia gama de campos de conocimiento.



Mujeres de Kémit: madres, diosas, reinas y trabajadoras

27

una gran información procedente de la aldea de trabajadores de Deir el-
Medina. Su obra es un ejemplo paradigmático de la riqueza que puede 
aportarnos el estudio de una misma temática desde nuevas aproximacio-
nes. Esta perspectiva la sigue Toivari-Viitala14, en el mismo yacimiento 
que Meskell. Por último, Sweeney con su obra, entre otras, Corresponden-
ce and dialogue: pragmatic features in Late Ramesside letter-writing es un 
ejemplo más de este esfuerzo de acercarnos a la perspectiva de género al 
hablarnos de la relación entre la literatura y las mujeres de Egipto.

Además, a la hora de querer resaltar la visión de las mujeres en un 
área tan específica como son los trabajos, hay que hacer referencia a los 
estudios económicos en la Egiptología. Este tipo de estudios, hasta hace 
pocos años, eran muy escasos. Además, los estereotipos sobre una civili-
zación marcada por la inmovilidad de unas estructuras «eternas» son los 
que han producido el desinterés por este tipo de trabajos (Moreno García, 
2014: 8-9)15. También, de nuevo, la Egiptología recurrió al arte para crear 
la Historia de Egipto. Así, esta Historia se construyó a partir de la lectura 
inmediata de los objetos y por el «realismo» aparente de los materiales 
representados (Moreno García, 2003). Sin embargo, estudios semióticos 
de especialistas como Ronald Tefnin permiten separar la descripción del 
análisis de una representación iconográfica. Además, nos ayudan a acer-
carnos a los códigos del arte egipcio, todavía muy mal conocidos (Tefnin, 
1979).

14  En su obra la autora hace un estudio exhaustivo de las mujeres de Deir el-Medina. Véase 
Toivari-Viitala, 2001.
15 Existen tres tendencias en el estudio del pensamiento económico del antiguo Egipto. Para 
ver los diferentes modelos económicos véase Warburton, 1998.



28

Roser Marsal Aguilera

3. Metodología y fuentes: la necesidad 
de un análisis pluridisciplinar e interdisciplinar

Para abordar la temática de las mujeres de Kémit se han utilizado dife-
rentes metodologías. No obstante, hay pocos que se hayan atrevido a uti-
lizar una metodología feminista. Al hablar de esta metodología, solemos 
asociarla a un feminismo que agrega o hace una suma de las mujeres o a 
un feminismo radical derivado del feminismo de la diferencia, que, aun-
que revaloriza las especificidades femeninas, tiende a la confrontación de 
los grupos sociales naturales16. Pero no es así. El punto de partida es la 
comprensión de que no existe un feminismo único, sino diferentes femi-
nismos. Donna Haraway y Harding, dos grandes feministas postmoder-
nas, confían en la construcción de un futuro realizado desde una visión 
diferente, donde se genere una crítica y una autorreflexiva ciencia social. 
Harding (1996: 169) lo resume muy bien al decir que: «Por otra parte, en 
las relaciones sociales e ideas actuales necesitamos visiones, vinculadas de 
forma concreta con el futuro imaginado… las tendencias postmodernas, 
tal como se muestran en el feminismo, constituyen lo mejor que en la ac-
tualidad podemos manejar para conseguir esa visión».

Sin embargo, este punto de partida metodológico de la perspectiva 
de género y del postmodernismo, está en un estado embrionario y los es-
tudios que quiero resaltar tienen sus raíces en el feminismo materialista, 
el cual bebe de la historia crítica. Estos estudios, realizados hasta el día 
de hoy, pretenden comprender las características que definen a las mu-
jeres y a los hombres, destacando sus especificidades y sus diferencias. 
La finalidad es la de analizar las relaciones sociales de ambos géneros en 
todas sus vertientes y, sobre todo, procurar no hacer una historia propia 
de la mujer como un ser singular, sino de un colectivo, ya que en éste 
existen diferencias de diversa índole como la edad, la posición social, el 
origen étnico o la orientación sexual (Meskell 1999, 2000; Sweeney 2011; 
Szpakowska, 2012). En estas diferencias radica la complejidad del estudio 
de este colectivo. 

En cuanto a las fuentes documentales que poseemos para el estudio 
de esta temática, son muy escasas y, por esa razón, hay que saber extraer la 

16 Con ello me refiero al feminismo de la igualdad, que aunque es necesario para entrar en 
la dialéctica de la eliminación de las discriminaciones de género, se inscribe en el orden de 
la verdad del poder.



Mujeres de Kémit: madres, diosas, reinas y trabajadoras

29

máxima información de cada una de ellas. Las más usuales en los estudios 
egiptológicos son las primarias, como las fuentes arqueológicas, iconográ-
ficas y textuales. Si tenemos en cuenta las investigaciones arqueológicas, 
muchas de ellas no nos permiten hacer estudios de género, puesto que la 
metodología utilizada hasta hace pocos años no tenía en cuenta a los di-
ferentes colectivos de una sociedad. Además, los intereses que promovían 
las excavaciones arqueológicas estaban centrados en la obtención de pie-
zas singulares o llamativas, ignorando la importancia de documentar toda 
la información posible de los yacimientos. Muchos de los yacimientos, 
los cuales son escasos y, muchos de ellos, «singulares» y con prerrogativas 
específicas, nos impiden hacer un esbozo más adecuado de la realidad de 
esta civilización17.

Sin embargo, la teoría feminista dentro del ámbito de la arqueología 
ha tenido mucha influencia en las dos últimas décadas, surgiendo en el 
ámbito europeo y anglosajón, con la derivación de ésta a la Arqueología de 
género, ambas diferenciadas en sus propuestas. No obstante, parece apro-
piado remarcar que: 

[…] el papel del feminismo dentro de la teoría arqueológica debe ser adecua-
damente valorado: que el registro arqueológico se forma a través de un dis-
curso de género propio de la sociedad estudiada, y el estudio arqueológico se 
forma a través de nuestra propia, interiorizada y normalmente inconsciente, 
ideología de género, son premisas aceptadas hoy en la práctica arqueológica, 
independientemente del punto de vista teórico aplicado (Berrocal, 2009: 28).

En cuanto a la iconografía, la Egiptología, estrechamente vinculada 
con la Historia del Arte y su sistema de análisis semiótico, es una gran 
fuente histórica, pues el arte en una sociedad tan icónica y simbólica como 
la de Kémit fue de gran relevancia. Aunque hay que tener en cuenta de qué 
tipo de fuente iconográfica estamos hablando, pues no son iguales las que 
encontramos en las tumbas, que se enmarcan dentro del decorum oficial, 
como las maquetas o todo lo que se considera arte no oficial, como los 
óstraca18, por poner un ejemplo (Tefnin, 1979; Baligh, 2005). 

17 Un ejemplo de este tipo de yacimientos es la aldea de trabajadores de Deir el-Medina. De 
esta aldea se ha extraído la mayoría de la información que disponemos a la hora de estudiar 
cualquier tipo de testimonio relacionado con los estudios de género. Véanse los trabajos de 
Meskell o Toivari-Viitala.
18 Fragmento de cerámica o de caliza que puede contener palabras o formas de escritura. En 
plural, óstraca, se utilizaban como borradores para aprender a escribir y son una fuente de 



30

Roser Marsal Aguilera

No obstante, estas fuentes también han quedado impregnadas, sobre 
todo por los convencionalismos o por conceptos ideológicos que hay que 
tener en cuenta. Según el especialista Fischer, siguiendo el concepto de 
posición subordinada de la mujer establecido por Heinrich Schäfer en su 
estudio del arte egipcio (Schäfer, 1986), este hecho otorga a la mujer un 
papel secundario, reflejo —según él— del repertorio iconográfico de las 
mujeres, donde ellas aparecen al lado derecho de las mesas de ofrendas o 
detrás de su marido, aunque sabemos que éste no era un patrón genera-
lizado. Además, no siempre los hijos o maridos eran los que financiaban 
los entierros, sino que hay casos en que las mujeres también lo hacían. 
E incluso era frecuente que la madre apareciera reflejada en la tumba de 
los hijos e hijas, y que la filiación se hiciera en relación a ella. Otro con-
vencionalismo entendido como clave de la inferioridad de la mujer es la 
utilización del color rojo o marrón para la piel de los hombres y el amarillo 
o blanco para las mujeres, niños o personas mayores. Esta diferencia de 
tonalidad se ha interpretado, tradicionalmente, como un indicio de los 
efectos solares sobre la piel, que implicaría que el espacio masculino es el 
exterior y el femenino el interior. Pero estas cuestiones han sido actual-
mente revisadas y discutidas por autores y autoras como Mary A. Eaverly, 
que afirma que la bicromía está vinculada al concepto de dualidad inmer-
so en el pensamiento egipcio (Eaverly, 2008: 11). Asimismo, tendríamos 
que valorar también la cuestión de las dimensiones de las figuras represen-
tadas. Fischer observó que generalmente la representación de las mujeres 
y los hombres mantenía una igualdad de altura, y que si esta isocefalia se 
rompía, se tenía que entender como un reflejo de la realidad, es decir, de 
un dimorfismo sexual, puesto que era habitual que la estatura masculina 
fuera superior a la femenina (Fischer, 2000: 1–18). 

El divorcio de la Egiptología y la Antropología fue consecuencia del 
enfoque anticuado de algunos egiptólogos, los cuales no se preocupaban, 
como los antropólogos, por el desarrollo de un marco teórico en cuanto 
a la apreciación de las obras de arte y el relativo particularismo de las an-
teriores generaciones de egiptólogos para evitar posibles comparaciones y 
paralelismos con otros pueblos. Algo parecido ocurrió con la Egiptología 
y la Sociología. No obstante, actualmente, muchos egiptólogos tienen un 
bagaje académico en Antropología, y ello les ha permitido dinamizar y re-
novar enfoques y marcos teóricos de la investigación egiptológica. Libros 

información muy útil.



Mujeres de Kémit: madres, diosas, reinas y trabajadoras

31

publicados en las últimas décadas del siglo xx por Barry Kemp, Kent R. 
Weeks, Jac J. Janssen, Stephen Seidlmayer y Janet Richards, entre otros, 
han conducido a esta ruptura.

Por último, las fuentes textuales son de vital importancia, ya que la 
sociedad egipcia presenta una clara complicidad entre la escritura y la 
imagen. Pero, como bien se conoce, el acceso a la escritura y a su lectura 
no estaba al alcance de todo el mundo, sino de un grupo muy reducido. 

Por esa misma razón, hay que saber discernir entre los tipos de fuentes do-
cumentales disponibles. Además, también hay que tener en consideración 
que, para el estudio de las mujeres durante el periodo formativo, la mayor 
parte de la información proviene de la Arqueología, dada la inexistencia 
de la escritura en los primeros tiempos. Una vez se desarrolló la escritura, 
la mayoría de las fuentes que poseemos son funerarias, de las tumbas y las 
capillas, y de las etiquetas e inscripciones que acompañan a las represen-
taciones, como las «cartas a los muertos», aunque los textos literarios nos 
aportan mucha información, sobre todo en cuanto a aspectos moralizado-
res. También las enseñanzas o las autobiografías permiten comprender as-
pectos sobre el modelo conductual del hombre ideal, con lo que podemos 
extrapolar cómo debería ser el modelo ideal de la mujer. No obstante, los 
documentos funcionales, del día a día, son los que nos han aportado más 
conocimientos sobre los aspectos en estudio. Además, gracias a este tipo 
de documentos, podemos acercarnos a ejemplos específicos que nos per-
miten construir la historia social, económica y política de Egipto, desde 
una perspectiva más real, alejada de las visiones teóricas. 

Existen también los taxogramas (determinativos), es decir, un ideo-
grama utilizado para separar las palabras y sistematizar las categorías se-
mánticas dentro de la escritura jeroglífica, que también nos proporcionan 
información para este tipo de estudios. 

El estudio de las mujeres de Kémit es una tarea que debe realizarse 
alejándose de la visión tradicional, puesto que este enfoque tiende a la 
focalización de un área concreta científica. Esta segregación de las fuentes 
es lo que provoca el concepto global de las sociedades y, así pues, para la 
optimización de estos estudios, como los de cualquier otra disciplina, la 
clave reside en la elaboración de un análisis no sólo pluridisciplinar sino 
también interrelacionado. De esta manera, se podrán llevar a cabo estu-
dios sistemáticos, con unos resultados menos limitados y de gran varie-
dad, riqueza y con un sinfín de aproximaciones.



32

Roser Marsal Aguilera

4. Los orígenes de Kémit: una cultura africana

Uno de los aspectos clave para la renovación de la Egiptología fue la reu-
bicación de Egipto dentro del continente africano. Autores como el sene-
galés Cheik Anta Diop o el inglés Martin Bernal19 fueron pioneros en el 
debate historiográfico que se inició con una clara confrontación entre his-
toriadores africanistas y egiptólogos. Estas discrepancias se plasmaron en 
el coloquio que tuvo lugar en El Cairo, en 1974, una cita clave de la Egipto-
logía, que concedió una nueva visión a Egipto, considerándola como una 
realidad africana (Iniesta, 1989; Cervelló, 1995). Como bien argumentaba 
el profesor emérito Jean Leclant en el prefacio de la obra The Prehistory of 
Egypt de Béatrix Midant-Reynes:

La importancia científica de este tipo de investigación es muy importante. 
Considerando que la civilización faraónica ha sido estudiada desde la pers-
pectiva de las grandes civilizaciones del Cercano Oriente, apenas hemos co-
menzado a examinar el antiguo Egipto, desde el punto de vista de su contexto 
africano (Midant-Reynes, 2000: xii).

Además, la arqueología de los años sesenta y setenta tendió al rescate 
y la revalorización de las culturas locales, así como al surgimiento de pro-
yectos arqueológicos enfocados en la Prehistoria y en Nubia. Actualmen-
te, existen equipos interdisciplinares, como el proyecto ACACIA liderado 
por Rudolph Kuper de la Universidad de Colonia20, que intentan cons-
tatar los evidentes parecidos culturales entre Egipto y sus predecesores 
saharianos, ayudándonos así a comprender muchas de las concepciones 
egipcias basadas en un sustrato africano, para abandonar, de esta manera, 
las teorías obsoletas que defienden una influencia egipcia sobre las pobla-
ciones saharianas. Esta renovación provocó el surgimiento de nuevas vías 
de acercamiento para la comprensión de la civilización egipcia desde sus 
orígenes. Una de las líneas teóricas que se abrieron en este momento fue 
la concepción de la civilización del Egipto faraónico fuera de los ideales 
de Occidente.

19 Su obra, Black Athena: The afroasiatic roots of classical civilization, es una de las obras más 
polémicas en los estudios de Historia Antigua.
20 En la página web del proyecto ACACIA se puede encontrar una gran información so-
bre las últimas aportaciones de este proyecto. Véase: <http://www.uni-koeln.de/sfb389/a/a1/
a1_informations.htm> [Consulta 15.12.2014].



Mujeres de Kémit: madres, diosas, reinas y trabajadoras

33

No es tarea fácil para los que miramos desde el umbral lógico que pre-
tende la ciencia entender a civilizaciones o sociedades distantes en el tiem-
po que no se regían por lo mismo. Como bien postula el egiptólogo Josep 
Cervelló (2003: 102–106), entre otros, debemos discernir entre tres con-
ceptos claves que distan de nuestra manera de entender el mundo y la reli-
gión. Para los seres humanos que formaron y consolidaron la civilización 
de Kémit, su realidad se basaba en una lógica mitológica21. La repetición 
de los fenómenos como analogías al origen de la creación, en contraposi-
ción a la singularidad que otorgamos a hechos o sucesos puntuales, es uno 
de los muros que debemos tener en cuenta. Además, la integración de su 
pensamiento y la multiplicidad de su consciencia son completamente di-
ferentes de la clasificación que promueve la visión científica y de la linea-
lidad que otorgamos a la Historia. Como bien argumenta Mircea Eliade: 

[…] la desacralización caracteriza la experiencia total del hombre no religioso 
de las sociedades modernas; del hecho de que, por consiguiente, este último 
se resiente de una dificultad cada vez mayor para reencontrar las dimensiones 
existenciales del hombre religioso de las sociedades arcaicas (Eliade, 1998: 16).

4.1 Conceptos teóricos: 
las creencias y el concepto de lo femenino

En el marco de las creencias religiosas, queda patente que Egipto fue una 
civilización que se movía según las directrices de una lógica mitológica. 
Por esa razón, la gestación de su mitología es clave para la comprensión de 
esta sociedad. Pero, como nos advierte el egiptólogo Cervelló:

Es muy importante que quien se adentra en el estudio de las religiones sea 
consciente de este singular fenómeno. Esto deberá permitirnos establecer una 
distancia prudente entre nosotros como observadores de los fenómenos re-
ligiosos y los contextos culturales alternativos en que dichos fenómenos se 
inscriben, y deberá alertarnos del peligro de caer en fáciles extrapolaciones 
de las categorías conceptuales que rigen nuestro propio universo de discurso 
y nuestra experiencia social e histórica a la hora de explicar estos fenómenos 
tan «diferentes» (Cervelló, 2003: 73).

21 El conocimiento de la lógica mitológica de los antiguos egipcios está limitado a las fuentes 
religiosas.



34

Roser Marsal Aguilera

La «edad de oro» de las mujeres, según algunas feministas, se ha situa-
do en el pasado prehistórico. En este periodo, se ha propuesto que existía 
la igualdad entre hombres y mujeres. Marija Gimbutas, profesora de Ar-
queología de la Universidad de California, fue una de las que abogó por la 
importancia de las mujeres hasta final del Neolítico a través del mito de la 
Diosa Madre22. Esta autora se basó principalmente en las representaciones 
de mujeres realizadas en figurillas de arcilla para defender su hipótesis 
(Meskell, 1995; Graves-Brown, 2010: 14-15). Pero no solamente utilizó 
estas figurillas, sino que los primeros especialistas en arte rupestre des-
cribieron a las figuras femeninas que hallaron como la «Dama Blanca de 
Auanguet» de Tassili N’Ajjer en esta línea (Lhote, 1961). (Figura 1)

Mujeres de Kémit  Roser Marsal 
____________________________________________________________________________ 
 

 27 
 

extrapolaciones de las categorías conceptuales que rigen nuestro propio 
universo de discurso y nuestra experiencia social e histórica a la hora de 
explicar estos fenómenos tan «diferentes» (Cervelló, 2003: 73). 

 

La «edad de oro» de las mujeres, según algunas feministas, se ha situado en 

el pasado prehistórico. En este periodo, se ha propuesto que existía la igualdad 

entre hombres y mujeres. Marija Gimbutas, profesora de Arqueología de la 

Universidad de California, fue una de las que abogó por la importancia de las 

mujeres hasta final del Neolítico a través del mito de la Diosa Madre.22 Esta 

autora se basó principalmente en las representaciones de mujeres realizadas 

en figurillas de arcilla para defender su hipótesis (Meskell, 1995; Graves-Brown, 

2010: 14-15). Pero no solamente utilizó estas figurillas, sino que los primeros 

especialistas en arte rupestre, describieron a las figuras femeninas que 

hallaron como la «Dama Blanca de Auanguet» de Tassili N’Ajjer en esta línea 

(Lhote, 1961).  

 

 

 
1. Fresco de La Dama Blanca de Auanguet, Tassili n’Ajjer. Lhote, 1961: 35.  

 

                                            
22 Su obra The goddesses and gods of Old Europe, publicada en 1974, creó una visión 
estereotipada de las mujeres en el terreno mitológico a través del discurso de la Diosa Madre.  

1. Fresco de La Dama Blanca de Auanguet, Tassili n’Ajjer. Lhote, 1961: 35. 

Dentro de la Egiptología, autoras del siglo xx como Elise Baumgartel 
continuaron con esta idea a partir de la forma femenina de algunas vasijas 
de cerámica y los llamados «amuletos vaca» (Baumgartel, 1947, 1960). El 
egiptólogo Fekri Hassan también siguió este planteamiento, al asociar las 
culturas pastoriles a una divinidad maternal en forma de vaca (Hassan, 

22 Su obra The goddesses and gods of Old Europe, publicada en 1974, creó una visión este-
reotipada de las mujeres en el terreno mitológico a través del discurso de la Diosa Madre.



Mujeres de Kémit: madres, diosas, reinas y trabajadoras

35

1992). Sin embargo, este mismo autor, años más tarde, admitió la impor-
tancia de las divinidades masculinas (Hassan, 1998). Además, el hallazgo 
de representaciones iconográficas en las culturas de Nagada II, como una 
cabeza bovina frontal junto a cinco estrellas, ayudó a la asociación de estas 
ideas, así como otras representaciones (Wengrow, 2001; Hendrickx, 2002). 

Otra de las representaciones características de este periodo predi-
nástico son las figuras femeninas con los brazos curvos, extendidos hacia 
arriba. (Figura 2)

Mujeres de Kémit  Roser Marsal 
____________________________________________________________________________ 
 

 28 
 

Dentro de la Egiptología, autoras del siglo XX como Elise Baumgartel 

continuaron con esta idea a partir de la forma femenina de algunas vasijas de 

cerámica y los llamados «amuletos vaca» (Baumgartel, 1947; 1960). El 

egiptólogo Fekri Hassan también siguió este planteamiento, al asociar las 

culturas pastoriles a una divinidad maternal en forma de vaca (Hassan, 1992). 

Sin embargo, este mismo autor, años más tarde, admitió la importancia de las 

divinidades masculinas (Hassan, 1998). Además, el hallazgo de 

representaciones iconográficas en las culturas de Nagada II, como una cabeza 

bovina frontal junto a cinco estrellas, ayudó a la asociación de estas ideas, así 

como otras representaciones (Wengrow, 2001; Hendrickx, 2002). Otra de las 

representaciones características de este periodo predinástico son las figuras 

femeninas con los brazos curvos, extendidos hacia arriba.  

 
2. Figura femenina con los brazos en alto realizada en cerámica. Predinástico Temprano. © 

http://www.britishmuseum.org/collectionimages/AN00157/AN00157692_001_l.jpg 2. Figura femenina con los brazos en alto realizada en cerámica. Predinástico Temprano. 
© http://www.britishmuseum.org/collectionimages/AN00157/AN00157692_001_l.jpg

Estas representaciones tienen lugar tanto en la cerámica23 como en 
figurillas, y también se han interpretado como la imitación de los cuernos 
de las vacas (Baumgartel, 1960: 144–147). Sin embargo, hay algunos espe-
cialistas que piensan que estas figurillas pueden ser auto-representaciones, 
representaciones de otras categorías de mujeres no divinas o simplemente 
juguetes (Goodison, 1998; Graves-Brown, 2010). Además, autoras como 

23 Este tipo de cerámica se denomina «decorated ware» y es común en el periodo de Nagada II.

http://www.britishmuseum.org/collectionimages/AN00157/AN00157692_001_l.jpg


36

Roser Marsal Aguilera

Meskell reivindican que con este planteamiento de una única divinidad 
femenina, se excluyen a los ejemplos masculinos y asexuados (Meskell, 
1995). 

Como vemos, el estudio de la concepción femenina y su asociación 
en el mundo de las creencias es una tarea compleja y, por este motivo, la 
iconografía y los estudios etnográficos tienen un gran peso dentro de esta 
disciplina. Sin embargo, hay que tener presente que Kémit es una civili-
zación que entiende el arte como un conjunto de códigos y símbolos que 
muchas veces se alejan de las propuestas que se escriben (Tefnin, 1979). 

Por ello, otro de los conceptos que ha creado las bases teóricas para la 
concepción del antiguo Egipto dentro del pensamiento africano ha sido 
el concepto de dualidad. Este término se refiere a una manera de pensar 
en que la yuxtaposición de realidades complementarias o conceptualmen-
te opuestas, dentro de una relación estática o dinámica, explica y justifica 
el funcionamiento del mundo. En la mentalidad egipcia y en su concep-
ción del mundo, la dualidad era el elemento básico, puesto que la existen-
cia de dos elementos opuestos, pero unidos en cierto sentido, originaban 
el orden y el equilibrio, lo que ellos llamaban Maat. Como argumentan C. 
Pérez-Accino y J. C. Pérez-Accino (2007: 27): «La sola mención de natu-
raleza dual de algo evoca inmediatamente la idea de lo completo». Así, se 
puede entender la dualidad hombre-mujer como una unidad indisoluble. 

La búsqueda de la supremacía femenina en los orígenes de la civiliza-
ción egipcia se topó también con la búsqueda de la desigualdad de género. 
En el terreno egiptológico, autores como Fekri Hassan consideran a la eta-
pa formativa del Estado egipcio como el punto de partida de la pérdida de 
poder femenino. Sin embargo, éste es un debate teórico longevo en la his-
toriografía, y del que solo quería mencionar como otro de los problemas a 
la hora de intentar entender el papel de las mujeres en la historia de Kémit. 
Vemos, por tanto, la importancia de la mujer en estas representaciones y 
la relevancia de su presencia dentro de esta cultura en su etapa formati-
va, que se relaciona con el concepto mágico y divino que se le otorga, así 
como su concepto humano, relacionado con la maternidad. No obstante, 
la imagen de las mujeres se distorsionó en el tiempo dentro de la dinámica 
de las sociedades heteropatriarcales, donde la mujer escondía algo secreto 
y tenebroso, a la vez que era el icono de la seducción y el pecado. Como 
afirma Simone de Beauvoir:



Mujeres de Kémit: madres, diosas, reinas y trabajadoras

37

La mitología construida en torno a la mujer revela el carácter contradictorio 
de su representación: «El mito es tan ondulante y contradictorio que en prin-
cipio no se descubre su unidad… la mujer es Eva y la Virgen María al mismo 
tiempo. Es un ídolo, una sirvienta, la Fuente de vida, una potencia de las ti-
nieblas, es el silencio elemental de la verdad, la que cura, la que envenena» 
(Beauvoir, 1977: 185).

De esta manera, se crearon dos visiones de las mujeres a lo largo de la 
historia de Kémit: la mujer pasiva —buena esposa— y la mujer seductora 
—peligrosa— (Orriols, 2012). En las Instrucciones para Ptahhotep24, del 
Reino Medio, la visión dual de las mujeres queda patente al describir a la 
mujer como loza y como cornalina; es decir, como el positivo color azul 
y el agresivo color rojo (Troy, 1984: 78). Sin embargo, no hay que olvidar 
que el género literario fue escrito por los hombres para los hombres. Por 
tanto, era el punto de vista masculino. 

La pasividad de las mujeres queda patente en las representaciones ar-
tísticas de esta cultura. Las mujeres suelen aparecer con los pies juntos y 
los hombres con una zancada hacia adelante. El hombre siempre se sien-
ta en el lado derecho y las mujeres en el izquierdo (Fischer, 2000: 3-4). 
Algunos egiptólogos piensan también que la representación pasiva de las 
mujeres quizá fue necesaria para complementar el papel activo masculino 
y, de esta manera, garantizar el mantenimiento del orden cósmico (Maat) 
(Lichtheim, 1976: 203–211).

24 La ausencia de unanimidad en los criterios de transliteración de los nombres egipcios al 
castellano hace que cada investigador, de acuerdo a la escuela que siga, la admiración por 
un determinado autor o su criterio personal, se decante por una u otra opción. En este caso, 
he optado por transcribir los fonemas egipcios H (/H/) y h (/h/) como nuestra h; x (/x/) y 
X (/ç/) como kh; T (/c/) como tj; D (//) como dj; S (/S/) como sh y q (/q/) escrito con q. En 
cuanto a los fonemas semiconsonánticos A (/R/; /ʔ/) y a (/ʕ/) han sido leídos como a (/a/); 
w (/w/) como u (/u/) o w (/w/) e i (//; /ʔ/) como i (/i/) o y (//), mientras que, dejando a un 
lado algunas excepciones, el resto de la vocalización emplea, como es habitual, la vocal e 
(/e/). Para la transcripción del egipcio al castellano véase Padró, Josep (1987). «La transcrip-
ción castellana de los nombres propios egipcios», Aula Orientalis 5: 107–124; Pérez Vázquez, 
Francisco (1996). «La transcripción castellana de los nombres propios egipcios», BAEDE 6: 
pp. 195–228; Pérez-Accino, José Ramón (2006). «De los nombres de Egipto: transcripciones, 
contradicciones y aspiraciones», BAEDE 16: pp. 121–134.



38

Roser Marsal Aguilera

4.2 ¿Una sociedad matrilineal?

La cultura de Kémit, como otras culturas primitivas, era una sociedad 
con una sólida concepción social y familiar. Algunos autores (Allen, 2000, 
2008) defienden que era una sociedad opuesta a la patriarcal. Estas cul-
turas se conocen como sociedades matrilineales25. Sin embargo, la mayo-
ría de especialistas en este terreno han desmentido esta teoría (Graves-
Brown, 2010: 47-48). El alto estatus concedido a algunas mujeres egipcias, 
así como los intentos de hacer paralelismos entre las sociedades negro-
africanas pre-coloniales y el antiguo Egipto, son algunos de los factores 
que han apoyado la teoría de la matrilinealidad (Graves-Brown, 2010: 
47–49). Además, los defensores de esta teoría, creían que el rey solo po-
día acceder al trono mediante el matrimonio con mujeres de la realeza y, 
como se evidencia en la xviii dinastía, la filiación se da a menudo por la 
madre y no por el padre. Gracias a estudios del Egipto prehistórico, se ha 
podido comprobar que la sucesión era prácticamente matrilineal. Ade-
más, tras la reunificación de Kémit, en las primeras etapas de su desarrollo 
histórico, se conservó esta tradición, puesto que los hijos tenían el apellido 
de la madre, como queda registrado en los Anales Reales. Sin embargo, los 
detractores de esta teoría, afirman que esto se debe a la demostración de 
que el rey es el hijo de la esposa legítima. 

Otro de los argumentos que apoyan la teoría de la matrilinealidad 
son las dotes, puesto que los dones que da el novio —o su familia— a la 
mujer —o su familia— suelen caracterizar a las sociedades matrilineales. 
No obstante, no todos los egiptólogos consideran que esta sea una prueba 
exclusiva de las sociedades matrilineales (Fischer, 2000: 19-20). De nuevo 
nos encontramos con la problemática de establecer paralelos etnográficos, 
así como con las típicas generalizaciones de la Historia, que tienden a di-
fundir conjuntos de amazonas con flechas y arcos o colectivos de hombres 
salvajes azotando a mujeres y niños. Siguiendo esta línea, podemos com-
prender la parte económica que muchas veces se relaciona con la mujer. 
Si tenemos en cuenta este sistema, la herencia del suelo y las propiedades 
pasaban de madres a hijas (Callender, 2000: 223). Además, gracias a la 
inscripción del Reino Nuevo de Mose (c. 1250 a.C.), un registro de una 

25 Las sociedades matrilineales se caracterizan porque la sucesión de base o herencia se 
realiza a través de familiares femeninos, a diferencia de las sociedades patriarcales, donde la 
sucesión o herencia pasa a través de la línea masculina.



Mujeres de Kémit: madres, diosas, reinas y trabajadoras

39

prolongada disputa legal, muestra que las mujeres podían heredar bienes, 
ejercer acciones legales y presentarse como testigos ante un tribunal de 
justicia (Gaballa, 1977: 22–27). Las mujeres también podían desheredar 
a sus propios hijos, como demuestra la famosa voluntad de Naunakht, 
una ciudadana de Deir el-Medina (Toivari-Viitala, 2001: 102). Esta mujer, 
estuvo casada dos veces y, en un tribunal local en torno al 1144 a.C., des-
heredó a los dos hijos de su segundo matrimonio por no haberse portado 
correctamente con ella. 

De esta manera, si bien casi toda la documentación que poseemos es 
del Reino Nuevo, parece que existe cierta igualdad legal entre hombres 
y mujeres, aunque si comparamos los casos documentados entre hom-
bres y mujeres, se evidencia que la mayoría de propiedades las poseían 
los hombres (Meskell, 2002: 110). Como nos advierte Meskell, experta en 
temas de género, el Reino Nuevo, a pesar de la aparente igualdad, ésta no 
era real o completa, como se observa en algunas fuentes textuales, don-
de se menosprecia la figura femenina o donde se relatan incluso casos de 
violencia de género, entre otros. Según estudios llevados a cabo por Marc 
Orriols i Llonch, la Maat, el concepto de equilibrio, la contraposición del 
caos original y, más tarde, una más de las divinidades del panteón egipcio 
en la cultura de Kémit, no siempre fue adorada. Este autor, basando su 
estudio en el Reino Nuevo, analizando los determinativos de los textos 
que estudia, asegura que consciente o inconscientemente, los abusos de 
violencia física, verbal o sexual que se podían acometer contra las muje-
res, eran claros, aunque estos podían ser denunciados y la ley actuaba en 
algunos casos (Orriols, 2007).

5. Reproducción y cuidados: los pilares de la economía

Siguiendo el discurso de las analogías que otorgamos a sociedades anti-
guas, ajenas a la perspectiva lógica de la ciencia, muchas veces miramos 
hacia esas sociedades con paradigmas que asumimos como convenciona-
les. La economía tradicional, en cuanto a la consideración de la produc-
ción, ignora la dialéctica entre la economía de mercado, los cuidados de 
las personas y la reproducción de la vida. Por ello, estos dos últimos se 
consideran fenómenos secundarios y no económicos, que pertenecen al 
ámbito del hogar y la intimidad. Además, el hecho de que estas actividades 
tradicionalmente las hayan realizado las mujeres de forma no remunerada 
dentro de la unidad familiar ha producido su desprecio por parte de mu-



40

Roser Marsal Aguilera

chos investigadores. La economía feminista que se ha desarrollado en los 
últimos años ha querido resaltar estas limitaciones y valorar el trabajo his-
tóricamente invisible que ha garantizado la supervivencia y reproducción 
del sistema económico. Por ello, en este apartado, a través de dos puntos 
clave —la familia y el reino de la domesticidad y la maternidad y todos 
sus aspectos relacionados como el embarazo, los métodos anticonceptivos 
o el parto, entre otros— me centraré en la importancia de las mujeres en 
cuanto que madres. Así, invirtiendo el paradigma que muchas veces se le 
atribuye en nuestra sociedad —producción, reproducción y cuidados— 
pondremos de relieve la consideración que otorgaban a la reproducción y 
a los cuidados en esta sociedad remota. 

5.1 La familia y el reino de la domesticidad

En el antiguo Egipto, la familia tenía una gran importancia. Esta unidad 
básica de organización social resultaba fundamental y necesaria, pues era 
la que prestaba ayuda, colaboración o cuidado en caso de necesidad a 
cualquiera de los miembros que la integraban (Callender, 2000: 219). Por 
ello, la perpetuación de la familia era muy valorada, a la vez que tenemos 
constancia de que el cuidado de los miembros de la familia, sobre todo, 
de ancianos y niños, era de vital importancia, como podemos observar 
leyendo el testamento de la dama Naunakht26, una de las ciudadanas de 
Deir el-Medina:

En cuanto a mí, soy una mujer libre del país del Faraón. Yo he criado ocho 
hijos, y les he dado lo necesario para fundarse un hogar en toda clase de bie-
nes. Ahora ved, ya me he hecho vieja, pero ellos no se ocupan de mí a su vez. 
Aquel de entre ellos, el que sea, que pondrá su mano en mi mano, yo le daré 
mis bienes, pero el que no me haya dado nada, yo no le daré nada de mis 
bienes (Théodoridès, 1966: 36-37).

Además, los hijos eran los encargados del culto a sus ancestros. Por 
tanto, tener hijos era una necesidad vital, puesto que los hijos eran el sus-
tento económico y espiritual.

Sin embargo, la composición de la familia varía considerablemente 
dependiendo de las fuentes. Por un lado, los registros administrativos se 
centran en las familias nucleares y, por otro, los privados mencionan la 

26 El papiro se conserva en el Ashmolean Museum of Art and Archaeology de Oxford 
(pAshmolean Museum 1945.97).



Mujeres de Kémit: madres, diosas, reinas y trabajadoras

41

importancia de las familias extensas (Moreno García, 2012: 1-2). Estas úl-
timas, se componían no solo de personas vinculadas con lazos familiares, 
sino también siervos, clientes, dependientes, etc. (Moreno García, 2006). 
Gracias a los archivos de Heqanakht, un oficial del Reino Medio, sabemos 
que su hogar estaba formado por un total de dieciocho personas (Allen, 
2002: 116-117). Sin embargo, la evidencia arqueológica muestra que el 
promedio de personas que vivían en una casa era de unos seis (Koltsida, 
2007). Para la conformación de la familia, era importante el matrimonio, 
si bien no hay que olvidar que muchos de los conceptos como el divorcio, 
la herencia o el mismo matrimonio eran temas muy recurrentes que se 
han convertido en tópicos de interés contemporáneo. Hay que pensar que 
estamos analizando una sociedad completamente distinta a la nuestra, así 
que hay que evitar las analogías.

Teniendo esto en consideración, la cuestión matrimonial no impli-
caba un contrato tal y como lo conocemos hoy en día, sino que era un 
acuerdo de propiedad basado en las costumbres sociales. Este contrato 
estaba diseñado para establecer la viabilidad económica del hogar y para 
proteger los derechos de ambos cónyuges (Pestman, 1961; Ward, 1995). 
En cuanto a la domesticidad, hay que tener en cuenta las nuevas aporta-
ciones del concepto de espacio y su relación con las cuestiones de género. 
A lo largo de la historiografía, esta temática se ha abordado desde diferen-
tes perspectivas. Los enfoques post-procesualistas defienden que no existe 
un solo espacio, sino una multiplicidad de ellos, a la vez que incorporan 
aspectos simbólicos y las experiencias de las mujeres en su teoría sobre el 
espacio social. No obstante, como indica María Pallarés:

[…] limitar nuestras interpretaciones sobre los patrones de organización es-
pacial a la asignación de significados simbólicos o a una lectura ideológica de 
la materia es un recurso demasiado limitado para proporcionar una completa 
caracterización de la acción social en el tiempo y el espacio. (Pallarés, 2000: 
67).

Los estructuralistas han visto los roles de género como una antítesis 
entre los espacios femeninos y masculinos (Kleinke, 2007). Por ello, en-
contramos contraposiciones binarias que suponen la división de las esfe-
ras: femenino/masculino, interior/exterior, privado/público, etc. Pero és-
tas son oposiciones socialmente construidas que niegan construcciones de 
género alternativas. Además, estas dicotomías tienden a recluir a las mu-
jeres al ámbito doméstico, a la vez que crean los tradicionales estereotipos 



42

Roser Marsal Aguilera

de la división del trabajo. Los marxistas, que han mantenido siempre su 
paradigma de producción-reproducción-cuidados, han caído en una vi-
sión androcéntrica actualmente muy discutida, ya que enfatizan el trabajo 
y la producción y, por ende, no tienen en cuenta el trabajo de las mujeres. 
La división de género no tiene porqué ser explicada íntegramente por la 
forma interna de organización de la producción, sino que hay que analizar 
las relaciones entre reproducción y producción. Asociamos los términos 
de labor a las mujeres y el de trabajo a los hombres, otorgándole cierto 
nivel de prestigio al trabajo, sin tener en cuenta que las labores son todas 
aquellas tareas y actividades que no dejan restos, pero que son necesarias 
para el mantenimiento de los grupos humanos. 

Los nuevos enfoques sobre la vida cotidiana de las mujeres, que se 
alejan de la categorización tradicional de ésta, engloban dentro de las ac-
tividades de mantenimiento, las actividades de mantenimiento físico y 
social del grupo, donde se integran la reproducción, la salud y las rela-
ciones de grupo. De esta manera, la producción básica es la reproducción 
biológica, los cuidados de los sujetos y objetos sociales y, en último lugar, 
la producción de objetos o alimentos. Por ello, de lo que se trata es de 
incluir las tareas domésticas dentro de la producción, ampliando de esta 
manera su definición. Cuidado, salud, higiene, protección del grupo, so-
cialización, preparación, distribución, consumo y almacenamiento de los 
alimentos, ahora estarían integrados en este concepto (Falcó, 2003: 218). 
Aunque hay que pensar que estas actividades las podían desempeñar tanto 
mujeres como hombres y, por ello, que la Arqueología de género no puede 
reducirse a las actividades de mantenimiento, sino que tiene que interre-
lacionarse con otras actividades productivas desempeñadas por ambos 
géneros. Como argumenta Ruth Falcó: «Con la Arqueología del género 
hemos encontrado espacios de mujeres, hemos encontrado mujeres con 
espacio» (Falcó, 2003: 230).

En conclusión, vemos cómo la historiografía ha categorizado el espa-
cio de la casa como el espacio privado, separándolo de la esfera pública, 
una visión completamente androcéntrica, que desvirtúa el papel de las 
mujeres dentro del espacio público, ya que tanto público como privado 
pueden definir lo doméstico. Actualmente existe la llamada «household 



Mujeres de Kémit: madres, diosas, reinas y trabajadoras

43

archaelogy»27, que se interesa por la organización social a micro escala, 
para dar visibilidad a las mujeres. Como sostiene Pallarés:

[…] la tendencia a separar las actividades de producción y distribución den-
tro y fuera de las estructuras de habitación es artificial ya que lo que ocurre 
dentro de una unidad espacial sólo puede entenderse si se analiza la interre-
lación que este espacio mantiene con el resto de unidades espaciales (Pallarés, 
2000: 74).

En el caso específico de Kémit, según la egiptóloga Meskell, los 
antiguos egipcios no concebían el término de persona como nosotros, ellos 
no compartían la dicotomía cuerpo-alma o la exterioridad corporal como 
un opuesto a la interioridad espiritual y como esferas separadas (Meskell, 
1999, 2002). Además, la dimensión privada es la fundamental de la 
existencia, aunque esta dimensión personal es imperceptible en el registro 
arqueológico. Tal y como la realidad histórica no contiene los muros que 
muchas veces la ciencia otorga, la relación entre la esfera privada y pública 
eran fluidas. Por ello, a la hora de definir el concepto de vida privada, 
tenemos que hacerlo adecuadamente, sin descuidar las características 
de las sociedades antiguas; es decir, sin compartimentar la vida de los 
egipcios en categorías occidentales. Por ese motivo, para no caer en ese 
error, Meskell, siguiendo la dinámica de la percepción egipcia de los ciclos 
vitales humanos —embarazo, nacimiento, niñez, adolescencia, madurez, 
vejez y muerte— instiga a los investigadores a usar esas categorías para 
definir la vida cotidiana de las mujeres de Kémit (Meskell, 1999). 

Las fuentes que nos han llegado relativas al entorno doméstico son 
difíciles de interpretar. La Arqueología de género es una nueva vía de acer-
camiento a esta temática (Meskell, 1999). Disponemos de algunos textos, 
aunque de época tardía con respecto al periodo de estudio, que aluden 
al trabajo doméstico de las mujeres. Un ejemplo paradigmático son las 
Enseñanzas de Ani28, las cuales nos aportan una valoración diferente de las 

27 Este concepto se introdujo por Richard Wilk y William L. Rathje en el año 1982 con 
el fin de demostrar que el género puede estructurar las relaciones de género en el ámbito 
doméstico.
28 Esta enseñanza del periodo del Reino Nuevo es un tipo de género literario que se engloba 
dentro de la literatura sapiencial. Comprende un conjunto de textos didácticos que dicen 
personajes relevantes con el objetivo de enseñar al destinatario buenas conductas en el mun-
do terrenal y en el del Más Allá. En este caso, el que lo redacta es el escriba Ani, conocido 



44

Roser Marsal Aguilera

labores de las mujeres, exenta de la vanidad característica de los escribas 
de los reinos Medio y Nuevo:

No controles a tu esposa en casa, cuando sabes que es eficaz; no le digas: 
«¿Dónde está eso? ¡Cógelo!» Cuando ella lo ha puesto en el lugar correcto. 
Que tu ojo observe en silencio, entonces reconocerás su habilidad (Robins, 
1996: 99)29.

Éste es un texto que remarca la relevancia del trabajo que realizan las 
señoras de la casa. Como se ha descrito en las líneas anteriores, el trabajo 
realizado en «la casa» se puede describir como el trabajo realizado en el 
hogar, donde se incluye el trabajo realizado en patios abiertos, campos 
pertenecientes a las casas o a los techos de las mismas. El comercio y el 
tejido seguramente se realizaron en estos espacios (Eyre, 1987, 1998). 

La limitación de las actividades realizadas por las mujeres fuera del 
hogar, debido al ideal de las mujeres como portadoras y criadoras de ni-
ños, es una construcción social, documentada gracias a la evidencia etno-
gráfica y a representaciones de mujeres en entornos agrícolas que acunan 
niños, como el caso de la tumba de Neferrenput (TT178), del Reino Nue-
vo (Graves-Brown, 2010: 45).

También es interesante remarcar la importancia de las mujeres sobre 
la piedad doméstica. Conocemos la existencia de mujeres videntes de Deir 
el-Medina, así como la preponderancia de las divinidades femeninas vin-
culadas al culto doméstico (Robins, 1996; Ritner, 2008). Además, el trabajo 
doméstico quizá, como centro de producción de bienes para el trueque, era 
un medio de ingresos familiares. Las llamadas nebet per (señoras de la casa) 
egipcias, sobre todo de clase social elevada, podían disponer de sirvientas y 
sirvientes domésticos (Fischer, 2000: 19; Graves-Brown, 2010: 76-77). Este 
tipo de actividad parece que no fue muy bien remunerada, aunque la falta 
de estudios sobre esta temática, nos impiden precisar sobre ello. 

5.2 La madre como garante del ciclo de la vida

Como he señalado anteriormente, la familia era la unidad básica de la eco-
nomía y, por ello, la mujer tenía un papel importantísimo dentro de ella, el 

como el escriba de las ofrendas divinas de los dioses hacia el 1250 a.C. La versión más com-
pleta del papiro se encuentra en pBoulaq 4 (Museo de El Cairo).
29 Trad. de Lichtheim, 1976:143.



Mujeres de Kémit: madres, diosas, reinas y trabajadoras

45

de madre. Sin embargo, tenemos que tener presente que la maternidad es 
una construcción cultural, y que la reproducción humana se rige por mo-
delos y normas determinadas, dependiendo de cada cultura y, en este caso, 
está altamente ritualizada. Gran parte de nuestro conocimiento de Kémit 
respecto a la medicina y, en concreto a la ginecología y obstetricia (Cole, 
1986), proviene de los papiros médicos de Edwin Smith, Ebers y Lahún. 
Los dos primeros datan de los siglos xvi y xvii a.C., respectivamente, y 
hablan sobre los síntomas y el diagnóstico de una gran variedad de enfer-
medades, conteniendo recetas y hechizos para su tratamiento. El papiro 
Lahún es un texto que nos habla sobre el concepto egipcio de la repro-
ducción humana. Fue descubierto por Flinders Petrie en abril de 1889 en 
el-Fayum (Lahún), y lo podemos fechar aproximadamente sobre el 1825 
a.C., bajo el reinado de Amenemhat II y su sucesor inmediato. El texto está 
dividido en treinta y cuatro apartados, de los cuales la mitad se ocupan 
de la medicina de las mujeres: diagnóstico de la infertilidad, la gestación, 
los métodos para mejorar la concepción, los métodos anticonceptivos, las 
complicaciones del parto vaginal y los trastornos reproductivos. También 
tenemos el papiro de Berlín30 que, compuesto por quince columnas re-
lativas a los partos y a los recién nacidos, data aproximadamente entre 
el 1350–1250 a.C. y, por último, el papiro Westcar31, un compendio de 
relatos médico-mágicos datado en torno al 1640–1540 a.C., aunque con 
posible origen anterior. Sin embargo, la mayoría de remedios que aportan 
todos estos papiros son de carácter mágico-religioso; es decir, que muchas 
veces la creencia en esta magia era la que aportaba la cura32.

Para empezar, si tenemos en cuenta el pensamiento egipcio, en esta 
sociedad no diferenciaban entre sexo y género, es decir, entre un factor 
biológico y uno social y, como sostiene Meskell (1999: 218), la sexualidad 
y el sexo formaban parte de experiencias y expresiones interrelacionadas, 
difíciles de interpretar, debido a la falta de registro arqueológico e icono-
gráfico. Sabemos que el coito era conocido anteriormente a los Textos de 
las Pirámides y, gracias a estos textos sabemos que, por ejemplo, la concep-
ción de Horus, el hijo de Isis y Osiris, se describió de la siguiente manera 
(Faulkner, 1968): «Tu hermana Isis viene a ti [Osiris] regocijándose de 

30 pBerlin 6619 (Museo de Berlín).
31 pBerlin 3033 (Museo de Berlín).
32 Este tipo de magia se denomina magia simpática. De todos modos, los egipcios discernían 
entre la medicina y la magia.



46

Roser Marsal Aguilera

amor por ti. Tú la has colocado sobre tu falo y tu semilla se deposita dentro 
de ella […]» (TP 198).

La concepción del embarazo por los egipcios era como la contribu-
ción del ser masculino, como una semilla que se planta en el suelo fértil 
del útero femenino. El semen se creía que se originaba en la médula es-
pinal y, por ello, percibían que el falo era una extensión de la columna 
vertebral. El hombre, por tanto, según algunos especialistas como Ann 
M. Roth era el agente creador de vida (Roth, 2000: 189). Además, esta au-
tora atribuye esta idea al hecho de que, al revés de muchas otras culturas 
occidentales, la personificación divina del cielo es femenino —Nut— y la 
de la tierra masculina —Geb—. De esta manera, la mujer tenía dos roles 
básicos: estimular la fuerza creadora masculina y alimentar el resultado 
(Roth, 2000: 190-191). En las representaciones iconográficas del arte for-
mal la cópula se representa de forma sutil o «camuflada», como la cópula 
de Isis y Osiris, ella representada bajo la forma de un milano o la cópula 
de Geb y Nut. (Figura 3)

Mujeres de Kémit  Roser Marsal 
____________________________________________________________________________ 
 

 40 
 

revés de muchas otras culturas occidentales, la personificación divina del cielo 

es femenino –Nut– y la de la tierra masculina –Geb-. De esta manera, la mujer 

tenía dos roles básicos: estimular la fuerza creadora masculina y alimentar el 

resultado (Roth, 2000: 190-191). En las representaciones iconográficas del arte 

formal la cópula se representa de forma sutil o «camuflada», como la cópula de 

Isis y Osiris, ella representada bajo la forma de un milano o la cópula de Geb y 

Nut.  

 

 
3. Templo de Seti I en Abidos, XIX d. Foto © 

http://commons.wikimedia.org/wiki/File:Abydos_Tempelrelief_Sethos_I._36.JPG 
 
 

Sin embargo, de nuevo, en el arte no oficial encontramos una gran cantidad de 

estas escenas como, por ejemplo, el óstracon de Deir el-Medina ubicado en el 

British Museum (EA 50714)33. 

 

                                            
33 Véase más información en Orriols, 2009.  

3. Templo de Seti I en Abidos, XIX d. Foto © http://commons.wikimedia.org/wiki/
File:Abydos_Tempelrelief_Sethos_I._36.JPG

Sin embargo, de nuevo, en el arte no oficial encontramos una gran 
cantidad de estas escenas como, por ejemplo, el óstracon de Deir el-Medi-
na ubicado en el British Museum (EA 50714)33. (Figura 4)

33 Véase más información en Orriols, 2009.

http://commons.wikimedia.org/wiki/File:Abydos_Tempelrelief_Sethos_I._36.JPG
http://commons.wikimedia.org/wiki/File:Abydos_Tempelrelief_Sethos_I._36.JPG


Mujeres de Kémit: madres, diosas, reinas y trabajadoras

47

Mujeres de Kémit  Roser Marsal 
____________________________________________________________________________ 
 

 41 
 

 
4. Óstracon de Deir el-Medina que con una escena de sexo entre un hombre y una mujer. © 
http://www.britishmuseum.org/research/collection_online/collection_object_details/collection_im
age_gallery.aspx?assetId=231692&objectId=156237&partId=1 
 

 

Uno de los temas más debatidos y con menos evidencias es la cuestión de 

cuándo las mujeres pasan a considerarse adultas. Se han realizado diferentes 

estudios sobre la infancia (Janssen y Janssen, 1990; Feuch, 2001; Marshall, 

2014), incluso específicamente sobre las niñas (Cole, 1989). Sin embargo, 

existen pocos estudios sobre los rituales de paso femeninos (Frandsen, 2007) 

que nos ayuden a entender el paso entre la infancia a la vida adulta de las 

mujeres, a partir, seguramente, de la primera menstruación.34  

 

La concepción se podía predecir según diferentes pruebas u observaciones 

físicas a la mujer (Cole, 1986: 27). Para saber el diagnóstico de la gestación, 

uno de los métodos sugeridos por los distintos papiros era el de contar las 

                                            
34 Existen más estudios realizados sobre los rituales de paso de la pubertad a la adultez 
masculinos, sobre todo documentados a través de las fuentes textuales, los análisis de los 
paleoantropólogos en las momias, así como en las representaciones iconográficas, donde 
aparece la circuncisión. 

4. Óstracon de Deir el-Medina que con una escena de sexo entre un hombre y una mujer. 
© http://www.britishmuseum.org/research/collection_online/collection_object_details/

collection_image_gallery.aspx?assetId=231692&objectId=156237&partId=1

Uno de los temas más debatidos y con menos evidencias es la cues-
tión de cuándo las mujeres pasan a considerarse adultas. Se han realizado 
diferentes estudios sobre la infancia (Janssen y Janssen, 1990; Feuch, 2001; 
Marshall, 2014), incluso específicamente sobre las niñas (Cole, 1989). 
Sin embargo, existen pocos estudios sobre los rituales de paso femeninos 
(Frandsen, 2007) que nos ayuden a entender el paso entre la infancia a 
la vida adulta de las mujeres, a partir, seguramente, de la primera mens-
truación34. La concepción se podía predecir según diferentes pruebas u 
observaciones físicas a la mujer (Cole, 1986: 27). Para saber el diagnóstico 
de la gestación, uno de los métodos sugeridos por los distintos papiros era 
el de contar las veces que la mujer vomitaba cuando se colocaba sobre un 
pasta de cerveza. El segundo método era el de colocar una cebolla profun-
damente en la vagina durante la noche. El característico olor de la cebolla 
detectado en la respiración de la mujer era un signo de embarazo, ya que 
pensaban que el esófago, la cavidad abdominal y el útero estaban unidos 
(Cole, 1986: 30)35. Posteriormente en los escritos hipocráticos (460–377 
a.C.) se encontró la explicación de esta práctica, que se describe por la 

34 Existen más estudios realizados sobre los rituales de paso de la pubertad a la adultez 
masculinos, sobre todo documentados a través de las fuentes textuales, los análisis de los 
paleoantropólogos en las momias, así como en las representaciones iconográficas, donde 
aparece la circuncisión.
35 Esta referencia aparece en el Papiro Carlsberg.

http://www.britishmuseum.org/research/collection_online/collection_object_details/collection_image_gallery.aspx?assetId=231692&objectId=156237&partId=1
http://www.britishmuseum.org/research/collection_online/collection_object_details/collection_image_gallery.aspx?assetId=231692&objectId=156237&partId=1


48

Roser Marsal Aguilera

absorción de los compuestos sulfúricos de la cebolla en la mujer a través 
de la sangre.

Por otro lado, la duración de la gestación humana se basaba en Horus, 
que duraba, según el mito, 294 días. Incluso se conocen textos que hacen 
referencia a la predicción del sexo del feto. El papiro de Berlín, receta 199 
(pBerlín 3038, vº2, 2-5) da instrucciones para predecirlo36. Este documen-
to dice que, a partir de la orina de una mujer embarazada, se podía pre-
decir el sexo del feto. Si se encontraban granos de trigo, se asociaba a un 
niño y, si se encontraban granos de cebada, a una niña. La hipótesis de que 
la orina de una mujer embarazada puede revelar el sexo de las fetos fue 
investigada por la Universidad de El Cairo y fue rechazada (Haimov-Ko-
chman, Sciaky-Tamir y Hurwitz, 2005). No obstante, los antiguos médicos 
pensaban que, a través de la orina, la mujer podía eliminar elementos que 
daban vida en su interior y éstos se asociaban a la germinación de los 
granos. El embarazo se muestra pocas veces en el arte formal. Uno de los 
ejemplos más conocidos es la imagen de la madre de Hatshepsut, Ahmose, 
la cual es conducida al paritorio en el templo de Deir el-Bahari. (Figura 5)

Mujeres de Kémit  Roser Marsal 
____________________________________________________________________________ 
 

 43 
 

 

 
5.  Dibujo del relieve de la parte norte del pórtico medio del templo de Deir el Bahari, Tebas. 

© http://www.egiptologia.com/images/stories/mujer/mujer/capitulo-6/fig-81.jpg 
 

 

Además, en el arte oficial podemos encontrar el gran parto cósmico del dios 

sol, donde aparece Nut rodeando el vientre. El útero, en este caso, se convierte 

en el espacio cerrado del sarcófago, como en la representación de la tumba de 

Ramsés VI (KV9). En el arte no oficial, en cambio, Tauret es la única divinidad 

femenina que se representa regularmente embarazada. 

5. Dibujo del relieve de la parte norte del pórtico medio del templo de Deir el Bahari, Tebas. 
© http://www.egiptologia.com/images/stories/mujer/mujer/capitulo-6/fig-81.jpg

36 Para ver la primera publicación de esta receta, véase: Wreszinski, 1913: 47.

http://www.egiptologia.com/images/stories/mujer/mujer/capitulo-6/fig-81.jpg


Mujeres de Kémit: madres, diosas, reinas y trabajadoras

49

Además, en el arte oficial podemos encontrar el gran parto cósmico 
del dios sol, donde aparece Nut rodeando el vientre. El útero, en este caso, 
se convierte en el espacio cerrado del sarcófago, como en la representación 
de la tumba de Ramsés VI (KV9). En el arte no oficial, en cambio, Tauret 
es la única divinidad femenina que se representa regularmente embaraza-
da. (Figura 6)

Aunque también encontramos en el arte popular un tipo de vasija 
hecha de calcita en forma de mujer en estado de gestación (Desroches 
Noblecourt, 1952).

Dada la importancia de las divinidades en el mundo terrenal de los 
que habitaron el Valle del Nilo, no es extraño ver cómo divinidades como 
Bes, Tauret y Hathor se convirtieron en diosas de la fertilidad, la fecundi-
dad y el nacimiento para proteger a las mujeres.Mujeres de Kémit  Roser Marsal 

____________________________________________________________________________ 
 

 44 
 

    
 

En la imagen de uno de los relieves ptolemaicos del templo de Isis en Dendera, 

podemos apreciar a una mujer en cuclillas que está pariendo ayudada por dos 

representaciones de Hathor, representada a ambos lados de la parturienta.  

 

 
7. Relieve ptolemaico procedente del templo de Hathor en Dendera, al norte de Tebas (actual 

Luxor) © http://2.bp.blogspot.com/--
Cxrtj3WUKg/Twx1_q93FkI/AAAAAAAABPg/JLz5ir33fEU/s1600/nacimiento-egipto.jpg 

 

Aunque también encontramos en el arte popular un tipo de 

vasija hecha de calcita en forma de mujer en estado de 

gestación (Desroches Noblecourt, 1952).   

Dada la importancia de las divinidades en el mundo terrenal 

de los que habitaron el Valle del Nilo, no es extraño ver cómo 

divinidades como Bes, Tauret y Hathor se convirtieron en 

diosas de la fertilidad, la fecundidad y el nacimiento para 

proteger a las mujeres. 

 
6. Amuleto colgante de Tauret realizada en fayenza con esmalte azul-
verde. Período Tardío. Ubicado en The Walters Art Museum.  
© http://art.thewalters.org/detail/33216/amulet-pendant-of-taweret-2/ 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

6. Amuleto colgante de Tauret realizada en fayenza con esmalte azul-verde. Período Tardío. 
Ubicado en The Walters Art Museum. © http://art.thewalters.org/detail/33216/amulet-

pendant-of-taweret-2/

En la imagen de uno de los relieves ptolemaicos del templo de Isis en 
Dendera, podemos apreciar a una mujer en cuclillas que está pariendo 
ayudada por dos representaciones de Hathor, representada a ambos lados 
de la parturienta. (Figura 7)

http://art.thewalters.org/detail/33216/amulet-pendant-of-taweret-2/
http://art.thewalters.org/detail/33216/amulet-pendant-of-taweret-2/


50

Roser Marsal Aguilera

Mujeres de Kémit  Roser Marsal 
____________________________________________________________________________ 
 

 44 
 

    
 

En la imagen de uno de los relieves ptolemaicos del templo de Isis en Dendera, 

podemos apreciar a una mujer en cuclillas que está pariendo ayudada por dos 

representaciones de Hathor, representada a ambos lados de la parturienta.  

 

 
7. Relieve ptolemaico procedente del templo de Hathor en Dendera, al norte de Tebas (actual 

Luxor) © http://2.bp.blogspot.com/--
Cxrtj3WUKg/Twx1_q93FkI/AAAAAAAABPg/JLz5ir33fEU/s1600/nacimiento-egipto.jpg 

 

Aunque también encontramos en el arte popular un tipo de 

vasija hecha de calcita en forma de mujer en estado de 

gestación (Desroches Noblecourt, 1952).   

Dada la importancia de las divinidades en el mundo terrenal 

de los que habitaron el Valle del Nilo, no es extraño ver cómo 

divinidades como Bes, Tauret y Hathor se convirtieron en 

diosas de la fertilidad, la fecundidad y el nacimiento para 

proteger a las mujeres. 

 
6. Amuleto colgante de Tauret realizada en fayenza con esmalte azul-
verde. Período Tardío. Ubicado en The Walters Art Museum.  
© http://art.thewalters.org/detail/33216/amulet-pendant-of-taweret-2/ 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

7. Relieve ptolemaico procedente del templo de Hathor en Dendera, al norte de Tebas (ac-
tual Luxor) © http://2.bp.blogspot.com/--Cxrtj3WUKg/Twx1_q93FkI/AAAAAAAABPg/

JLz5ir33fEU/s1600/nacimiento-egipto.jpg

Además, existían numerosos amuletos de toda índole, desde amuletos 
que representaban hipopótamos hasta figuras femeninas, relacionadas con 
altares domésticos, las cuales suelen aparecer casi desnudas, con un trián-
gulo púbico muy acentuado, ya desde tiempos predinásticos. (Figura 8)

Con todo ello, podemos observar que la maternidad requería de bue-
nos augurios para proteger tanto la vida de la madre como la del recién 
nacido. Aunque la sexualidad de las mujeres ha sido tradicionalmente ex-
plicada como la necesidad de asegurar la fertilidad y el deseo de perpetuar 
el linaje, los egipcios tenían nociones claras sobre sexo recreacional, que 
excluía la preñez, y ensayaban métodos contraceptivos o prescripciones 
para inducir el aborto. La mayoría de métodos para el control de la natali-
dad lo practicaban las mujeres.

http://2.bp.blogspot.com/--Cxrtj3WUKg/Twx1_q93FkI/AAAAAAAABPg/JLz5ir33fEU/s1600/nacimiento-egipto.jpg
http://2.bp.blogspot.com/--Cxrtj3WUKg/Twx1_q93FkI/AAAAAAAABPg/JLz5ir33fEU/s1600/nacimiento-egipto.jpg


Mujeres de Kémit: madres, diosas, reinas y trabajadoras

51

Mujeres de Kémit  Roser Marsal 
____________________________________________________________________________ 
 

 45 
 

Además, existían numerosos amuletos de toda índole, desde amuletos que 

representaban hipopótamos hasta figuras femeninas, relacionadas con altares 

domésticos, las cuales suelen aparecer casi desnudas, con un triángulo púbico 

muy acentuado, ya desde tiempos predinásticos.  

 
 
8. Figura badariense realizada en marfil de hipopótamo con la técnica de la incisión © 
http://www.britishmuseum.org/collectionimages/AN00235/AN00235454_001_l.jpg 
 

Algunos de los métodos contraceptivos eran las inserciones intravaginales de 

diferentes sustancias, las fórmulas mágicas o las fumigaciones vaginales, como 

la que se podría representar en una de las escenas del papiro erótico de 

Turín37. 

                                            
37 pTurín 55001. 

Con todo ello, podemos observar que la maternidad 

requería de buenos augurios para proteger tanto la 

vida de la madre como la del recién nacido. Aunque la 

sexualidad de las mujeres ha sido tradicionalmente 

explicada como la necesidad de asegurar la fertilidad 

y el deseo de perpetuar el linaje, los egipcios tenían 

nociones claras sobre sexo recreacional, que excluía 

la preñez, y ensayaban métodos contraceptivos o 

prescripciones para inducir el aborto. La mayoría de 

métodos para el control de la natalidad lo practicaban 

las mujeres. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

8. Figura badariense realizada en marfil de hipopótamo con la técnica de la incisión 
©http://www.britishmuseum.org/collectionimages/AN00235/AN00235454_001_l.jpg

Algunos de los métodos contraceptivos eran las inserciones intrava-
ginales de diferentes sustancias, las fórmulas mágicas o las fumigaciones 
vaginales, como la que se podría representar en una de las escenas del 
papiro erótico de Turín37. (Figura 9)Mujeres de Kémit  Roser Marsal 

____________________________________________________________________________ 
 

 46 
 

 
9. Una de las escenas del papiro erótico de Turín donde la mujer representada en el centro, 

posiblemente esté haciéndose una fumigación vaginal © 
http://image.aladin.co.kr/Community/mypaper/Img720525123596081.jpg 

 

En la preinscripción nº 22 del papiro de Lahún, por ejemplo, se cita la 

introducción de una mezcla de miel y natrón en la vagina (Cole, 1986: 29). En 

concreto, para obstaculizar el paso del semen, se dice que podía utilizarse el 

excremento de cocodrilo o la miel. También se conoce la utilización de puntas 

de acacia molidas que, al contener goma arábiga, produce un efecto químico 

sobre el semen y retrasa la concepción. Esta idea la podemos encontrar en el 

pEbers. Otro método anticonceptivo era el de amamantar a los bebés hasta los 

tres años, lo cual reducía las probabilidades de embarazo (Ritner, 1984 :209-

221). Y de lo que no hay evidencias es de métodos anticonceptivos para los 

hombres. Ellas, por lo tanto, practicaban el control de la natalidad y regulaban 

el tamaño de sus familias, sin interferencias de las autoridades religiosas o 

civiles. Así, empleaban el conocimiento de las plantas de su entorno, y aunque 

hay muchos nombres de las plantas y hierbas medicinales que no se han 

podido traducir de los papiros, sabemos que esa experiencia acumulada con 

las plantas, propia de las mujeres, pasaba de madres a hijas y de generación 

en generación. Por otro lado, se conoce que había mujeres que no eran fértiles 

y, seguramente, existió la adopción, aunque se sabe muy poco sobre los 

aspectos legales de esta práctica (Teeter, 1999). De esta manera, también 

existen algunos textos que nos hablan sobre el aborto, aunque éstos son 

escasos. En cuanto al nacimiento, se desconocen muchos aspectos. Existe un 

9. Una de las escenas del papiro erótico de Turín donde la mujer representada en el centro, 
posiblemente esté haciéndose una fumigación vaginal © http://image.aladin.co.kr/Commu-

nity/mypaper/Img720525123596081.jpg

37 pTurín 55001.

http://www.britishmuseum.org/collectionimages/AN00235/AN00235454_001_l.jpg
http://image.aladin.co.kr/Community/mypaper/Img720525123596081.jpg
http://image.aladin.co.kr/Community/mypaper/Img720525123596081.jpg


52

Roser Marsal Aguilera

En la preinscripción nº 22 del papiro de Lahún, por ejemplo, se cita 
la introducción de una mezcla de miel y natrón en la vagina (Cole, 1986: 
29). En concreto, para obstaculizar el paso del semen, se dice que podía 
utilizarse el excremento de cocodrilo o la miel. También se conoce la uti-
lización de puntas de acacia molidas que, al contener goma arábiga, pro-
duce un efecto químico sobre el semen y retrasa la concepción. Esta idea 
la podemos encontrar en el pEbers. Otro método anticonceptivo era el de 
amamantar a los bebés hasta los tres años, lo cual reducía las probabilida-
des de embarazo (Ritner, 1984: 209–221). Y de lo que no hay evidencias 
es de métodos anticonceptivos para los hombres. Ellas, por lo tanto, prac-
ticaban el control de la natalidad y regulaban el tamaño de sus familias, 
sin interferencias de las autoridades religiosas o civiles. Así, empleaban el 
conocimiento de las plantas de su entorno, y aunque hay muchos nombres 
de las plantas y hierbas medicinales que no se han podido traducir de los 
papiros, sabemos que esa experiencia acumulada con las plantas, propia 
de las mujeres, pasaba de madres a hijas y de generación en generación. 
Por otro lado, se conoce que había mujeres que no eran fértiles y, segura-
mente, existió la adopción, aunque se sabe muy poco sobre los aspectos 
legales de esta práctica (Teeter, 1999). De esta manera, también existen 
algunos textos que nos hablan sobre el aborto, aunque éstos son escasos. 

En cuanto al nacimiento, se desconocen muchos aspectos. Existe un 
determinativo donde se representa a una mujer arrodillada a la que le sale 
la cabeza de un recién nacido38. Los papiros médicos no dicen nada sobre 
el desarrollo habitual del parto y solo existen representaciones del naci-
miento mágico de divinidades o faraones39. (Figura 10)

38 Este signo es el B3 siguiendo la lista de Gardiner.
39 Por un lado encontramos por ejemplo en el papiro Westcar la representación de Isis co-
locada delante de una mujer, Neftis, detrás de ella y Heget, acelerando el parto y por otro 
lado. La diosa Shu sustentando a Nut que está a punto de parir a Re es otro ejemplo de estas 
representaciones.



Mujeres de Kémit: madres, diosas, reinas y trabajadoras

53

Mujeres de Kémit  Roser Marsal 
____________________________________________________________________________ 
 

 47 
 

determinativo donde se representa a una mujer arrodillada a la que le sale la 

cabeza de un recién nacido38. Los papiros médicos no dicen nada sobre el 

desarrollo habitual del parto y solo existen representaciones del nacimiento 

mágico de divinidades o faraones39.  

 

   
 

Gracias a las pinturas murales de la aldea de Deir el-Medina, se conoce la 

representación de lo que se interpreta como un lugar aislado donde las mujeres 

permanecían durante el parto. En un óstracon de Deir-el-Medina 40  se 

representa esta especie de cabaña. 

 

 

                                            
38 Este signo es el B3 siguiendo la lista de Gardiner.  
39 Por un lado encontramos por ejemplo en el papiro Westcar la representación de Isis colocada 
delante de una mujer, Neftis, detrás de ella y Heget, acelerando el parto y por otro lado. La 
diosa Shu sustentando a Nut que está a punto de parir a Re es otro ejemplo de estas 
representaciones.  
40 Óstracon de Deir el-Medina (British Museum, oDeM 8506). 

 
10. Representación de una mujer dando a luz, de la misma 
manera que el determinativo B3 de la lista de Gardiner. 
Período greco-romano. British Museum. ©  
http://www.britishmuseum.org/explore/highlights/highlight_i
mage.aspx?image=ps285395.jpg&retpage=15638 

10. Representación de una mujer dando a luz, de la misma manera que el determinativo B3 
de la lista de Gardiner. Período greco-romano. British Museum. © http://www.britishmu-
seum.org/explore/highlights/highlight_image.aspx?image=ps285395.jpg&retpage=15638

Gracias a las pinturas murales de la aldea de Deir el-Medina, se cono-
ce la representación de lo que se interpreta como un lugar aislado donde 
las mujeres permanecían durante el parto. En un óstracon de Deir-el-Me-
dina40 se representa esta especie de cabaña. (Figura 11)

Daban a luz en cuclillas, una posición considerada por muchos hoy 
en día como la más natural para el parto. Sin embargo, las ventajas fisio-
lógicas de esta postura se han asociado con un aumento de los desgarros 
perineales y, por tanto, a una mayor pérdida de sangre. Debido a las com-
plicaciones del embarazo y del parto, el riesgo de mortalidad femenina era 
muy alto en esta sociedad. Un estudio paleoantropológico realizado en 
Gebelein y Asiut sugieren que las mujeres egipcias tenían la pelvis parti-
cularmente estrecha (Toivari-Viitala, 2001:171).

Por ello, existe una representación abundante de la divinidad Bes, 
cuya función era ayudar a las mujeres durante el embarazo y el parto, y su 
aspecto grotesco, como un enano, se piensa que era apotropaico, es decir, 
para ahuyentar los malos demonios. Asociado a Bes, también Hathor era 
la divinidad adjunta a la fertilidad, la sexualidad y el parto y, muchas veces, 
era invocada a modo de oración para pedir un parto rápido y sin dolor. 

40 Óstracon de Deir el-Medina (British Museum, oDeM 8506).

http://www.britishmuseum.org/explore/highlights/highlight_image.aspx?image=ps285395.jpg&retpage=15638
http://www.britishmuseum.org/explore/highlights/highlight_image.aspx?image=ps285395.jpg&retpage=15638


54

Roser Marsal Aguilera Mujeres de Kémit  Roser Marsal 
____________________________________________________________________________ 
 

 48 
 

 
11. Óstracon realizado sobre piedra caliza, donde aparece un boceto de una pintura mural. XIX-
XX d. British Museum. © 
http://www.britishmuseum.org/collectionimages/AN00410/AN00410531_001_l.jpg 
 

 

Por ello, existe una representación abundante de la divinidad Bes, cuya función 

era ayudar a las mujeres durante el embarazo y el parto, y su aspecto 

grotesco, como un enano, se piensa que era apotropaico, es decir, para 

ahuyentar los malos demonios. Asociado a Bes, también Hathor era la 

divinidad adjunta a la fertilidad, la sexualidad y el parto y, muchas veces, era 

invocada a modo de oración para pedir un parto rápido y sin dolor.   

 

Pero no solo las madres eran las que tenían un alto índice de mortalidad sino 

que los recién nacidos y los niños pequeños también eran de los más 

vulnerables de la sociedad y, por lo tanto, corrían muchos peligros (Janssen, 

1990) Según Robins, aproximadamente el 20% de los niños y niñas morían al 

nacer y solo un 30% de los niños llegaban a los diez años (Robins, 1996; 

Callender, 2000: 236; Meskell, 2002: 13). Los conjuros de protección e incluso 

los sellos de piedra protectores u otros amuletos eran muy usados para 

protegerlos. Los amuletos más abundantes son los marfiles mágicos realizados 

Daban a luz en cuclillas, una posición 

considerada por muchos hoy en día como la 

más natural para el parto. Sin embargo, las 

ventajas fisiológicas de esta postura se han 

asociado con un aumento de los desgarros 

perineales y, por tanto, a una mayor pérdida de 

sangre. Debido a las complicaciones del 

embarazo y del parto, el riesgo de mortalidad 

femenina era muy alto en esta sociedad. Un 

estudio paleoantropológico realizado en 

Gebelein y Asiut sugieren que las mujeres 

egipcias tenían la pelvis particularmente 

estrecha (Toivari-Viitala, 2001:171).   

 

 

 
11. Óstracon realizado sobre piedra caliza, donde aparece un boceto de una pintura mural. 
xix-xx d. British Museum. © http://www.britishmuseum.org/collectionimages/AN00410/

AN00410531_001_l.jpg

Pero no solo las madres eran las que tenían un alto índice de mortali-
dad sino que los recién nacidos y los niños pequeños también eran de los 
más vulnerables de la sociedad y, por lo tanto, corrían muchos peligros 
(Janssen, 1990) Según Robins, aproximadamente el 20 % de los niños y 
niñas morían al nacer y solo un 30 % de los niños llegaban a los diez años 
(Robins, 1996; Callender, 2000: 236; Meskell, 2002: 13). Los conjuros de 
protección e incluso los sellos de piedra protectores u otros amuletos eran 
muy usados para protegerlos. Los amuletos más abundantes son los mar-
files mágicos realizados en colmillo de hipopótamo41. Además, en ellos se 
grababan divinidades asociadas a la protección de los niños pequeños, las 
cuales llevan cuchillos o serpientes protectoras. Aunque este tipo de obje-
tos se han hallado en las tumbas, algunos marfiles están desgastados por 
alguno de sus lados, lo que ha sugerido que podrían haber sido utilizados 
para dibujar un círculo mágico alrededor de la parturienta o el recién na-
cido (Graves-Brown, 2010: 62-63).

41 Seguramente el material invocaba a la diosa Tauret.

http://www.britishmuseum.org/collectionimages/AN00410/AN00410531_001_l.jpg
http://www.britishmuseum.org/collectionimages/AN00410/AN00410531_001_l.jpg


Mujeres de Kémit: madres, diosas, reinas y trabajadoras

55

También se conocen otro tipo de posiciones para parir, como la de 
utilizar una silla de partos, que estaba formada por un cuerpo de adobe 
sin cocer, realizado con una mezcla de arcilla, arena, paja y agua; los lit-
clos, unas estructuras de unos 70 centímetros con escaleras para subir 
(Koltsida, 2006) o los llamados adobes de nacimiento (Wegner, 2002). 
Sobre estos objetos se tiene muy poca información estudiada. 

Finalmente, en cuanto a la lactancia, según las Instrucciones de Ani42, 
sabemos que una madre podría amamantar a su hijo durante tres años 
aunque se conoce la presencia de nodrizas, tanto para la realeza como para 
las familias de la élite, una profesión muy prestigiosa en esta sociedad. Los 
papiros mágico-médicos también aluden a métodos de estimulación para 
producir leche e incluso pruebas para constatar si la leche de la madre es 
de buena o mala calidad43 (Robins, 1996). Aunque no es muy frecuente 
encontrar testimonios de madres egipcias amamantando dentro del arte 
egipcio, éstas aparecen en pinturas de escenas de la vida cotidiana o en la 
escultura, como vemos en este ejemplo de la V dinastía, donde aparece la 
representación escultórica de una madre amamantando a su hijo, mientras 
está al cuidado de otro de sus hijos. (Figura 12)Mujeres de Kémit  Roser Marsal 

____________________________________________________________________________ 
 

 50 
 

 
 

 

Lo que sí es frecuente encontrarnos dentro de la esfera divina es con diosas 

amamantando a los soberanos o a los muertos, una práctica que se considera 

de renovación y de confirmación del soberano como hijo divino. 

 

 
6. TRABAJOS EN LA ESFERA COLECTIVA 

 

Al adentrarnos en esta temática, volvemos a encontrarnos con el problema de 

las fuentes, así como el de definir el concepto de esfera colectiva.  En primer 

lugar, según el tipo de documentos que consultemos, podemos destacar 

aspectos contradictorios relativos a los trabajos realizados por las mujeres 

dentro de lo que se considera la «esfera colectiva» (Capel, 1996). 

Generalmente, en los textos literarios que provienen de escribas y funcionarios, 

el trabajo manual se consideraba inferior y, en algunos casos, descalificaban el 

trabajo de las mujeres. Sin embargo, los testimonios directos como los relieves 

funerarios, inscripciones, monumentos escultóricos o textos fiscales son 

fuentes más cercanas a la realidad. Ellas nos muestran una imagen más clara 

y directa de la mujer, tanto en la esfera privada como en la colectiva. 

 

 
 
 
 
 
 
12. Grupo escultórico de dos mujeres 
realizado en piedra caliza policromado. 
Una aparece amamantando a su hijo, 
mientras que la otra mujer le está 
tocando el pelo. XII-XVIII d. Museo 
Metropolitano de Arte de Nueva York. 
©  
http://images.metmuseum.org/CRDIma
ges/eg/web-large/picture14.jpg 
 

12. Grupo escultórico de dos mujeres realizado en piedra caliza policromado. Una aparece 
amamantando a su hijo, mientras que la otra mujer le está tocando el pelo. xii-xviii d. Mu-
seo Metropolitano de Arte de Nueva York. © http://images.metmuseum.org/CRDImages/

eg/web-large/picture14.jpg

42 Instrucciones de Ani, VII, 19, máxima XXXVIII.
43 pEbers 93’17-19, remedio 788. En Wreszinski, W., 1913: 192.

http://images.metmuseum.org/CRDImages/eg/web-large/picture14.jpg
http://images.metmuseum.org/CRDImages/eg/web-large/picture14.jpg


56

Roser Marsal Aguilera

Lo que sí es frecuente encontrarnos dentro de la esfera divina es con 
diosas amamantando a los soberanos o a los muertos, una práctica que se 
considera de renovación y de confirmación del soberano como hijo divino.

6. Trabajos en la esfera colectiva

Al adentrarnos en esta temática, volvemos a encontrarnos con el proble-
ma de las fuentes, así como el de definir el concepto de esfera colectiva. 
En primer lugar, según el tipo de documentos que consultemos, podemos 
destacar aspectos contradictorios relativos a los trabajos realizados por las 
mujeres dentro de lo que se considera la «esfera colectiva» (Capel, 1996). 
Generalmente, en los textos literarios que provienen de escribas y funcio-
narios, el trabajo manual se consideraba inferior y, en algunos casos, des-
calificaban el trabajo de las mujeres. Sin embargo, los testimonios directos 
como los relieves funerarios, inscripciones, monumentos escultóricos o 
textos fiscales son fuentes más cercanas a la realidad. Ellas nos muestran 
una imagen más clara y directa de la mujer, tanto en la esfera privada 
como en la colectiva.

En segundo lugar, no hay que olvidar que los conceptos colectivo y 
privado son móviles, están en constante interacción y no son dicotomías 
rígidas. Pero también, para indagar sobre este tema, es importante hacer 
alusión a lo que nosotros consideramos como la división sexual del traba-
jo. Esta temática es muy compleja puesto que lo que nosotros entendemos 
por este término, no era lo mismo que entendían los antiguos habitantes 
del Egipto faraónico. Cuando queremos tratar sobre la producción en las 
sociedades antiguas, tendemos a separar la esfera femenina de la mascu-
lina, un error muy grave si tenemos en cuenta que su modus operandi era 
muy distinto al nuestro. Desde tiempos prehistóricos, solemos atribuir al 
hombre la caza y a la mujer a la recolección, por poner el ejemplo más 
paradigmático. Pero esta atribución tan simplista tiene una gran cantidad 
de perspectivas que convierten esta simplificación en una amalgama de 
complejidades, ya que los procesos son específicos en las diferentes con-
diciones históricas. 

A lo largo de la historia sabemos que la especialización en las tareas 
conlleva a una jerarquización y a una distribución de los trabajadores y 
trabajadoras según edad, sexo, raza, grupo étnico y clase social. Además, 
la imbricación del trabajo y la familia, que estaban separados ideológi-



Mujeres de Kémit: madres, diosas, reinas y trabajadoras

57

camente, podría ser la clave para rechazar este binomio contrapuesto. 
Aunque existen intentos feministas de acercarnos a esta problemática en 
contextos culturales remotos, es cierto que la arqueología de género tiene 
todavía problemas teórico-metodológicos e incoherencias en su pensa-
miento postmoderno, así como en la definición del concepto de género. 
Sin embargo, aunque este tema está en un estado embrionario desde esta 
perspectiva, hay estudios realizados por egiptólogos especialistas que re-
cogen una gran cantidad de información acerca de los trabajos que des-
empeñaron las mujeres en la antigua civilización de Egipto, los cuales pue-
den arrojar luz dentro de este debate. Sabemos que las mujeres trabajaban 
en distintas actividades y desempeñaban diferentes profesiones y oficios. 
Ellas trabajaban tanto dentro del ámbito de la agricultura, la recolección, 
la pesca y la caza (del pato), así como participaban en las actividades ma-
nufactureras de productos básicos como la elaboración del pan y la cer-
veza, y en otras actividades como la industria textil, la perfumería o la 
cerámica. Destacaron en oficios como peinadoras, tejedoras, jardineras 
o nodrizas y también estuvieron presentes dentro de actividades de alta 
consideración social, pudiendo ser médicos escribas, supervisoras y ad-
ministradoras privadas, incluso ser soberanas del país de la tierra negra.

6.1 Más allá del ámbito doméstico

Siempre que se intenta abordar la producción respecto a las mujeres como 
tema de discusión, la imagen que nos viene a la cabeza es la de la mujer 
encerrada entre cuatro paredes, recluida en el reino de la domesticidad. Ya 
hemos aludido a que esta atribución no es cierta en Kémit, puesto que las 
mujeres ocuparon un papel importantísimo tanto dentro como fuera del 
hogar. El ámbito doméstico alberga muchos más significados de los que 
en un principio podríamos atribuir. Por tanto, como sostiene Ruth Falcó:

Si nos remontamos a la crítica feminista de los años sesenta y setenta del pa-
sado siglo, encontramos el lema «lo personal es lo político», con lo cual, tam-
bién «lo doméstico puede ser lo público». Es erróneo pues hacer sinónimo lo 
doméstico y privado y anteponerlo a lo público, en este caso tanto lo público 
como lo privado deberían ser adjetivos de lo doméstico (Falcó, 2003: 229).

El trabajo doméstico, por lo tanto, requería, como en la actualidad, 
una gran dedicación, ya que no sólo la mujer tenía que ocuparse del ho-
gar, atribuido a la casa, sino que ellas eran las encargadas de todo lo que 



58

Roser Marsal Aguilera

estaba alrededor de ésta (Koltsida, 2007). Consecuentemente, las señoras 
de las casas, las mujeres que trabajaban en el servicio doméstico, también 
se encargaban de los trabajos agrícolas, del lavado, de la preparación de 
alimentos, así como de la artesanía y el comercio, entre otras actividades. 
Por esta razón, aunque la importancia del papel reproductivo en la cultura 
de Kémit fue uno de los ejes vertebradores de esta cultura, las actividades 
económicas que desempeñaron las mujeres, solas o a la par que los hom-
bres, fueron básicas para el devenir de esta civilización adquiriendo, de 
esta manera, un rol mucho más amplio y versátil de lo que entendíamos 
como convencional (Callender, 2000: 229).

6.1.1 Agricultura, pesca, caza y recolección

La participación de la mujer en la obtención de recursos de primera ne-
cesidad para el grupo fue muy significativa. Aunque las representaciones 
de éstas no son muy abundantes, existen muestras iconográficas a tener 
en cuenta. Pese a que el egiptólogo francés Pierre Montet aseguró que 
las mujeres no participaban en actividades como la pesca, el pastoreo, la 
domesticación, la recolección, la caza en el desierto u otras actividades 
(Montet, 1990) las nuevas investigaciones realizadas por otros autores sos-
tienen que la escasez iconográfica de este tipo de representaciones puede 
ser debido a que los ejemplos que están representados son aquellos este-
reotipos de lo que la mujer tenía que hacer, no de lo que en realidad hacía 
(Castañeda, 2008: 85). Por esta razón, sabemos que dentro de las activi-
dades agrícolas, las mujeres tuvieron una fuerte presencia, más allá de las 
representaciones en las tumbas, donde aparecen trabajando en actividades 
agrícolas junto a sus maridos. Según algunos autores, esta representación 
tiene un carácter simbólico e idílico, puesto que se trataría de una especie 
de paraíso donde el difunto y su esposa eran los encargados de labrarse los 
alimentos del Más Allá. De esta manera, se vincula a los difuntos con el 
ciclo de la vegetación y su permanente renacimiento.

Como ya se ha mencionado anteriormente, conocemos el caso de mu-
jeres de la élite que podían ser titulares de las tierras agrícolas, aunque 
fueran hombres los que las administraran, así como mujeres fuera de la 
élite que realizaban tareas agrarias manuales (Graves-Brown, 2010: 76-
77). En la tumba de Nakht, del Reino Nuevo, aparecen mujeres realizando 
este tipo de tareas. Sin embargo, las mujeres nunca se muestran cortando 



Mujeres de Kémit: madres, diosas, reinas y trabajadoras

59

o utilizando instrumentos cortantes. Ellas, desde el Predinástico, no se en-
tierran con puntas de proyectiles y no se representan nunca con armas. De 
esta manera, las niñas nunca aparecen luchando entre ellas; en cambio, los 
niños sí. Sin embargo, en el Reino Antiguo existen algunas excepciones 
como en la tumba de Inti de Deshasha, de la VI d., donde aparece una mu-
jer apuñalando a un arquero (Fisher, 2000: 43; Graves-Brown, 2010: 38).

El cernido y el cribado del grano eran actividades prácticamente desa-
rrolladas por las mujeres y se hacían en grupo. Fischer (2000: 35) nos ha-
bla de un grupo de cinco mujeres que efectuaban este tipo de actividades. 
Además, el cultivo de plantas y su recolección es una de las actividades que 
ha trascendido hasta el Egipto actual, donde la industria textil del lino es la 
predominante dentro del trabajo femenino. En la alimentación de los ani-
males domésticos la mujer también estaba registrada como «alimentadora 
de animales», aunque este título se conoce en registros de periodos más 
tardíos (Castañeda, 2008: 93). En cuanto a la caza y la pesca, ambas eran 
fundamentales para la base económica egipcia. Las mujeres participaban, 
sobre todo, en la pesca con la recolección de moluscos y conchas. Y tam-
bién se ha registrado la caza de aves (parecen ser patos) como una activi-
dad que pudo ser realizada por las mujeres (Fischer, 2000: 13). Como bien 
argumenta José C. Castañeda: «[…] el p. Harris 500, grupo B, núm. 10 es 
un poema que habla de una mujer que atrapa aves, y según la maqueta 
de Meketra, del Reino Medio, la mujer ayudaba en su caza» (Castañeda, 
2008: 96). Incluso, según Castañeda, las mujeres sabían usar el arco y la 
flecha como muestran algunas representaciones iconográficas y ayudaban 
al despiece de los animales cazados.

6.1.2 Actividades manufactureras

La actividad productora del alimento básico de esta civilización, el pan, 
estaba a cargo de las mujeres. Eran las encargadas de moler el grano, y esta 
es una de las representaciones más usuales con las que nos encontramos. 
(Figura 13)



60

Roser Marsal AguileraMujeres de Kémit  Roser Marsal 
____________________________________________________________________________ 
 

 55 
 

 
 

En cooperación con el hombre, la mujer tamizaba la harina, la amasaba, 

prendía el horno y cocía el producto. Al confeccionar la masa para el pan, 

también preparaba la base para elaborar la cerveza, como muestran las 

maquetas del Reino Medio, por citar un ejemplo. Y se sabe que la producción 

del vino estaba vetada a las mujeres por motivos supersticiosos44. 

 

También las mujeres tenían una gran participación dentro de los talleres 

artesanales, sobre todo en la industria textil, destacando la producción del lino. 

El título de «jefe del taller de los tejidos», podían obtenerlo tanto mujeres como 

hombres, aunque se sabe que la mayoría que ejercían esta profesión eran 

mujeres y, por esa razón, se conocen las «casas de tejedoras» (Fischer, 2000: 

20-21). Incluso en el Reino Antiguo, el jeroglífico que representa el tejedor es 

una mujer sentada que sostiene un bastón recto y largo, identificado como un 

cetro, lo que sugiere el alto estatus de esta profesión (Robins, 1996; Fischer, 

2000: 20-21). En este sector, el trabajo infantil era una práctica generalizada. 

Mujeres, niños y niñas soportaban pésimas condiciones de trabajo y muchas 

padecieron osteoartritis por forzar la posición (Roehrig, 1996). Este sector era 

de vital importancia, tanto para la vida cotidiana como para las costumbres 

funerarias, ya que la producción de las vendas de lino para envolver los 

cadáveres era muy relevante. La preeminencia de este oficio se hace patente 

en la ascensión y promoción que se podía hacer dentro del mismo (Castañeda, 
                                            
44  Según algunos autores, la exclusión de la mujer en esta actividad podría ser una 
diferenciación de género. 

 
 
 
 
 
13. Escultura de una mujer 
moliendo grano realizada en 
piedra caliza de finales de la V 
dinastía. Expuesta en el 
Boston Museum of Fine Arts. 
© Marcus Cyron. 
 13. Escultura de una mujer moliendo grano realizada en piedra caliza de finales de la V 

dinastía. Expuesta en el Boston Museum of Fine Arts. © Marcus Cyron.

En cooperación con el hombre, la mujer tamizaba la harina, la amasa-
ba, prendía el horno y cocía el producto. Al confeccionar la masa para el 
pan, también preparaba la base para elaborar la cerveza, como muestran 
las maquetas del Reino Medio, por citar un ejemplo. Y se sabe que la pro-
ducción del vino estaba vetada a las mujeres por motivos supersticiosos44.

También las mujeres tenían una gran participación dentro de los talle-
res artesanales, sobre todo en la industria textil, destacando la producción 
del lino. El título de «jefe del taller de los tejidos», podían obtenerlo tanto 
mujeres como hombres, aunque se sabe que la mayoría que ejercían esta 
profesión eran mujeres y, por esa razón, se conocen las «casas de tejedo-
ras» (Fischer, 2000: 20-21). Incluso en el Reino Antiguo, el jeroglífico que 
representa el tejedor es una mujer sentada que sostiene un bastón recto 
y largo, identificado como un cetro, lo que sugiere el alto estatus de esta 
profesión (Robins, 1996; Fischer, 2000: 20-21). En este sector, el trabajo 
infantil era una práctica generalizada. Mujeres, niños y niñas soportaban 
pésimas condiciones de trabajo y muchas padecieron osteoartritis por 
forzar la posición (Roehrig, 1996). Este sector era de vital importancia, 
tanto para la vida cotidiana como para las costumbres funerarias, ya que 
la producción de las vendas de lino para envolver los cadáveres era muy 
relevante. La preeminencia de este oficio se hace patente en la ascensión y 
promoción que se podía hacer dentro del mismo (Castañeda, 2008: 119). 

44 Según algunos autores, la exclusión de la mujer en esta actividad podría ser una diferen-
ciación de género.



Mujeres de Kémit: madres, diosas, reinas y trabajadoras

61

Los tejidos eran esenciales, tanto para los vivos como para los muertos, 
así como para hacer muebles, velas para embarcaciones, toldos, bolsas e 
innumerables artículos. Conocemos que los salarios se pagaban tanto con 
alimentos como con orfebrería y textiles. Este tipo de industria no era 
exclusivamente nacional, sino que existían talleres especializados (Junker, 
1941: 55-56). Estos lugares, seguramente eran talleres inherentes a los ho-
gares; por tanto, tenemos un ejemplo más de la extensión del ámbito do-
méstico (Eyre, 1987).

A diferencia del Reino Antiguo, en el Reino Medio, los textos no re-
cogen las sustanciales recompensas que se hacían anteriormente. En la 
carta de la señora Ir de Lahún45 se sugiere que varias sirvientas estaban em-
pleadas como tejedoras (Quirke, 2007: 255-256). Sin embargo, otras veces, 
la producción parece estar dentro del seno familiar. Incluso se conocen 
mujeres empleadas como tejedoras por el responsable de una instalación 
de la corona (Hwt) a cambio de raciones en Elefantina a comienzos del 
Reino Medio. En este caso, también se puede ver la diferencia de salario 
entre las chicas más jóvenes, que cobran menos que las adultas (Von Pil-
grim, 1996: 285–300). Las mujeres eran las encargadas de hacer el hilado. 
Se conocen, gracias a la Arqueología, evidencias de malacates hallados en 
los escombros domésticos de centros urbanos como Lahún (Spakowska, 
2008), en el Reino Medio, o en Amarna, en el Reino Nuevo. También, gra-
cias a los malacates hallados en Deir el-Medina, parece ser que las mujeres 
hilaban su propio hilo en casa, aunque se sabe que se podía comprar. Con 
la introducción del telar vertical a partir del Reino Nuevo, las representa-
ciones iconográficas de las tumbas parecen mostrar más hombres tejiendo 
(Roehring, 1996: 21). La representación en la tumba del Reino Nuevo de 
Djehutynefer (TT104) es un ejemplo46. Sin embargo, en los textos hallados 
en Deir el-Medina, contrariamente a las sugerencias de estas tumbas, se 
demuestra que las mujeres eran las encargadas de esta actividad (Sweeney, 
2006: 140-142).

Además, se conoce el cargo de coordinador de los trabajos de explota-
ción de los campos y de la producción textil. Relacionado con esta última 
actividad, existía también el tintado de los tejidos y su lavado y, aunque 
no disponemos de muchas fuentes que describan estas actividades, la 

45 UC 32203. Para ver la traducción véase Wente, 1990.
46 En esta tumba aparecen mujeres y hombres preparando el hilo, hilando y tejiendo.



62

Roser Marsal Aguilera

participación de la mujer era plausible. En la producción de perfumes, 
ellas eran las encargadas de recoger y prensar flores para extraer su esen-
cia, mezclándola con aceites para crear los perfumes (Lesko, 1987: 16-17; 
Manniche, 1999: 21). Finalmente, aunque no disponemos de gran canti-
dad de fuentes que aludan a la producción de la cerámica por parte de las 
mujeres, se atestigua su presencia dentro de los talleres.

6.1.3 Actividades relacionadas con el mundo del Más Allá

El Más Allá estuvo presente en el día a día de los antiguos habitantes de 
Kémit. La mujer desempeñó un papel vital dentro de este terreno, gracias 
a numerosas prácticas que las conectaban con el mundo ultraterreno. Se-
gún Fischer y Lesko, las actividades más importantes desarrolladas por las 
mujeres eran los rituales funerarios y del templo. Dentro de los santuarios, 
elogiaban a la realeza como «Cantantes del Alto y del Bajo Egipto» o ser-
vían como sacerdotisas de Hathor y Neith. Ambas diosas tienen cultos en 
la religión menfita y fueron adoradas en los templos locales, pero Hathor 
también fue venerada dentro del ámbito doméstico. Además, se conoce la 
participación femenina en las ceremonias del jubileo real.

Desde el Reino Antiguo hasta el Reino Medio existieron muchas 
mujeres de la élite que fueron sacerdotisas. El título no fue hereditario, 
aunque los familiares de la que ostentaba el título estaban, a menudo, 
involucrados en el culto. Este hecho sugiere que, durante el Reino 
Antiguo, la condición social de las mujeres no fue definida en relación 
con sus padres o maridos. El título de sacerdotisa durante el Reino 
Medio de Hathor fue tomado principalmente por hombres, aunque las 
mujeres reales permanecieron con este título. En el Reino Nuevo, este 
título lo ostentaban grandes figuras femeninas como Merytamón, hija 
de Ramsés II, para demostrar su legitimidad. La primera sacerdotisa de 
Hathor fue Neferhetepes, hija del rey Radjedef. Sin embargo, se conocen 
en el Reino Antiguo más de cuatrocientas mujeres ostentando este título 
(Gillam, 1995: 214). Muchas veces, el título de «sacerdotisa de Hathor» se 
asociaba al título de «conocida del rey», lo que sugiere la pertenencia de 
estas al círculo de la corte (Gillam, 1995: 222). Muchas de estas sacerdotisas 
tenían sus propias tumbas (Fischer, 2000).

La disminución de las sacerdotisas de Hathor quizá estuvo vinculada 
a una reducción de las sacerdotisas en general. Una de las respuestas que 



Mujeres de Kémit: madres, diosas, reinas y trabajadoras

63

se han dado es la consideración de las mujeres como impuras para tal la-
bor, debido a la menstruación (Frandsen, 2007). Se conoce que las mujeres 
se sometieron a un período de catorce días de purificación. Sin embargo, 
esta objeción no da respuesta al porqué en el Reino Antiguo estas mujeres 
no eran consideradas impuras. Otra respuesta para la disminución de las 
mujeres en el sacerdocio es a causa de la creciente magnitud y la especia-
lización alcanzada por el sacerdocio en la burocracia estatal. De esta ma-
nera, en épocas anteriores, las funciones sacerdotales requerían un tiempo 
parcial. Sin embargo, las mujeres conservaron un papel muy importante 
en el terreno religioso como denota el rol de los títulos «esposa de Amón» 
y de «Divina adoratriz» (Gillam, 1995; Fischer, 2000: 24-25).

Existían diferencias entre los roles masculinos y femeninos en el sa-
cerdocio. Los sacerdotes eran los encargados de realizar rituales de puri-
ficación y ritos asociados al despertar de la divinidad. La mayoría de las 
mujeres, en cambio, eran sacerdotisas de Hathor, sobre todo en el Reino 
Antiguo. Además, muchas de ellas fueron supervisoras de los sacerdotes o 
de los bailarines y cantores. Sin embargo, no se conocen sacerdotes lecto-
res femeninos. Aun existiendo estas diferencias, los roles de los hombres 
y las mujeres se superpusieron. De esta manera, también existieron mu-
jeres que prestaron servicios en el templo de Min en Akhmin durante el 
Reino Antiguo. Gracias a los papiros de Abusir (EA 10735/10) de la V d. 
se conoce que el pago recibido a mujeres y hombres por servir al dios fue 
el mismo. Por tanto, las mujeres no eran consideradas con inferioridad 
(Blackman, 1921: 29). 

En cuanto a los rituales funerarios, las mujeres jugaron un papel pri-
mordial. Por un lado, como percusionistas, personificaciones de Isis y 
Neftis y, por otro, como plañideras, asociadas a la Casa de la Acacia47, don-
de realizaban danzas y ofrendas funerarias. Por lo tanto, destacan las bai-
larinas, músicas, plañideras y las sirvientas del Ka. Para tratar el tema de 
la danza y la música, que estaban estrechamente vinculados, hay que tener 
en cuenta que ambas actividades no eran realizadas exclusivamente por 
las mujeres, sino que los hombres también participaban. Además, tam-
poco existía una limitación de tipo social. Sabemos que un grupo musical 
estaba compuesto por un arpa, una flauta y un clarinete, aunque en dife-
rentes representaciones esta composición varía. La danza en el Reino An-

47 La acacia, en el antiguo Egipto, era un árbol sagrado consagrado a Hathor y, por ello, este 
término se relaciona con el templo de esta divinidad.



64

Roser Marsal Aguilera

tiguo se representaba en honor del «ka» del muerto. En cuanto a la música, 
existía el cargo de «instructor/a de las cantantes» o el de «ser cantantes de 
un dios o diosa». La profesión de plañideras era muy común (Castañeda, 
2008: 131). No fueron necesariamente asalariadas, pero seguramente for-
maron corporaciones femeninas. Y existían también las «sirvientas del 
ka», las cuales eran las encargadas de quemar el incienso, hacer libaciones 
y presentar ofrendas de alimentos, entre otras actividades. (Figura 14)Mujeres de Kémit  Roser Marsal 

____________________________________________________________________________ 
 

 60 
 

 
 
14. Bajorrelieve de mujeres acarreando ofrendas dentro la capilla funeraria de la mastaba de Ti 
(norte de Saqqara). Final V d. © 
http://www.osirisnet.net/mastabas/ty/photo/ty_CHN_cd_66.jpg 
 

Por último, también en el terreno de la superstición y la adivinación, 

encontramos mujeres consideradas sabias, las cuales eran las encargadas 

tanto de predecir el destino de los recién nacidos como de preservar la 

tradición oral, mitos y leyendas de los grupos. Como señala Castañeda (2008: 

153), en el capítulo 30 del Libro de los Muertos48, se alude a una mujer que 

esclarece las tinieblas. Estas mujeres se diferenciaban según su posición 

social. Conocemos la existencia de las hechiceras, curanderas o chamanes, 

las cuales eran de clases bajas de la sociedad y, por otro lado, otras de clase 

social privilegiada y tenían funciones sacerdotales según las diferentes 

divinidades. En Deir el-Medina, en el Reino Nuevo, se han hallado numerosos 

óstraca donde se mencionan a este tipo de mujeres, las cuales fueron 

consultadas tanto por hombres como por mujeres. Sin embargo, no existen 

equivalentes masculinos conocidos (Karl, 2000; Toivari-Viitala, 2001: 228-231).  

 

 

                                            
48 Los egiptólogos convencionalmente lo traducen como Libro de la Salida al Día. 

14. Bajorrelieve de mujeres acarreando ofrendas dentro la capilla funeraria de la masta-
ba de Ti (norte de Saqqara). Final V d. © http://www.osirisnet.net/mastabas/ty/photo/

ty_CHN_cd_66.jpg

También encontramos las escenas de acarreo de ofrendas por los cam-
pesinos, donde la mujer aparece en multitud de representaciones icono-
gráficas ya desde la época predinástica. Estas mujeres representan las he-
redades del muerto y, por esta razón, que lleva ofrendas al dueño o dueña 
de la tumba. 

Por último, también en el terreno de la superstición y la adivinación, 
encontramos mujeres consideradas sabias, las cuales eran las encargadas 
tanto de predecir el destino de los recién nacidos como de preservar la tra-
dición oral, mitos y leyendas de los grupos. Como señala Castañeda (2008: 
153), en el capítulo 30 del Libro de los Muertos48, se alude a una mujer que 
esclarece las tinieblas. Estas mujeres se diferenciaban según su posición 
social. Conocemos la existencia de las hechiceras, curanderas o chama-
nes, las cuales eran de clases bajas de la sociedad y, por otro lado, otras 

48 Los egiptólogos convencionalmente lo traducen como Libro de la Salida al Día.

http://www.osirisnet.net/mastabas/ty/photo/ty_CHN_cd_66.jpg
http://www.osirisnet.net/mastabas/ty/photo/ty_CHN_cd_66.jpg


Mujeres de Kémit: madres, diosas, reinas y trabajadoras

65

de clase social privilegiada y tenían funciones sacerdotales según las dife-
rentes divinidades. En Deir el-Medina, en el Reino Nuevo, se han hallado 
numerosos óstraca donde se mencionan a este tipo de mujeres, las cuales 
fueron consultadas tanto por hombres como por mujeres. Sin embargo, 
no existen equivalentes masculinos conocidos (Karl, 2000; Toivari-Viitala, 
2001: 228–231). 

6.1.4 Comercio y puestos de prestigio social 

Por lo que se refiere al terreno comercial dentro de una economía de in-
tercambio redistributivo y de trueque, ellas también participaron direc-
ta o indirectamente en esta práctica (Callender, 2000: 223). Muchas de 
las mujeres de Egipto se representan intercambiando productos, como se 
muestra en la tumba de Fetekty de Abusir Sur o en la mastaba de los dos 
hermanos Niankhkhnum y Khnumhotep en Saqqara, ambos de la V di-
nastía (Eyre, 1998). (Figura 15)

Mujeres de Kémit  Roser Marsal 
____________________________________________________________________________ 
 

 61 
 

6.1.4 Comercio y puestos de prestigio social  

 

Por lo que se refiere al terreno comercial dentro de una economía de 

intercambio redistributivo y de trueque, ellas también participaron directa o 

indirectamente en esta práctica (Callender, 2000: 223). Muchas de las mujeres 

de Egipto se representan intercambiando productos, como se muestra en la 

tumba de Fetekty de Abusir Sur o en la mastaba de los dos hermanos 

Niankhkhnum y Khnumhotep en Saqqara, ambos de la V dinastía (Eyre, 1998).  

 

 
 
15. Dibujo de H. G. Fischer de una de las representaciones de mujeres comerciando. En el 
registro de la izquierda aparece una mujer comprando y la otra vendiendo. En el de la derecha, 
una mujer rellena un bol a un hombre que aparece de rodillas. El original estaría datado entre 
la V o VI d. en Saqqara. © Fischer, 2000:23.  
 

 

Además, se conocen casos de mujeres del Reino Antiguo, como Hemetre, la 

cual tuvo un gran prestigio en el terreno comercial. En el Reino Antiguo las 

mujeres se suelen representar vendiendo telas, junto a los hombres, aunque 

iconográficamente aparecen representados más hombres. Éste es el caso de 

la tumba de Qenamón (TT162), alcalde de Tebas, durante el reinado de 

Amenhotep en la XVIII d., donde se muestra una escena en la que aparecen 

dos hombres y una mujer que semejan vender ropa al lado de un puerto 

(Lesko, 1987: 15). En las fuentes textuales, en cambio, existen más evidencias 

de la partición de las mujeres en el comercio. Se conocen mujeres que venden 

productos como la miel (Eyre, 1998: 182). Este tipo de producción se centra en 

el entorno doméstico y, aunque no es tan «visible» como la que pueda 

desarrollarse en otros espacios, es igualmente relevante. Éste es uno de los 

problemas fundamentales a la hora de hacer cualquier tipo de estudio del 

15. Dibujo de H. G. Fischer de una de las representaciones de mujeres comerciando. En 
el registro de la izquierda aparece una mujer comprando y la otra vendiendo. En el de la 

derecha, una mujer rellena un bol a un hombre que aparece de rodillas. El original estaría 
datado entre la V o VI d. en Saqqara. © Fischer, 2000: 23. 

Además, se conocen casos de mujeres del Reino Antiguo, como He-
metre, la cual tuvo un gran prestigio en el terreno comercial. En el Rei-
no Antiguo las mujeres se suelen representar vendiendo telas, junto a los 
hombres, aunque iconográficamente aparecen representados más hom-
bres. Éste es el caso de la tumba de Qenamón (TT162), alcalde de Tebas, 
durante el reinado de Amenhotep en la XVIII d., donde se muestra una 
escena en la que aparecen dos hombres y una mujer que semejan vender 
ropa al lado de un puerto (Lesko, 1987: 15). En las fuentes textuales, en 
cambio, existen más evidencias de la partición de las mujeres en el comer-



66

Roser Marsal Aguilera

cio. Se conocen mujeres que venden productos como la miel (Eyre, 1998: 
182). Este tipo de producción se centra en el entorno doméstico y, aunque 
no es tan «visible» como la que pueda desarrollarse en otros espacios, es 
igualmente relevante. Éste es uno de los problemas fundamentales a la 
hora de hacer cualquier tipo de estudio del comercio en el antiguo Egipto, 
puesto que no se tienen en cuenta, muchas veces, a las poblaciones móvi-
les, así como a los circuitos alternativos de intercambios. De esta manera, 
el comercio institucional no era el único que se practicaba, sino que mu-
chas veces se practicaban expediciones o transacciones comerciales pri-
vadas. Aunque no sabemos exactamente cuánto poder adquisitivo podría 
generar este tipo de transacciones comerciales, conocemos el caso de una 
mujer en el Reino Nuevo que acumuló un superávit suficiente como para 
comprar esclavos (Eyre, 1998: 178). Un autor como Abd El-Mohsen Bakir, 
ya en el año 1952, redactó un libro sobre la esclavitud en el antiguo Egipto, 
donde muestra el caso de particulares en dificultades que se venden como 
esclavos a mujeres a cambio de manutención a mediados del I milenio 
antes de Cristo.

En cuanto a otras profesiones, las mujeres podían ser guardianas, 
amas de llaves o supervisoras de grandes o pequeñas propiedades agríco-
las, entre las más destacadas. Así que no sólo participaban en estas activi-
dades, sino que tenían cargos de responsabilidad. Unido a esta temática, 
se ha discutido mucho sobre el tema de la educación y el acceso de las 
mujeres a ésta. Hay muchos investigadores que piensan que, según las di-
ferentes fuentes, las mujeres de posición elevada tenían también acceso 
a la educación y, por ello, muchas de ellas sabían leer y escribir, aunque 
existen muchos otros que piensan lo contrario. No obstante, conocemos 
la existencia, al menos, de una mujer escriba, como el caso de la princesa 
Idut (Figura 16), una de las hijas del faraón de la V dinastía, Unas, la cual 
se encuentra representada en su capilla de Saqqara en una barca, llevando 
con ella su material de escriba49 (Robins 1996: 121–123; Desroches, 1999: 
207).

49 Refiriéndome a las escribas, el título que recibían era el de sSAt (seshat), el cual se ha en-
contrado en algunos documentos del Reino Medio. No obstante, especialistas como Lesko, 
creen que este título se refiere a «cosmetóloga» y no a una escriba. Véase Lesko, 1987: 17.



Mujeres de Kémit: madres, diosas, reinas y trabajadoras

67

Mujeres de Kémit  Roser Marsal 
____________________________________________________________________________ 
 

 63 
 

 

 
 
16. Representación de la princesa Idut en su capilla funeraria con su material de escriba, 
dibujado detrás de ella, la cual está sobre una barca. Saqqara. © Desroches Noblecourt, 1999: 
207.  
 

Los detractores de la aceptación de esta princesa como escriba, atribuyen el 

instrumental de escriba al visir Ihy, tumba de la cual procede este relieve en 

origen. Además, según estos autores, la evidencia del instrumental de copista 

debajo de diferentes sillas de las mujeres de la élite en el Reino Nuevo, denota 

que el hecho de tener este instrumental de escriba no sugiere la alfabetización 

(Fischer, 2000: 27). También se han documentado algunos casos de mujeres 

escribas en el Reino Medio, aunque de nuevo se sugiere que algunos de estos 

títulos serían honoríficos. Lo que queda patente es que en el periodo greco-

romano las mujeres alfabetizadas son mucho más evidentes (Toivari-Viitala, 

2001: 189). Además, el hecho de que muchas mujeres se encargaran de 

transacciones comerciales en el entorno doméstico o en espacios públicos, 

16. Representación de la princesa Idut en su capilla funeraria con su material de escriba, dibu-
jado detrás de ella, la cual está sobre una barca. Saqqara. © Desroches Noblecourt, 1999: 207. 

Los detractores de la aceptación de esta princesa como escriba atribu-
yen el instrumental de escriba al visir Ihy, tumba de la cual procede este 
relieve en origen. Además, según estos autores, la evidencia del instru-
mental de copista debajo de diferentes sillas de las mujeres de la élite en el 
Reino Nuevo, denota que el hecho de tener este instrumental de escriba no 
sugiere la alfabetización (Fischer, 2000: 27). También se han documentado 
algunos casos de mujeres escribas en el Reino Medio, aunque de nuevo 
se sugiere que algunos de estos títulos serían honoríficos. Lo que queda 
patente es que en el periodo greco-romano las mujeres alfabetizadas son 
mucho más evidentes (Toivari-Viitala, 2001: 189). Además, el hecho de 
que muchas mujeres se encargaran de transacciones comerciales en el en-
torno doméstico o en espacios públicos, indica quizá que ellas tuvieran 
alguna noción de escritura y contabilidad (Graves-Brown, 2010: 52-53). 

Excepcionalmente se ha documentado el caso de Nebet de Abidos, 
del Reino Antiguo, la cual poseía títulos como los de «soberana y señora», 
«hija de Horus», «juez» y «visir» (Fischer, 2000: 37). Esta mujer era esposa 
de Huy, nombrado juez y visir por Pepi I. Debido a que esta actividad no 
era frecuente hasta el periodo Ptolemaico para una mujer, se ha sugerido 
que las responsabilidades del cargo las llevó su marido (Graves-Brown, 
2010: 84). Por tanto, fue un título honorífico. Además, sus títulos y epíte-
tos sugieren que pudo haber sido beneficiada por tener una relación ínti-
ma con el rey, con lo que podemos apreciar la importancia de los lazos con 



68

Roser Marsal Aguilera

el entorno palaciego. Asimismo, en Deir el-Medina se ha documentado la 
presencia de dos jueces femeninos y se conoce que si los hombres estaban 
ausentes en sus cargos, las mujeres podían llevar a cabo sus tareas asigna-
das, como el caso del escriba que, comprobaba el grano en Deir el-Medina 
(McDowell, 1999: 44-45).

También se conocen iconográficamente el caso de dos mujeres que 
empuñan un remo en un barco de carga en una capilla de una tumba de la 
V dinastía en Saqqara (Fischer, 2000: 38), que van reforzando la idea de la 
participación de las mujeres en algunos ámbitos del Estado. Fischer en su 
obra también hizo mención a otros títulos de las mujeres que implicaban 
la adquisición de grandes responsabilidades y autoridad como, por ejem-
plo, «Inspectora del tesoro», «Supervisora de los tejidos», «Supervisora de 
la cámara de pelucas», «Supervisora de las matronas», «Supervisora de las 
provisiones» o «Supervisora de los bailarines y bailarinas». También se 
conocen aquellas mujeres que sirvieron como «Supervisoras del Almacén 
del Lino Real para la ofrenda del dios» o el de las tesoreros femeninos. Este 
último cargo se documenta en el Reino Antiguo y en el Primer Periodo 
Intermedio, dentro de los hogares privados. Un ejemplo es la tesorero Tjat 
de la XI d. (Graves-Brown, 2010: 84).

Además, también está registrado que fueron médicos e incluso que 
recibieron el título de «Supervisora de médicos» o «Directora de médi-
cos», como Peseshet, un testimonio excepcional del Reino Antiguo, donde 
en una estela de la mastaba de su hijo Akhethotep en Giza, recibe el título 
de «La directora de los médicos de sexo femenino» o «mujer del jefe mé-
dico», dependiendo de la traducción50. Aunque solo tenemos un ejemplo 
sobre la profesión de médico entre las mujeres en el antiguo Egipto, la 
partería fue una profesión exclusivamente femenina. Las mujeres que de-
sarrollaron esta actividad pudieron ser amigas, vecinas o sirvientas. No 
se conoce específicamente un lugar para aprender esta profesión, aunque 
seguramente las mujeres pudieron transmitir sus conocimientos de gene-
ración en generación (Graves-Brown, 2010: 82-83).

Otra profesión exclusivamente atribuida a las mujeres era la de ser 
nodrizas o nanas. Esta profesión fue muy importante, debido a que la le-
che materna era muy preciada, así como un bien para la cura de diferentes 
males. Se consideraba una imitación humana de la función divina. En los 

50 Este tema ha generado un gran debate entre los especialistas, muchos de los cuales han 
dedicado sus estudios al caso concreto de Peseshet, la cual vivió durante la IV dinastía. 



Mujeres de Kémit: madres, diosas, reinas y trabajadoras

69

Textos de las Pirámides este oficio aparece citado (Leclant, 1951: 123–127), 
el cual estaba regulado para que se cumpliera el cuidado del niño o niña 
en caso de enfermedad, entre otras premisas. La demanda de sus servicios 
fue alta, debido a la gran mortalidad femenina, y el término más frecuen-
te para designarlas era mnat. Sin embargo, existen otros términos para 
designar a estas mujeres (Kasparian 2007: 110). Hay algunos autores que 
piensan que, después de la lactancia, estas mujeres pudieron ser niñeras. 
Por ello, como argumenta Kasparian (2007: 107) las nodrizas eran madres 
de sustitución, exógenas al grupo familiar pero que seguramente fueron 
apreciadas dentro de este grupo. La representación en las estelas funera-
rias del Reino Medio de las nodrizas atestigua la no pertenencia de éstas 
al grupo familiar. Las nodrizas se representan en los registros de la parte 
trasera o bien son mencionadas después de los miembros de la familia. 
Además, algunos estudios como los de A. M. Gnirs en cuanto a la fun-
ción de los objetos apotropaicos que llevan algunas mujeres identificadas 
como nodrizas en las representaciones en estelas funerarias, nos permiten 
atribuir a estas mujeres un papel protector en rituales de nacimiento y 
crecimiento51.

Por último, la práctica de la prostitución es un tema muy contro-
vertido. Aunque existen referencias tanto iconográficas como escritas, 
destacando el conocido papiro erótico de Turín, ya mencionado supra, 
y la existencia de diferentes términos para designar a las prostitutas, los 
egiptólogos no tienen consensuada la función real de esta profesión y su 
vinculación con lo que se conoce como la prostitución sagrada (Graves-
Brown, 2010: 80-81).

En conclusión, vemos cómo gracias a la autonomía económica que 
tenían las mujeres de Kémit, éstas, dependiendo de su clase social, desem-
peñaron muchas actividades dentro y fuera del hogar. Por esa razón, no 
eran totalmente dependientes de los hombres sino que, en pareja o de ma-
nera independiente, realizaban una serie de actividades que contribuían a 
la sostenibilidad familiar. Como mantiene Desroches Noblecourt (1999: 
209): «nunca hubo tantas mujeres en la administración como durante el 
Reino Antiguo».

51 En el artículo de Gnirs se hace alusión a los objetos que llevan las nodrizas en las estelas 
funerarias de algunas tumbas importantes como la T2 de Djehutyhotep en El-Bersha o la 
tumba de Bebi en Elkab. Véase Gnirs, 2009.



70

Roser Marsal Aguilera

6.2 La mujer en la realeza

Los estudios sobre la realeza femenina egipcia son abundantes, aunque 
la mayoría se centran en aspectos artísticos y literarios pertenecientes 
al ámbito real y elitista o bien en figuras femeninas concretas como 
Hatshepsut, Ahmose-Nefertari, Nefertiti, Nefertari o Cleopatra VII. 
Muchas de estas mujeres se convirtieron en emblemas y en representantes 
del poder político de las mujeres en el antiguo Egipto (Troy, 1986). Sin 
embargo, no hay que olvidar, que también fueron muchas otras las que 
tuvieron una fuerte presencia en la realeza. Además, la importancia de 
las mujeres en la realeza no es únicamente un suceso que se llevó a cabo 
durante los periodos más tardíos de Egipto. Ya en la Época Tinita (hacia 
el 3100 a.C.), existieron figuras femeninas, como la soberana Neithhotep, 
la presunta esposa del rey Aha y, por lo tanto, madre del unificador de las 
dos tierras, Narmer, durante la primera dinastía o la soberana Merytneith. 
Ambas fueron enterradas en grandes complejos y sus enterramientos 
confundieron a los primeros arqueólogos, los cuales atribuyeron sus 
tumbas a las de figuras masculinas. Incluso en esta cronología tan remota, 
sabemos que Merytneith, la madre del rey Den, fue regente y, por lo tanto, 
soberana de Kémit. 

En el Reino Antiguo, este paradigma se consolidó, y fue en este perio-
do donde se concedió a la mujer el título de «Mano del Dios». Ellas eran, 
por tanto, «Herederas», «Mano del dios» y «Gran Esposa Real» (Desro-
ches Noblecourt, 1999: 49–69). Aunque la monarquía egipcia era esencial-
mente masculina, no se puede hablar de la realeza divina sin mencionar a 
las mujeres, puesto que el rey no podía gobernar sin su contraparte feme-
nina52. Además, Peter Jánosi, uno de los mejores especialistas de las tum-
bas de las reinas del Reino Antiguo, afirma que las mujeres de la realeza 
eran totalmente independientes de los hombres, aunque ninguna de ellas 
gobernó sola, puesto que sería una contradicción, siguiendo las pautas del 
carácter dual de la institución de la realeza (Jánosi, 1992: 55). Ellas eran las 
encargadas de participar en rituales de renacimiento y, por tanto, podían 
acceder a espacios sagrados junto al monarca. 

52 Esta concepción es propia de la dualidad inherente al pensamiento de los antiguos egip-
cios.



Mujeres de Kémit: madres, diosas, reinas y trabajadoras

71

La familia real seguramente incluyó numerosas mujeres53, aunque 
solo las esposas principales y las madres del rey son las que se han podido 
documentar. Estas, se suelen asociar a la protección y la crianza. Aunque 
también se ha documentado que algunas damas de la familia real adqui-
rieron tierras de particulares para formar un patrimonio inmobiliario 
(Winand, 2003). Hathor fue la diosa madre arquetípica, puesto que era 
madre y consorte del rey Horus. Las mujeres de la realeza, a partir de la 
vinculación con esta diosa, participarían de forma análoga en el ritual de 
renovación y recreación, por medio de su asociación con divinidades mas-
culinas propias de los reyes, puesto que ambos elementos, constituyentes 
de la realeza, tienen que ser renovados. También esta idea se plasma en la 
vinculación con determinadas divinidades femeninas como Nut, Hathor, 
Neith, Mut, Nekhbet y Wadjet, Isis y Maat. A través de su simbología, se 
denota que no son meras consortes o madres, sino que son unos princi-
pios femeninos activos, creadores, destructores y protectores, miembro 
esencial de la pareja y manifestación de la justicia y el orden. Por tanto, 
ellas, al igual que los soberanos, eran los encargadas de proporcionar el 
equilibrio en el mundo terrenal, tal y como los dioses y las diosas lo hacían 
en el orden cósmico (Jánosi, 1992: 55). Por esta razón, el principio feme-
nino no sería asumido por una persona individual, sino por un colectivo 
que abarca muchas relaciones de parentesco: madre, esposa, hermana e 
hija, siguiendo un patrón multigeneracional. Testimonios como el caso 
de la tumba de Meresankh III, que poseía una tumba propia dedicada a 
otras generaciones de mujeres de su familia, como se puede apreciar en 
las estatuas que alberga su monumento funerario son ejemplos de esta 
consideración. (Figura 17)

53 El mejor estudio sobre la familia real durante el Reino Antiguo es el de Baud, 1999.



72

Roser Marsal Aguilera

Mujeres de Kémit  Roser Marsal 
____________________________________________________________________________ 
 

 68 
 

renovados. También esta idea se plasma en la vinculación con determinadas 

divinidades femeninas como Nut, Hathor, Neith, Mut, Nekhbet y Wadjet, Isis y 

Maat. A través de su simbología, se denota que no son meras consortes o 

madres, sino que son unos principios femeninos activos, creadores, 

destructores y protectores, miembro esencial de la pareja y manifestación de la 

justicia y el orden. Por tanto, ellas, al igual que los soberanos, eran los 

encargadas de proporcionar el equilibrio en el mundo terrenal, tal y como los 

dioses y las diosas lo hacían en el orden cósmico (Jánosi, 1992: 55). Por esta 

razón, el principio femenino no sería asumido por una persona individual, sino 

por un colectivo que abarca muchas relaciones de parentesco: madre, esposa, 

hermana e hija, siguiendo un patrón multigeneracional. Testimonios como el 

caso de la tumba de Meresankh III, que poseía una tumba propia dedicada a 

otras generaciones de mujeres de su familia, como se puede apreciar en las 

estatuas que alberga su monumento funerario son ejemplos de esta 

consideración. 

 

 
 
 17. Pared norte de la sala principal de la tumba de Meresankh III donde se pueden apreciar los 
pilares, el arquitrabe y las diez estatuas femeninas talladas a lo largo de la pared. © Dunham y 
Simpson, 1974: 3-5.  
 

17. Pared norte de la sala principal de la tumba de Meresankh III donde se pueden apreciar 
los pilares, el arquitrabe y las diez estatuas femeninas talladas a lo largo de la pared. 

© Dunham y Simpson, 1974: 3–5. 

Conclusiones

En estas líneas he querido hacer un acercamiento a una temática real-
mente interesante y poco tratada desde una perspectiva que nos permita 
borrar las ideas preconcebidas con las que muchas veces vemos la Histo-
ria. Gracias a estas nuevas vertientes, hemos podido ver la necesidad de 
la construcción de una ciencia que desvirtúe la tradicional conceptualiza-
ción de la realidad en categorías binarias y dualistas sin sentido, lastradas 
por una historiografía que bebe de una ciencia patriarcal y occidental. La 
atribución al hombre de las categorías de producción, puesto de trabajo, 
cultura, actividad y racionalidad y la atribución a la mujer de la reproduc-
ción, el hogar, la naturaleza, la pasividad y la pasión, es un lastre que hay 
que superar, puesto que, como hemos visto, ni en una sociedad tan remota 
como la de Kémit estas atribuciones son ciertas. 

En el caso concreto del antiguo Egipto, es posible trabajar desde la 
perspectiva de los feminismos, alejada de la visión tradicional, impregna-
da por unos discursos monolíticos y una mirada distante. Por esta razón, 
a través de esta reflexión, apuesto por una renovación y apertura de la 
disciplina egiptológica, para dejar de describir la Historia de Egipto y ver 
más allá de unas tierras fértiles donde se generó una cultura realmente 
venerada desde Occidente por su exoticidad. El primer paso para con-



Mujeres de Kémit: madres, diosas, reinas y trabajadoras

73

seguirlo es concienciarnos de que no podemos permitir una ciencia que 
niegue la inteligencia de «el otro» para avanzar hacia una visión plural y de 
comprensión de la diversidad, y tener muy presente que las verdades son 
parciales y situadas. Las dificultades de estudiar el pasado atendiendo a los 
aspectos ideológicos que, desde el presente, intervienen en el proceso de 
creación del discurso, así como la problemática de las fuentes, son obstá-
culos que hay que intentar superar, creando nuevas vías de acercamiento, 
nuevas metodologías y sobre todo creando nuevas perspectivas a temas 
«supuestamente» cerrados o agotados. No hay que temer a la irrupción 
de nuevas formas de explicación del mismo objeto de estudio según pa-
radigmas epistemológicos distintos, puesto que solamente de esta manera 
se puede acceder al avance científico, ya que en las ciencias sociales las 
teorías no son principios universales, sino que son instrumentos de inter-
pretación de la realidad.

Hemos visto cómo en la antigua sociedad de Kémit, las relaciones de 
parentesco eran las articuladoras de la sociedad, donde las madres tenían 
un papel predominante (además del respeto y afecto del que eran objeto), 
puesto que, como hemos visto, el hecho de dar a luz y de ser las protectoras 
y cuidadoras del grupo, las ponía en el centro de mira de esta cultura afri-
cana. También, el hecho de reflexionar en torno a los conceptos de repro-
ducción, cuidados y producción, destacando las nuevas propuestas que 
nos ofrecen los feminismos, es una nueva aportación que puede invertir 
viejos convencionalismos que nos impiden valorar la importancia de la 
reproducción y los cuidados para los habitantes de esta sociedad. Ambos 
conceptos, por tanto, podemos incluirlos dentro de la producción, am-
pliando su consideración y abriendo un camino de dialéctica entre pro-
ducción, reproducción y cuidados, tres conceptos estrechamente vincu-
lados. De esta manera, hemos podido tratar la temática de la producción 
desde otra perspectiva, donde los binomios hombre/mujer, producción/
reproducción, doméstico/público, no son opuestos sino necesarios entre 
ellos. 

Para poder discernir y dar luz a estas nuevas premisas, la arqueolo-
gía de género y la arqueología espacial son dos vertientes de la disciplina 
arqueológica muy relevantes, aunque todavía existen problemas teórico-
metodológicos que impiden aportar datos rigurosos dentro de esta pro-
blemática. También los estudios económicos nos permitirían perfilar y 
ampliar la fragmentaria evidencia que posemos sobre estos temas, que 
solo nos permite ver algunos destellos de su sofisticada y compleja socie-



74

Roser Marsal Aguilera

dad. Pero es un gran paso que los nuevos enfoques sobre la vida cotidiana 
de las mujeres se alejen de su categorización tradicional y apuesten por 
incluir tanto las actividades de mantenimiento físico y social del grupo, 
como la reproducción, la salud o las relaciones de grupo. 

Además, adentrándonos en la temática de los trabajos realizados por 
las mujeres de Kémit, con esta reflexión hemos podido ver cómo dentro 
del marco general de la situación social, política, económica y religiosa 
de las mujeres egipcias, pese a la tradicional perspectiva androcéntrica, 
éstas tenían una gran consideración social. Ellas podían tener sus pro-
piedades, administrarlas e incluso alquilarlas con plena libertad, escoger 
marido, separarse, desempeñar gran variedad de actividades productivas, 
siendo partícipes de ellas así como destacando en las mismas en altos car-
gos e incluso llegando a formar parte de puestos privilegiados, ostentan-
do el puesto de monarca en alguna ocasión. También eran enterradas en 
la tumba familiar o en la suya propia y empleaban las mismas fórmulas 
funerarias que los hombres e, incluso, como hemos visto con el ejemplo 
de la tumba de Meresankh III, las mujeres de la realeza tenían su propio 
complejo funerario y recordaban a sus predecesoras con monumentos es-
cultóricos para preservar su memoria. 

La naturaleza heterogénea y la problemática de las fuentes que po-
seemos son indicadoras de la variedad de aproximaciones teóricas y de la 
dificultad que tiene esclarecer el pasado. Es necesario realizar, desde la hu-
mildad y el respeto, un proceso de relectura, reescritura y reinterpretación 
de los datos, así como una apertura de nuestras mentes, con la finalidad 
de intentar ver la realidad de esta civilización como una pieza clave para la 
evolución de la cultura africana y del papel de las mujeres en la Historia.



Mujeres de Kémit: madres, diosas, reinas y trabajadoras

75

Tabla de imágenes

1. Fresco de La Dama Blanca de Auanguet (100x150 cm) encontrado en el 
yacimiento de Tassili n’Ajjer (Argelia), del período conocido como el 
de las cabezas redondas evolucionadas de influencia egipcia. 

2. Figura femenina con los brazos en alto realizada en cerámica con una 
cronología del Predinástico Temprano.

3. La cópula de Isis y Osiris. Templo de Seti I en Abidos. Dinastía XIX. 
4. Óstracon de Deir el-Medina con una escena de sexo entre un hombre y 

una mujer. British Museum. 
5. Dibujo del relieve de la parte norte del pórtico medio del templo de 

Deir el-Bahari (antigua Tebas, actual Luxor), donde aparece la madre 
de Hatshepsut, Ahmose, embarazada. Ésta es acompañada a la sala 
del parto. Este relieve está dentro de las escenas de la Teogamia, las 
cuales fueron realizadas para legitimar y reivindicar el origen divino 
de la reina. 

6. Amuleto colgante de Tauret realizado en fayenza con esmalte azul-ver-
de. Período Tardío. The Walters Art Museum. 

7. Representación de una mujer en cuclillas que está a punto de dar a luz, 
ayudada por la divinidad Hathor, la cual aparece en representación 
especular. Este es un relieve ptolemaico procedente del templo de Ha-
thor en Dendera, al norte de Tebas (actual Luxor). 

8. Figura realizada en marfil de hipopótamo con la técnica de la incisión 
(14x3,8x2,2 cm), la cual proviene de la cultura badariense (ca. 4400–
3800 a.C.), concretamente del yacimiento del Badari. En ella podemos 
observar que tanto la zona púbica como los pechos de la mujer están 
minuciosamente remarcados, con la finalidad de destacar los atribu-
tos sexuales femeninos. 

9. Una de las escenas del papiro satírico-erótico de Turín donde la mujer 
representada en el centro de la escena posiblemente esté haciéndose 
una fumigación vaginal. Colec. Drovetti, nº CG2031 y CGT 55.001. 
Dinastía XIX o XX. Museo Egizio di Torino.

10. Representación de una mujer dando a luz, de la misma manera que 
el determinativo B3 de la lista de Gardiner. Período greco-romano. 
British Museum. 

11. Óstracon (16,5x8,9 cm) de la dinastía XIX o XX (ca. 1295-1069 a.C.) 
realizado sobre piedra caliza, donde aparece un boceto de una pintura 
mural. Hay hojas de vid a su alrededor y, por esta razón, se le atribuye 



76

Roser Marsal Aguilera

a un espacio aislado, el cual estaría relacionado con una especie de 
espacio donde la mujer cuidaría a su recién nacido. British Museum.

12. Grupo escultórico de dos mujeres realizado en piedra caliza policro-
mado (7,2x7,5 cm). Una aparece amamantando a su hijo, mientras 
que la otra mujer le está tocando el pelo. Dinastía XII-XVIII. The Me-
tropolitan Museum of Art.

13. Escultura de una mujer moliendo grano realizada en piedra caliza de 
finales de la dinastía V. Boston Museum of Fine Arts. 

14. Bajorrelieve de mujeres acarreando ofrendas dentro de la mastaba de 
Ti (norte de Saqqara), en concreto en su capilla funeraria. Este per-
sonaje fue el supervisor de las pirámides de Neferirkare y Niuserre. 
Finales de la dinastía V.

15. Dibujo de H. G. Fischer de una de las representaciones de mujeres 
comerciando. En el registro de la izquierda aparece una mujer com-
prando y la otra vendiendo. En el de la derecha, una mujer rellena un 
bol a un hombre que aparece de rodillas. El original está datado entre 
la dinastía V o VI en Saqqara. 

16. Representación de la princesa Idut con su material de escriba, dibuja-
do detrás de ella, la cual está sobre una barca. Representación proce-
dente de su capilla funeraria en Saqqara. 

17. Pared norte de la sala principal de la tumba de Meresankh III donde se 
pueden apreciar los pilares, el arquitrabe y las diez estatuas femeninas 
talladas a lo largo de la pared. 

Fuentes

Diodoro de Sicilia (2001) Biblioteca Histórica. Libros I–III. Madrid: Edi-
torial Gredos. 

Herodoto (1992) [1977] Historia. Libros I-II. Madrid: Editorial Gredos.

Bibliografía

Allen, James P. (2002) The Heqanakht papyri. Nueva York: Metropolitan 
Museum of Art.

— (2005) The ancient Egyptian Pyramid Text, Atlanta: Society of Biblical 
Literature.



Mujeres de Kémit: madres, diosas, reinas y trabajadoras

77

Allen, Troy D. (2000) «Problems in Egyptology: ancient Egyptian 
kinship. Journal of Black Studies 31(2): pp. 139–148.

— (2008) The ancient Egyptian family: kinship and social structure. Nueva 
York: Routledge.

Bakir, Abd el-Mohsen (1952) Slavery in Pharaonic Egypt. El Cairo: IFAO.
Baligh, Randa (2005) «Representation on females in Egyptian art». En: 

Bedier, Shafia; Daoud, Khaled; Abd El-Fatah, Sawsan (eds.), Stud-
ies in honor of Ali Radwan. El Cairo: Conseil Suprême des Antiquités 
de l’Égypte, 169–176.

Baud, Michel (1999) Famille royale et pouvoir sous l’ancien Empire égyp-
tien. El Cairo: IFAO.

Baumgartel, Elisabeth J. (1947) The cultures of Prehistoric Egypt I. Ox-
ford: Oxford University Press.

— (1960) The cultures of Prehistoric Egypt II. Oxford: Oxford University 
Press.

Beauvoir, Simone De (1977) El segundo sexo. Los hechos y los mitos. Bue-
nos Aires: Siglo XX.

Berrocal, María Cruz (2009) «Feminismo, teoría y práctica de una ar-
queología científica». Trabajos de Prehistoria 66(2): pp. 25–43.

Blackman, Aylward M. (1921) «On the position of women in the ancient 
Egyptian hierarchy». Journal of Egyptian Archaeology 7: pp. 8–30.

Bock, Gisela (1991) «La historia de las mujeres y la historia de género: 
aspectos de un debate internacional». Historia Social 9: pp. 55–79.

Callender, Vivienne G. (2000) «Non-Royal women in Old Kingdom 
Egypt». Archiv Orientalni 68(2): pp. 219–236.

Capel, Anne K. (1996) «Occupations», en Capel, Anne K.; Markoe, 
Glenn E. (eds.), Mistress of the house. Mistress of heaven: women in 
ancient Egypt. Nueva York: Hudson Hills Press, pp. 91–102.

Castañeda, José Carlos (2008) Señoras y esclavas: el papel de la mujer 
en la historia social del Egipto antiguo. México: Colegio de México, 
Centro de Estudios de Asia y África.

Cervelló Autuori, Josep (1995) «Las raíces africanas de la civilización 
faraónica». Revista de Arqueología 174: pp. 22-23.

— (2003) «Aire. Las creencias religiosas en contexto», en Ardèvol, Elisa 
(ed.) Antropología de la religión. Una aproximación interdisciplinar a 
las religiones antiguas. Barcelona: UOC, pp. 71–180.

Cole, Dorothea (1986). «Obstetrics for women in ancient Egypt». 
Discussions in Egyptology 5: pp. 27–33.



78

Roser Marsal Aguilera

Cole, Dorothea (1989). «The woman of ancient Egypt as a Child». 
Discussions in Egyptology 13: pp. 29–37.

Desroches Noblecourt, Christiane (1952). «Pots anthropomorfes 
et recettes magico-médicales dans l’Égypte ancienne». Revue 
d’égyptologie 9: pp. 49–67.

— (1999) [1986] La mujer en tiempos de los faraones. Madrid: Editorial 
Complutense.

Eaverly, Mary Ann (2008) «Dark men, light women: origins of colour 
as gender indicator in ancient Egypt». en Nakhai, Beth A. (ed.), The 
world of women in the ancient and classical Near East, Cambridge: 
Scholars Publishing, pp. 1–13.

Eliade, Mircea (1998) Lo sagrado y lo profano. Barcelona: Paidós Orien-
talia.

Eyre, Christopher J. (1987) «Work and the organization of work in the 
Old Kingdom». En: Powell, Marvin A. (ed.) Labor in the ancient 
Near East. New Haven: American Oriental Society, pp. 5–47.

— (1998) «The market women of Pharaonic Egypt». En: Grimal, Nicolas; 
Menu, Bernadette (eds.) Le commerce en Égypte ancienne. El Cairo: 
IFAO.

Falcó, Ruth (2003) «La arqueología del género: Espacios de mujeres, mu-
jeres con espacio». [En línea] Cuadernos de trabajos de investigación 
6, Alicante: Centro de Estudios sobre la Mujer de la Universidad de 
Alicante. Disponible en: <http://www.usc.es/smucea/IMG/pdf/traba-
jo6.pdf> [Consulta, 05.11.2012].

Faulkner, Raymond O. (1968) «The pregnancy of Isis». Journal of 
Egyptian Archaeology 54: pp. 40–44.

Feucht, Erika (2001) «Childhood». En: Redford, Donald B. (ed.) Oxford 
Encyclopedia of ancient Egypt. Vol. 1, Oxford: Oxford University Press, 
pp. 261–264.

Fischer, Henry George (2000) Egyptian women of the Old Kingdom and 
of the Heracleopolitan period. Nueva York: The Metropolitan Museum 
of Art.

Frandsen, Paul John (2007) «The menstrual «taboo» in ancient Egypt». 
Journal of Near Eastern Studies 66: pp. 81–105.

Gaballa, Gaballa Ali (1977) The Memphite tomb-chapel of Mose. 
Warminster: Aris & Phillips.

http://www.usc.es/smucea/IMG/pdf/trabajo6.pdf
http://www.usc.es/smucea/IMG/pdf/trabajo6.pdf


Mujeres de Kémit: madres, diosas, reinas y trabajadoras

79

Gillam, Robyn A. (1995) «Priestesses of Hathor: Their function, decline 
and disappearance». Journal of the American Research Center in Egypt 
32: pp. 211–237.

Gnirs, Andea Maria (2009) «Nilpferdstosszähne und Schlangenstäbe. Zu 
den magischen Geräten desso gennanten Ramesseumsfundes». En: 
Kessler, Dieter; Schulz, Regine; Ullmann, Martina; Verbovsek, 
Alexandra (eds.), Texte, Theben, Tonfragmente. Festschrift für Günter 
Burkard, ÄAT 76, Wiesbaden: Harrassowitz, pp.128–156. 

Goodison, Lucy; Morris, Christine (1998) Ancient goddesses. Londres: 
British Museum Press.

Graves-Brown, Carolyn (2010) Dancing for Hathor. Women in ancient 
Egypt. Londres: Continuum. 

Haimov-kochman, Ronit; Sciaky-tamir, Yael; Hurwitz, Arye (2005) 
«Reproduction concepts and practices in ancient Egypt mirrored by 
modern medicine». European Journal of Obstetrics & Gynecology and 
Reproductive Biology 123: pp. 3–8.

Harding, Sandra (1987) Feminism and methodology: social science issues. 
Bloomington: Indiana University Press.

— (1996) [1986]. Ciencia y feminismo, Madrid: Morata.
Hassan, Fekri A. (1992) «Primeval goddess to divine king: the 

mythogenesis of power in the early Egyptian state». En: Friedman, 
Renée; Adams, Barbara (eds.), The followers of Horus: studies dedicated 
to Michael Allen Hoffman. Oxford: Oxbow Books, pp. 307–322.

— (1998) «The earliest goddesses of Egypt: divine mothers and cosmic 
bodies». En: Goodison, Lucy; Morris, Christine (eds.), Ancient 
goddesses, London: British Museum Press, pp. 98–112.

Hendrickx, Stan (2002) «Bovines in Egyptian Predynastic and Early 
Dynastic iconography». En: Hassan, Fekri A. (ed.), Droughts, food 
and culture. Ecological change and food security in Africa’s Later 
Prehistory. Nueva York: Kluwer Academic / Plenum Publishers, pp. 
275–318.

Hornung, Eric; Krauss, Rolf; Warburton, David A. (eds.) (2006) 
Ancient Egyptian Chronology. Leiden-Boston: Brill.

Iniesta, Ferran (1989) Antiguo Egipto: la nación negra. Barcelona: Sendai.
Jánosi, Peter (1992) «The queens of the Old Kingdom and their tombs». 

Bulletin of the Australian Centre for Egyptology 3: pp. 51–57.
Janssen, Rosalind M.; Janssen, Jac J. (1990) Growing up in Ancient Egypt. 

Londres: The Rubicon Press.



80

Roser Marsal Aguilera

Junker, Hermann (1941) Giza 5. Giza 5. Die Mastaba des Snb (Seneb) und 
die Umliegenden Graber. Viena y Leipzig: Hölder-Pichler Tempsky.

Karl, Doris (2000) «Funktion und Bedeutung einer «weisen Frau» im 
alten Ägypten». Studien zur Altagyptische Kultur 28: 131–160.

Kasparian, Burt (2007) «La condition des nourrices sous le Moyen 
Empire». Bulletin de l’Institut Français d’Archéologie Orientale 107: 
117-118.

Kleinke, Nira (2007) Female spaces: Untersuchungen zu Gender und 
Archäologie im pharaonischen Ägypten. Göttingen: Seminar für 
Ägyptologie und Koptologie der Universität Göttingen. 

Koltsida, Aikaterini (2006) «Birth-bed, sitting place, erotic corner or 
domestic altar? A study of the socalled “Elevated bed” in Deir el-
Medina houses». Studien zur Altägyptischen Kultur 35: 165–174.

— (2007). Social aspects of ancient Egyptian domestic architecture. Oxford: 
Archaeopress.

Leclant, Jean (1951) «Le rôle du lait et de l’allataiment d’après les Textes 
des Pyramides». Journal of Near Eastern Studies 1: pp. 123–127.

Lesko, Barbara (1987) The remarkable women of ancient Egypt. Provi-
dence: BC Scribe Publications.

Lhote, Henri (1961) [1959] Hacia los descubrimientos de los frescos del 
Tasili: la pintura prehistórica del Sahara. Barcelona: Destino.

Lichtheim, Miriam (1976) Ancient Egyptian literature. Vol.2. The New 
Kingdom. Berkeley: University of California Press.

Lords, Krystal (2008) «The importance of gender studies for Predynastic 
Egypt: a case study of cemetery N7000 at Naga-ed-Deir». Thinking 
Gender Papers, Los Ángeles: UCLA Center for the Study of Women.

Manniche, Lise (1999) Sacred luxuries. Fragance, aromatherapy and 
cosmetics in ancient Egypt. Londres: Opus.

Marshall, Amandine (2014) Être un enfant en Egypte ancienne. París: 
Editions du Rocher.

Mcdowell, Andrea G. (1999) Village life in ancient Egypt: laundry lists 
and love songs. Oxford: Oxford University Press.

Meskell, Lynn (1995) «Goddesses, Gimbutas and «New Age» 
archaeology». Antiquity 69: pp. 74–86.

— (1999) Archaeologies of social life: age, sex, class et cetera in ancient 
Egypt. Londres: Blackwell.

— (2002) Private life in New Kingdom Egypt. Princeton: Princeton Uni-
versity Press.



Mujeres de Kémit: madres, diosas, reinas y trabajadoras

81

Midant-reynes, Béatrix (2000) The Prehistory of Egypt. From the first 
Egyptians to the first pharaohs, Oxford: Blackwell publishing.

Montet, Pierre (1990) [1946]. La vida cotidiana en Egipto en tiempo de los 
Ramsés, Madrid: Temas de Hoy. 

Moreno García, Juan Carlos (2003) «Production, alimentation et idéo-
logie: les limites de l’iconographie pour l’étude des pratiques agricoles 
et alimentaires des Egyptiens du IIIe millénaire avant J.-C.». Dialogues 
d’histoire ancienne 29(2): 73–95.

— (2006) «Consideraciones sobre el papel y la importancia de la familia 
extensa en la organización social de Egipto en el III milenio antes de 
Cristo». En: Campagno, Marcelo (ed.), Estudios sobre parentesco y 
Estado en el antiguo Egipto, Buenos Aires: Ediciones del Signo / Uni-
versidad de Buenos Aires, pp. 121–146.

— (2012) «Households». En Wendrich, Willeke; Dieleman, Jacco; 
Baines, John (eds.), UCLA Encyclopedia of Egyptology, Los Ángeles: 
UCLA, pp. 1–10.

— (2014) «Penser l’économie pharaonique», Annales. Histoire, Sciences 
Sociales 69: 7–38.

Orriols, Marc (2007) «La traición a la maat. La violencia contra las 
mujeres en el antiguo Egipto». En: Molas font, Maria Dolors (ed.) 
Violencia deliberada. Las raíces de la violencia patriarcal. Barcelona: 
Icaria editorial, colección Mujeres y Culturas, pp. 57–70.

— (2009) «Léxico e iconografía erótica del antiguo Egipto. La cópula a 
tergo». Trabajos de Egiptología 5(2): pp. 123–137.

— (2012) «Mujer ideal, mujer infractora. La transgresión femenina en el 
antiguo Egipto». Lectora 18: pp. 17–40.

Padró, Josep (1986) «La mujer en el antiguo Egipto». En: Garrido, Elisa 
(ed. lit.), La mujer en el mundo antiguo: actas de las V jornadas de 
investigación interdisciplinaria. Madrid: Universidad Autónoma de 
Madrid. Seminario de Estudios de la Mujer, pp. 69–80.

Pallarés, María (2000) «Género y espacio social en arqueología». Ar-
queología Espacial 22: pp. 61–92.

Pérez-accino, Carlos; Pérez-accino, José Ramón (2007) «Himnos ca-
níbales y tierras duplicadas. Dualidad, tiempo y silencio en la religión 
egipcia antigua». Revista de Ciencias de las Religiones 19: pp. 23–41. 

Pestman, Pieter W. (1961) Marriage and matrimonial property in ancient 
Egypt. Leiden: Brill.



82

Roser Marsal Aguilera

Quirke, Stephen (2007) «Women of Lahun (Egypt 1800 B.C.)». En: 
Hamilton, Sue; Whitehouse, Ruth D.; Wright, Katherine I. (eds.), 
Archaeology and women. Ancient and modern issues, Walnut Creek: 
Left Coast Press, pp. 246–262.

Ritner, Robert K. (2008) «Household religion in ancient Egypt». En: 
Bodel, John; Olyan, Saul M. (eds.), Household and family religion in 
antiquity. The ancient world: comparative histories, Oxford: Blackwell 
Publishing, pp. 171–196.

Robins, Gay (1996) [1993] Las mujeres en el antiguo Egipto. Madrid: Akal.
Roehrig, Catherine (1996) «Women’s work: Some occupations of non-

royal women as depicted in ancient Egyptian art». En: Capel, Anne 
K.; Markoe, Glenn E (eds.), Mistress of the house. Mistress of heaven: 
women in ancient Egypt, Nueva York: The Metropolitan Museum of 
Art. 

Roth, Ann Macy (2000) «Father earth, mother sky: ancient Egyptian 
beliefs about conception and fertility», en Rautman, Alison E. (ed.), 
Reading the body. Representations and remains in the archaeological 
record, Filadelfia: University of Pennsylvania Press, pp. 187–201.

Schäfer, Heinrich (1986) Principles of Egyptian art. Oxford: Griffith 
Institute.

Scott, Joan W. (1996) «El género: una categoría útil para el análisis histó-
rico». En: Lamas, Marta (comp.), El género: la construcción cultural de 
la diferencia sexual. México: UNAM / PUEG, pp. 265–302.

Sweeney, Déborah (2011) «Sex and Gender». [En línea]. En: Frood, 
elisabeth; Wendrich, Willeke (eds.), UCLA Encyclopedia of 
Egyptology. Los Ángeles: UCLA, pp. 1-14. Disponible en: <http://
escholarship.org/uc/item/3rv0t4np> [Consulta 20.12.2014].

Szpakowska, Kasia (2008) Daily life in ancient Egypt: recreating Lahun. 
Malden y Oxford: Blackwell.

— (2012) Hidden Voices: unveiling women in ancient Egypt. Oxford: Wiley-
Blackwell.

Teeter, Emily (1999) «Celibacy and adoption among god’s wives of 
Amun and singers in the temple of Amun: a re-examination of the 
evidence». En: Teeter, Emily; Larson, John A. (eds) Gold of praise. 
Studies on ancient Egypt in honour of Edward F. Wente. Chicago: Uni-
versity of Chicago Press, pp. 405–414.

Tefnin, Ronald (1979) «Image et histoire. Réflexions sur l’usage docu-
mentaire de l’image égyptienne». Chronique d’Égypte 54: pp. 218–244.

http://escholarship.org/uc/item/3rv0t4np
http://escholarship.org/uc/item/3rv0t4np


Mujeres de Kémit: madres, diosas, reinas y trabajadoras

83

Théodoridès, Aristide (1995) «Le «testament» de Naunakhte». En: 
Kruchten, Jean-Marie (ed.) Vivre de Mâat. Travaux sur le droit 
égyptien ancien. Bruselas: Société Belge d’Études Orientales pp. 29–70.

Toivari-Viitala, Jaana (2001) Women at Deir el-Medina: a study of the 
status and roles of the female inhabitants in the workmen’s community 
during the Ramesside Period, Leiden: Nederands Instituut voor Ht 
Nabije Oosten.

Troy, Lana (1984) «Good and bad women. Maxim 18/284-288 of the 
Instructions». Göttinger Miszellen 80: pp. 77–81.

— (1986) Patterns of queenship in ancient Egyptian myth and history. Upp-
sala: Acta Universitatis Upsaliensis.

Von Pilgrim, Cornelius (1996) Untersuchungen in der Stadt des Mittleren 
Reiches und der Zweiten Zwischenzeit. Maguncia: AVDAIK.

Warburton, David (1998) «Economic thinking in Egyptology». Studien 
zur Altägyptischen Kultur 26: pp. 143–170.

Ward, William A. (1995) «The Egyptian economy and non-royal women: 
their status in public life». NEH Lecture, Brown University.

Wegner, Josef (2002) «A decorated birth-brick from South Abydos». 
Egyptian Archaeology 21: pp. 3-4.

Wengrow, David (2006) The archaeology of early Egypt. Social 
transformations in North-East Africa, 10.000 to 2650 B.C. Cambridge: 
Cambridge University Press.

Wente, Edward F. (1990) Letters from ancient Egypt, Atlanta: Scholars 
Press.

Winand, Jean (2003) «Les décrets oraculaires pris en l’honneur 
d’Henouttaouy et de Maâtkarê (Xe et VIIe pylones)». Cahiers de 
Karnak 11: pp. 603–707.

Wreszinski, Walter (1913) Die Medizin der alter Ägypter 3. Der Papyrus 
Ebers, Leipzig: Hinrichs’sche Buchhandlung.


	MUJERES DE KÉMIT: MADRES, DIOSAS, REINAS Y TRABAJADORAS
	1. Situándome
	2. Introducción. La Egiptología y la relación con los estudios de género:  la tradición historiográf
	3. Metodología y fuentes: la necesidad  de un análisis pluridisciplinar e interdisciplinar 
	4. Los orígenes de Kémit: una cultura africana 
	4.1 Conceptos teóricos:  las creencias y el concepto de lo femenino 
	4.2 ¿Una sociedad matrilineal? 

	5. Reproducción y cuidados: los pilares de la economía 
	5.1 La familia y el reino de la domesticidad 
	5.2 La madre como garante del ciclo de la vida 

	6. Trabajos en la esfera colectiva 
	6.1 Más allá del ámbito doméstico 
	6.1.1 Agricultura, pesca, caza y recolección 
	6.1.2 Actividades manufactureras 
	6.1.3 Actividades relacionadas con el mundo del Más Allá 
	6.1.4 Comercio y puestos de prestigio social  

	6.2 La mujer en la realeza 

	Conclusiones 


