MUJERES DE KEMIT:
MADRES, DIOSAS, REINAS Y TRABAJADORAS!

Roser Marsal Aguilera
Universitat Autonoma de Barcelona

Para mis abuelas, grandes madres y trabajadoras.

Con admiracion.

1. Situdndome

El padre de la Historia y curioso viajero de la antigiiedad, Herodoto, nos
habla de la civilizaciéon de Kémit como aquella donde sus habitantes:

[...] han adoptado en casi todo costumbres y leyes contrarias a las de los
demds pueblos. Entre ellos son las mujeres las que van al mercado y hacen
las compras, en tanto que los hombres se quedan en casa tejiendo. [...] Los
hombres llevan los fardos sobre la cabeza; las mujeres sobre los hombros. Las
mujeres orinan de pie; los hombres, en cuclillas (Historia II 35, 2-3).

Esta cita es un ejemplo paradigmatico de la visién del autor griego
sobre una cultura con unos roles de género extrafios para él. Ademas, este
fragmento nos permite adentrarnos en la complejidad de la interpretacion
de los discursos, que son muchas veces modificados, alterados o, como en
este caso, exagerados.

1 El presente capitulo comenz6 a redactarse como trabajo final de la asignatura «Tendencias
Historiograficas Actuales II» en el curso 2011-2012. A partir de ese momento, la profesora
Coral Cuadrada Majo, que impartia dicha asignatura, me propuso ampliar el contenido del
mismo para colaborar con ella y otras compaiieras en la redaccion de este libro. Deseo ex-
presarle mi gratitud por la oportunidad de formar parte de esta publicacion, asi como por
la lectura del borrador, sugerencias y sus clases. También agradezco a mis comparieras el
esfuerzo invertido en este trabajo tan longevo, asi como a mis profesores del Master Oficial
en Lengua y Civilizacion del antiguo Egipto, Juan Carlos Moreno Garcia, Sara Rodriguez-
Berzosa y Marc Orriols Llonch, cuyas clases de Economia y Género en el antiguo Egipto me
han permitido acabar de perfilar el resultado de este capitulo.

CuaDRADA MAJO, Coral (coord.), Oikonomia: cuidados, reproduccion, produccion,
Universitat Rovira i Virgili, Tarragona, 2015, p. 21-83.
ISBN: 978-84-8424-375-5. DOI: 10.17345/9788484243755


http://llibres.urv.cat/index.php/purv/catalog/book/156

Roser Marsal Aguilera

A la hora de hacer cualquier estudio histdrico, el historiador/a no
debe caer ni en el relativismo ni en la objetividad de la Ciencia y la His-
toria, pues ambas carecen de ello. Por esta razon, y siguiendo el plantea-
miento de la epistemologia feminista, entre otros, es necesario situarse,
es decir, exponer nuestro punto de partida, dado que, conscientes 0 no
de ello, todo el mundo parte de una subjetividad, un contexto cultural y
un punto de vista propio. Como bien cita la filésofa y feminista Sandra G.
Harding (1987: 324): «La objetividad feminista significa, sencillamente,
conocimientos situados».

La historia del antiguo Egipto se ha visto inmersa en multitud de in-
tentos para abordarla estableciendo analogias con nuestra sociedad occi-
dental. Esto es el resultado del eurocentrismo enraizado en la génesis de
su historiografia. Por ello, este enfoque intelectual que considera Europa
como motor de la civilizacién, impregn la disciplina egiptoldgica, arrin-
conando a los «otros» en una categoria de alteridad, hasta los recientes
estudios africanistas y de género. En esta categoria se inserta la cultura de
Kémit, entendida como una realidad africana, y el objeto de estudio de
este capitulo, las mujeres.

La pretension de una vision clasica de la ciencia, que apuesta por unos
presupuestos finalizados y que atribuye al investigador los términos de
neutral, imparcial o exento de prejuicios, entre otros, ha sido la que ha
apostado por la adoracién a un unico objeto de estudio, el hombre, ha-
ciendo invisible, de esta manera, a las mujeres. Sin embargo, hace algunos
afos surgieron los estudios de género, que, poco a poco, estan ocupando
un lugar importante en la Historia y cada vez tienen mas eco en nuestra
sociedad. Gracias a este tipo de estudios, desde una perspectiva alternativa
a la que nos presenta la historiografia tradicional, podemos entender y
perfilar la historia de colectivos olvidados en el tiempo. En el caso con-
creto de la Egiptologia, los estudios de género todavia estan en un estado
embrionario, aunque cada vez tienen mds presencia en esta disciplina.
Aungque la historia de las mujeres de Kémit ha sido tratada desde muchas
perspectivas, la de género, cuya principal aportacion ha sido el énfasis que
promueve en las diferencias, incluso entre las propias mujeres, el recono-
cimiento de las multiplicidades y la interseccionalidad, parece el enfoque
mds Optimo para este tipo de estudios. Por ello, quiero contribuir con este
capitulo a hacer un ejercicio de reflexion. En este caso, la reflexion deriva
a partir de una premisa principal: la de no tan solo hacer visibles a las
mujeres de Kémit, sino hacerlas creadoras y agentes de su propia historia

22



Mugjeres de Kémit: madres, diosas, reinas y trabajadoras

y vincularlas con el trabajo, aplicando nuevos paradigmas que desnuden a
las mujeres de prejuicios, estereotipos y tabues.

Por tanto, es necesario llevar a cabo una aproximacién desde una
perspectiva critica, analizando minuciosamente los trabajos ya finaliza-
dos, con el objetivo de ofrecer a un ptiblico general las nuevas lineas de in-
vestigacion que promueven los estudios de género y economia en la Egip-
tologia. De esta manera, el capitulo gira en torno a tres ejes principales. En
el primero, he querido sintetizar la consideracién de las mujeres a partir
de las creencias religiosas, con el objetivo de comprender la relevancia
que tuvo desde la Prehistoria, y presentar el debate surgido a raiz de todas
estas consideraciones. El segundo, se caracteriza por el hecho de invertir
los paradigmas actuales de la magnificacion de la produccién y la consi-
deracion de la reproduccién y los cuidados como actividades secundarias.
De esta manera, podemos darnos cuenta de que los pilares de la economia
se centran en torno a la familia, donde la mujer tiene un papel mas que re-
levante al ser madre, y porque es ella la que domina el entorno doméstico,
un entorno vital para el devenir de cualquier sociedad. El tercero, antes de
las conclusiones, trata de las actividades productivas en la esfera colectiva
que podian ejercer las mujeres del Egipto faradnico. De esta manera, que-
da refutada la atribucién a la mujer hacia una actividad exclusivamente
sometida a las «cuatro paredes» del hogar. Asi, afirmaciones como esta
quedaran superadas:

La situacion de la mujer en la sociedad egipcia era, en lineas generales, muy
parecida a su situacion en la sociedad occidental actual. Iguales ante la ley
a los hombres y gozando de la misma libertad que éstos: sin embargo, las
mujeres egipcias —como las actuales— no sacaron ni mucho menos todo el
partido posible que esta situacion teérica les permitia. En la practica, la in-
mensa mayoria de mujeres fueron amas de casa —en el sentido mas literal de
esta expresion—, esposas y madres, y muy pocas se incorporaron a las tareas
productivas, intelectuales o de ejercicio del poder (Padro, 1986: 77).

Dada la escasez de fuentes para este tipo de estudios, los ejemplos a los
cuales haré referencia se enmarcan en el periodo Predinastico y Dinastico,
hasta el final del Reino Nuevo (ca. 5500 a.C.-1077 a.C.)%. No obstante, hay

2 No existe unanimidad en la clasificacion del marco cronoldgico de la Historia del antiguo
Egipto. Para ver una de las obras mas completas sobre la cronologia en el antiguo Egipto
véase la obra de Hornung, E.; Krauss, R.; Warburton, D.A, 2006.

23



Roser Marsal Aguilera

que tener presente las especificidades, la variabilidad y las diferencias que
se produjeron entre los distintos periodos.

2. Introduccién. La Egiptologia y la relacion con los estudios de género:
la tradicion historiogrdfica androcéntrica y los nuevos enfoques

La Egiptologia es una disciplina que todos consideramos enigmatica,
atractiva, misteriosa y un sinfin de calificativos extravagantes, que hacen
que su vision se convierta, muchas veces, en un imaginario idilico. La vi-
sién tradicional de la civilizacién egipcia naci6 en el momento algido de la
expansion colonial europea en el continente africano. Es en ese momento
cuando se inicié una vision racista e imperial, que genero la teoria camiti-
ca, la cual decia: «que todo aspecto civilizado de una sociedad negra tiene
un componente necesariamente blanco» (Iniesta, 1989: 30).

A finales del siglo x1x, la vision del pasado cada vez era mds conserva-
dora, y las primeras obras que se publicaron sobre Egipto nos ofrecian una
imagen sesgada de la misma donde las mujeres recibieron el olvido y la
consideracion de alteridad, junto con otros colectivos. A lo largo del reco-
rrido evolutivo de la Egiptologia, como en otras muchas disciplinas, dada
la tradicional vision historiografica, excluyeron y omitieron a las mujeres
del discurso global, otorgando al hombre el papel de sujeto y objeto. No
obstante, hacia los afios sesenta surgid el concepto de género’, entendido
como: «una categoria fundamental de la realidad social, cultural e histori-
cay de la percepcion de dicha realidad» (Bock, 1991: 60).

El género afecto a las relaciones entre mujeres y hombres, ya que pro-
vocd la edificacion social de una entidad subjetiva. Asimismo, las diferen-
cias de género derivadas de dicha identidad social creada, impactaron en
multiples esferas, como en la vida econdémica, social y politica, puesto que:
«[...] el género es un elemento constitutivo de las relaciones sociales ba-
sadas en las diferencias que distinguen los sexos y el género es una forma
primaria de relaciones significantes de poder» (Scott, 1996: 287). Pese a la
aparicion de la «otra voz» y de la llamada «Historia de las mujeres», ya en
los afos setenta, quienes quisieron innovar en este campo dedicaron sus
estudios a la aparente desigualdad de la mujer con respecto al hombre, a
pesar de que la situacién del antiguo Egipto fuera mas igualitaria que en
otras sociedades coetaneas. Esto se debe, segun Krystal Lords (2008: 3),

3 Considerando esta fecha como la relativa a la segunda etapa del feminismo.

24



Mugjeres de Kémit: madres, diosas, reinas y trabajadoras

al tradicional enfoque de los egiptdlogos de la conquista, a la dominacién
y reemplazo de un grupo inferior por otro superior; en este caso, la idea
de subyugacion de las mujeres por los hombres, con la aparicién de la era
dinastica.

Al investigar sobre esta temdtica, podemos ver como en épocas remo-
tas, ya se habld de la singularidad de las mujeres de Kémit. Herodoto fue
el pionero*, seguido por Diodoro de Sicilia, del siglo 1a.C. (Diodoro, 2001:
286-293), entre los mas destacados.

Ya en los afos ochenta del siglo x1x, Eugene Revillout (1898) en su
articulo «Du role de la femme dans la politique internationale et le droit
internacional de l'antiquité», aunque concluyd que las mujeres no podian
intervenir en la vida politica del pais, realiz6 un estudio pionero centra-
do en los aspectos juridicos de las mujeres de Kémit. En la misma linea,
Georges Paturet® hizo una sintesis de la igualdad juridica de la mujer, con-
trastdndola con otras civilizaciones. Ambos, a pesar de su interés por la
historia de las mujeres de Kémit, no le dedicaron un estudio detallado y
propio.

En el siglo xx, los estudios sobre las mujeres del Egipto faradnico
fueron temas que permitian tener una vision cada vez mas clara del papel
de la mujer dentro de esta sociedad. Los estudios de la relacién de las
mujeres de sectores privilegiados de Kémit y las practicas funerarias de
Aylward M. Blackman®, el precursor de los acercamientos genéricos a la
temadtica de las mujeres, o las investigaciones del egiptélogo francés E.
Revillout” o Ella Satterthwait® abrieron el camino a estudios posteriores
de los afos setenta, donde aparecieron trabajos sobre la historia egipcia
desde otras perspectivas. Jacques Pirenne’, fue uno de los primeros

4 En el libro II de su Historia este autor dedica unos parrafos para resaltar que en esta socie-
dad los roles de género son distintos a los de su cultura griega.

5 Seguidor de la misma escuela que E. Revillout, publicé su obra La condition juridique de la
femme dans lancienne Egypte en 1886.

6 Su articulo es un ejemplo de los estudios de la mujer dentro de la esfera privilegiad. Véase
Blackman, 1921.

7 Su obra La condition juridique de la femme dans lancienne Egypte (1886) fue una de las
primeras en hacer un analisis de la combinacién de las obras pldsticas, la arqueologia y las
fuentes textuales.

8 El titulo de su tesis es «The women of ancient Egypt» (1909), donde tocaba temas como la
vida familiar de Kémit.

9 En el volumen III de su obra Histoire de la civilisation de ’'Egypte ancienne, publicado en
1963 es donde realizo6 esta aproximacion global.

25



Roser Marsal Aguilera

en procurar acercarse globalmente al papel de las mujeres de Kémit.
Zeinab El-Dawakhly’® o Gamal Moukhtar'' presentaron datos sobre la
consideracion de la mujer dentro de esta sociedad y Jean Vercoutter'? hizo
uno de los primeros andlisis de la mujer de Egipto en el Reino Antiguo,
donde asegur6 que la igualdad basica del hombre y la mujer era mucho
mds notoria en esta cronologia. Posteriormente, se realizaron obras
genéricas, por ejemplo, Women in ancient Egypt (1993), de Gay Robins; La
femme au temps des pharaons (1986), de Christiane Desroches Noblecourt;
The remarkable women of ancient Egypt, de Barbara S. Lesko (1987) o
Silent images: women in pharaonic Egypt (2000), de Zahi Hawass. Pero
muchas de estas obras presentan una vision totalizadora y simplista de la
variabilidad de las mujeres de Kémit, por esa razén, surgio la necesidad de
hacer estudios mas especificos. Se realizaron trabajos como, por ejemplo,
Marriage and matrimonial property in ancient Egypt, de Pieter W. Pestman
(1961); Essays on feminine titles of the Middle Kingdom and related subjects,
de William A. Ward (1986); Egyptian women of the Old Kingdom and of the
Heracleopolitan Period, de Henry G. Fischer (1989); Patterns of queenship
in ancient Egyptian myth and history, de Lana Troy (1986); Women and
religion in ancient Egypt, de Lesko (2002) o Mistress of the house. Mistress
of heaven: women in ancient Egypt (1996), de Anne K. Capel, entre otros.

A pesar de la cantidad considerable de obras dedicadas a la esfera fe-
menina de Egipto, muchas de ellas tratan a las mujeres como una categoria
uniforme, y no tienen en cuenta las variables como la etapa de la vida, la
posicion social, la etnicidad, la educacion o las experiencias de las mis-
mas. Por esta razon, hay autoras como Lynn Meskell, Jaana Toivari-Viitala,
Déborah Sweeney y Kasia Szpakowska —entre las mds destacadas— que
reivindican el esfuerzo de sintetizar y englobar la historia de las mujeres
egipcias desde una perspectiva de género.

Meskell en su obra Private life in New Kingdom Egypt (2002)%, fue
pionera en introducir los estudios de género en la Egiptologia, utilizando

10 El articulo donde expuso esta consideracién fue «New light on the role of women in
ancient Egypt» (1966-1968).

11 Este autor egipcio escribi6 el articulo «The role of woman in ancient Egypt» (1967).
12 Su obra fue Women in ancient Egypt (1965).

13 Meskell, profesora de antropologia de la Universidad de Stanford, desde diferentes cam-
pos como la arqueologia, el patrimonio, la etnografia, el género y el feminismo, entre otros,
ha fundado la Journal of Social Archaeology, tratando de forjar un vinculo para el didlogo
interdisciplinario, que retina una amplia gama de campos de conocimiento.

26



Mugjeres de Kémit: madres, diosas, reinas y trabajadoras

una gran informacién procedente de la aldea de trabajadores de Deir el-
Medina. Su obra es un ejemplo paradigmatico de la riqueza que puede
aportarnos el estudio de una misma temdtica desde nuevas aproximacio-
nes. Esta perspectiva la sigue Toivari-Viitala', en el mismo yacimiento
que Meskell. Por ultimo, Sweeney con su obra, entre otras, Corresponden-
ce and dialogue: pragmatic features in Late Ramesside letter-writing es un
ejemplo mas de este esfuerzo de acercarnos a la perspectiva de género al
hablarnos de la relacion entre la literatura y las mujeres de Egipto.

Ademis, a la hora de querer resaltar la vision de las mujeres en un
area tan especifica como son los trabajos, hay que hacer referencia a los
estudios econoémicos en la Egiptologia. Este tipo de estudios, hasta hace
pocos afos, eran muy €scasos. Ademas, los estereotipos sobre una civili-
zacion marcada por la inmovilidad de unas estructuras «eternas» son los
que han producido el desinterés por este tipo de trabajos (Moreno Garcia,
2014: 8-9)**. También, de nuevo, la Egiptologia recurri6 al arte para crear
la Historia de Egipto. Asi, esta Historia se construy? a partir de la lectura
inmediata de los objetos y por el «realismo» aparente de los materiales
representados (Moreno Garcia, 2003). Sin embargo, estudios semidticos
de especialistas como Ronald Tefnin permiten separar la descripcion del
andlisis de una representacion iconografica. Ademds, nos ayudan a acer-
carnos a los cddigos del arte egipcio, todavia muy mal conocidos (Tefnin,
1979).

14 En su obra la autora hace un estudio exhaustivo de las mujeres de Deir el-Medina. Véase
Toivari-Viitala, 2001.

15 Existen tres tendencias en el estudio del pensamiento econdémico del antiguo Egipto. Para
ver los diferentes modelos econémicos véase Warburton, 1998.

27



Roser Marsal Aguilera

3. Metodologia y fuentes: la necesidad
de un andlisis pluridisciplinar e interdisciplinar

Para abordar la tematica de las mujeres de Kémit se han utilizado dife-
rentes metodologias. No obstante, hay pocos que se hayan atrevido a uti-
lizar una metodologia feminista. Al hablar de esta metodologia, solemos
asociarla a un feminismo que agrega o hace una suma de las mujeres o a
un feminismo radical derivado del feminismo de la diferencia, que, aun-
que revaloriza las especificidades femeninas, tiende a la confrontacion de
los grupos sociales naturales'®. Pero no es asi. El punto de partida es la
comprension de que no existe un feminismo unico, sino diferentes femi-
nismos. Donna Haraway y Harding, dos grandes feministas postmoder-
nas, confian en la construccién de un futuro realizado desde una visién
diferente, donde se genere una critica y una autorreflexiva ciencia social.
Harding (1996: 169) lo resume muy bien al decir que: «Por otra parte, en
las relaciones sociales e ideas actuales necesitamos visiones, vinculadas de
forma concreta con el futuro imaginado... las tendencias postmodernas,
tal como se muestran en el feminismo, constituyen lo mejor que en la ac-
tualidad podemos manejar para conseguir esa vision».

Sin embargo, este punto de partida metodoldgico de la perspectiva
de género y del postmodernismo, estd en un estado embrionario y los es-
tudios que quiero resaltar tienen sus raices en el feminismo materialista,
el cual bebe de la historia critica. Estos estudios, realizados hasta el dia
de hoy, pretenden comprender las caracteristicas que definen a las mu-
jeres y a los hombres, destacando sus especificidades y sus diferencias.
La finalidad es la de analizar las relaciones sociales de ambos géneros en
todas sus vertientes y, sobre todo, procurar no hacer una historia propia
de la mujer como un ser singular, sino de un colectivo, ya que en éste
existen diferencias de diversa indole como la edad, la posicion social, el
origen étnico o la orientacién sexual (Meskell 1999, 2000; Sweeney 2011;
Szpakowska, 2012). En estas diferencias radica la complejidad del estudio
de este colectivo.

En cuanto a las fuentes documentales que poseemos para el estudio
de esta tematica, son muy escasas y, por esa razon, hay que saber extraer la

16 Con ello me refiero al feminismo de la igualdad, que aunque es necesario para entrar en
la dialéctica de la eliminacion de las discriminaciones de género, se inscribe en el orden de
la verdad del poder.

28



Mugjeres de Kémit: madres, diosas, reinas y trabajadoras

maxima informacién de cada una de ellas. Las mas usuales en los estudios
egiptologicos son las primarias, como las fuentes arqueoldgicas, iconogra-
ficas y textuales. Si tenemos en cuenta las investigaciones arqueoldgicas,
muchas de ellas no nos permiten hacer estudios de género, puesto que la
metodologia utilizada hasta hace pocos afios no tenia en cuenta a los di-
ferentes colectivos de una sociedad. Ademas, los intereses que promovian
las excavaciones arqueoldgicas estaban centrados en la obtencién de pie-
zas singulares o llamativas, ignorando la importancia de documentar toda
la informacion posible de los yacimientos. Muchos de los yacimientos,
los cuales son escasos y, muchos de ellos, «singulares» y con prerrogativas
especificas, nos impiden hacer un esbozo mas adecuado de la realidad de
esta civilizacion'.

Sin embargo, la teoria feminista dentro del ambito de la arqueologia
ha tenido mucha influencia en las dos tltimas décadas, surgiendo en el
ambito europeo y anglosajon, con la derivacion de ésta a la Arqueologia de
género, ambas diferenciadas en sus propuestas. No obstante, parece apro-
piado remarcar que:

[...] el papel del feminismo dentro de la teoria arqueoldgica debe ser adecua-
damente valorado: que el registro arqueoldgico se forma a través de un dis-
curso de género propio de la sociedad estudiada, y el estudio arqueoldgico se
forma a través de nuestra propia, interiorizada y normalmente inconsciente,
ideologia de género, son premisas aceptadas hoy en la practica arqueoldgica,
independientemente del punto de vista tedrico aplicado (Berrocal, 2009: 28).

En cuanto a la iconografia, la Egiptologia, estrechamente vinculada
con la Historia del Arte y su sistema de analisis semidtico, es una gran
fuente histdrica, pues el arte en una sociedad tan icénica y simbolica como
la de Kémit fue de gran relevancia. Aunque hay que tener en cuenta de qué
tipo de fuente iconografica estamos hablando, pues no son iguales las que
encontramos en las tumbas, que se enmarcan dentro del decorum oficial,
como las maquetas o todo lo que se considera arte no oficial, como los
oOstraca'®, por poner un ejemplo (Tefnin, 1979; Baligh, 2005).

17 Un ejemplo de este tipo de yacimientos es la aldea de trabajadores de Deir el-Medina. De
esta aldea se ha extraido la mayoria de la informacién que disponemos a la hora de estudiar
cualquier tipo de testimonio relacionado con los estudios de género. Véanse los trabajos de
Meskell o Toivari-Viitala.

18 Fragmento de ceramica o de caliza que puede contener palabras o formas de escritura. En
plural, éstraca, se utilizaban como borradores para aprender a escribir y son una fuente de

29



Roser Marsal Aguilera

No obstante, estas fuentes también han quedado impregnadas, sobre
todo por los convencionalismos o por conceptos ideoldgicos que hay que
tener en cuenta. Segun el especialista Fischer, siguiendo el concepto de
posicion subordinada de la mujer establecido por Heinrich Schifer en su
estudio del arte egipcio (Schifer, 1986), este hecho otorga a la mujer un
papel secundario, reflejo —seguin él— del repertorio iconografico de las
mujeres, donde ellas aparecen al lado derecho de las mesas de ofrendas o
detras de su marido, aunque sabemos que éste no era un patrén genera-
lizado. Ademas, no siempre los hijos o maridos eran los que financiaban
los entierros, sino que hay casos en que las mujeres también lo hacian.
E incluso era frecuente que la madre apareciera reflejada en la tumba de
los hijos e hijas, y que la filiacion se hiciera en relacion a ella. Otro con-
vencionalismo entendido como clave de la inferioridad de la mujer es la
utilizacién del color rojo o marrén para la piel de los hombres y el amarillo
o blanco para las mujeres, nifios o personas mayores. Esta diferencia de
tonalidad se ha interpretado, tradicionalmente, como un indicio de los
efectos solares sobre la piel, que implicaria que el espacio masculino es el
exterior y el femenino el interior. Pero estas cuestiones han sido actual-
mente revisadas y discutidas por autores y autoras como Mary A. Eaverly,
que afirma que la bicromia estd vinculada al concepto de dualidad inmer-
so en el pensamiento egipcio (Eaverly, 2008: 11). Asimismo, tendriamos
que valorar también la cuestion de las dimensiones de las figuras represen-
tadas. Fischer observd que generalmente la representacion de las mujeres
y los hombres mantenia una igualdad de altura, y que si esta isocefalia se
rompia, se tenia que entender como un reflejo de la realidad, es decir, de
un dimorfismo sexual, puesto que era habitual que la estatura masculina
fuera superior a la femenina (Fischer, 2000: 1-18).

El divorcio de la Egiptologia y la Antropologia fue consecuencia del
enfoque anticuado de algunos egipt6logos, los cuales no se preocupaban,
como los antropdlogos, por el desarrollo de un marco teérico en cuanto
a la apreciacion de las obras de arte y el relativo particularismo de las an-
teriores generaciones de egiptélogos para evitar posibles comparaciones y
paralelismos con otros pueblos. Algo parecido ocurrié con la Egiptologia
y la Sociologia. No obstante, actualmente, muchos egiptélogos tienen un
bagaje académico en Antropologia, y ello les ha permitido dinamizar y re-
novar enfoques y marcos tedricos de la investigacion egiptoldgica. Libros

informacién muy util.

30



Mugjeres de Kémit: madres, diosas, reinas y trabajadoras

publicados en las ultimas décadas del siglo xx por Barry Kemp, Kent R.
Weeks, Jac J. Janssen, Stephen Seidlmayer y Janet Richards, entre otros,
han conducido a esta ruptura.

Por dltimo, las fuentes textuales son de vital importancia, ya que la
sociedad egipcia presenta una clara complicidad entre la escritura y la
imagen. Pero, como bien se conoce, el acceso a la escritura yasu lectura
no estaba al alcance de todo el mundo, sino de un grupo muy reducido.
Por esa misma razdn, hay que saber discernir entre los tipos de fuentes do-
cumentales disponibles. Ademads, también hay que tener en consideracién
que, para el estudio de las mujeres durante el periodo formativo, la mayor
parte de la informacién proviene de la Arqueologia, dada la inexistencia
de la escritura en los primeros tiempos. Una vez se desarroll6 la escritura,
la mayoria de las fuentes que poseemos son funerarias, de las tumbas y las
capillas, y de las etiquetas e inscripciones que acompanan a las represen-
taciones, como las «cartas a los muertos», aunque los textos literarios nos
aportan mucha informacién, sobre todo en cuanto a aspectos moralizado-
res. También las ensefianzas o las autobiografias permiten comprender as-
pectos sobre el modelo conductual del hombre ideal, con lo que podemos
extrapolar cémo deberia ser el modelo ideal de la mujer. No obstante, los
documentos funcionales, del dia a dia, son los que nos han aportado mas
conocimientos sobre los aspectos en estudio. Ademas, gracias a este tipo
de documentos, podemos acercarnos a ejemplos especificos que nos per-
miten construir la historia social, econdmica y politica de Egipto, desde
una perspectiva mas real, alejada de las visiones tedricas.

Existen también los taxogramas (determinativos), es decir, un ideo-
grama utilizado para separar las palabras y sistematizar las categorias se-
manticas dentro de la escritura jeroglifica, que también nos proporcionan
informacion para este tipo de estudios.

El estudio de las mujeres de Kémit es una tarea que debe realizarse
alejandose de la vision tradicional, puesto que este enfoque tiende a la
focalizacion de un area concreta cientifica. Esta segregacion de las fuentes
es lo que provoca el concepto global de las sociedades y, asi pues, para la
optimizacion de estos estudios, como los de cualquier otra disciplina, la
clave reside en la elaboracion de un analisis no sélo pluridisciplinar sino
también interrelacionado. De esta manera, se podran llevar a cabo estu-
dios sistematicos, con unos resultados menos limitados y de gran varie-
dad, riqueza y con un sinfin de aproximaciones.

31



Roser Marsal Aguilera

4. Los origenes de Kémit: una cultura africana

Uno de los aspectos clave para la renovacion de la Egiptologia fue la reu-
bicacion de Egipto dentro del continente africano. Autores como el sene-
galés Cheik Anta Diop o el inglés Martin Bernal® fueron pioneros en el
debate historiografico que se inicié con una clara confrontacién entre his-
toriadores africanistas y egiptélogos. Estas discrepancias se plasmaron en
el coloquio que tuvo lugar en El Cairo, en 1974, una cita clave de la Egipto-
logia, que concedié una nueva vision a Egipto, considerandola como una
realidad africana (Iniesta, 1989; Cervello, 1995). Como bien argumentaba
el profesor emérito Jean Leclant en el prefacio de la obra The Prehistory of
Egypt de Béatrix Midant-Reynes:

La importancia cientifica de este tipo de investigacién es muy importante.
Considerando que la civilizacion faradnica ha sido estudiada desde la pers-
pectiva de las grandes civilizaciones del Cercano Oriente, apenas hemos co-
menzado a examinar el antiguo Egipto, desde el punto de vista de su contexto
africano (Midant-Reynes, 2000: xii).

Ademas, la arqueologia de los afios sesenta y setenta tendié al rescate
y la revalorizacién de las culturas locales, asi como al surgimiento de pro-
yectos arqueoldgicos enfocados en la Prehistoria y en Nubia. Actualmen-
te, existen equipos interdisciplinares, como el proyecto ACACIA liderado
por Rudolph Kuper de la Universidad de Colonia®, que intentan cons-
tatar los evidentes parecidos culturales entre Egipto y sus predecesores
saharianos, ayudandonos asi a comprender muchas de las concepciones
egipcias basadas en un sustrato africano, para abandonar, de esta manera,
las teorias obsoletas que defienden una influencia egipcia sobre las pobla-
ciones saharianas. Esta renovacion provoco el surgimiento de nuevas vias
de acercamiento para la comprension de la civilizacion egipcia desde sus
origenes. Una de las lineas tedricas que se abrieron en este momento fue
la concepcidn de la civilizacion del Egipto faradnico fuera de los ideales
de Occidente.

19 Su obra, Black Athena: The afroasiatic roots of classical civilization, es una de las obras mas
polémicas en los estudios de Historia Antigua.

20 En la pagina web del proyecto ACACIA se puede encontrar una gran informacion so-
bre las ultimas aportaciones de este proyecto. Véase: <http://www.uni-koeln.de/sfb389/a/al/
al_informations.htm> [Consulta 15.12.2014].

32



Mugjeres de Kémit: madres, diosas, reinas y trabajadoras

No es tarea facil para los que miramos desde el umbral logico que pre-
tende la ciencia entender a civilizaciones o sociedades distantes en el tiem-
po que no se regian por lo mismo. Como bien postula el egiptlogo Josep
Cervell6 (2003: 102-106), entre otros, debemos discernir entre tres con-
ceptos claves que distan de nuestra manera de entender el mundo y la reli-
gion. Para los seres humanos que formaron y consolidaron la civilizaciéon
de Kémit, su realidad se basaba en una légica mitolégica?'. La repeticién
de los fendmenos como analogias al origen de la creacién, en contraposi-
cion a la singularidad que otorgamos a hechos o sucesos puntuales, es uno
de los muros que debemos tener en cuenta. Ademds, la integracién de su
pensamiento y la multiplicidad de su consciencia son completamente di-
ferentes de la clasificacion que promueve la vision cientifica y de la linea-
lidad que otorgamos a la Historia. Como bien argumenta Mircea Eliade:

[...] la desacralizacion caracteriza la experiencia total del hombre no religioso
de las sociedades modernas; del hecho de que, por consiguiente, este ultimo
se resiente de una dificultad cada vez mayor para reencontrar las dimensiones
existenciales del hombre religioso de las sociedades arcaicas (Eliade, 1998: 16).

4.1 CONCEPTOS TEORICOS:
LAS CREENCIAS Y EL CONCEPTO DE LO FEMENINO

En el marco de las creencias religiosas, queda patente que Egipto fue una
civilizaciéon que se movia segtn las directrices de una légica mitoldgica.
Por esa razén, la gestacion de su mitologia es clave para la comprension de
esta sociedad. Pero, como nos advierte el egiptélogo Cervelld:

Es muy importante que quien se adentra en el estudio de las religiones sea
consciente de este singular fenémeno. Esto deberd permitirnos establecer una
distancia prudente entre nosotros como observadores de los fendmenos re-
ligiosos y los contextos culturales alternativos en que dichos fendmenos se
inscriben, y debera alertarnos del peligro de caer en faciles extrapolaciones
de las categorias conceptuales que rigen nuestro propio universo de discurso
y nuestra experiencia social e histérica a la hora de explicar estos fenémenos
tan «diferentes» (Cervello, 2003: 73).

21 El conocimiento de la 16gica mitoldgica de los antiguos egipcios estd limitado a las fuentes
religiosas.

33



Roser Marsal Aguilera

La «edad de oro» de las mujeres, segun algunas feministas, se ha situa-
do en el pasado prehistorico. En este periodo, se ha propuesto que existia
la igualdad entre hombres y mujeres. Marija Gimbutas, profesora de Ar-
queologia de la Universidad de California, fue una de las que abogé por la
importancia de las mujeres hasta final del Neolitico a través del mito de la
Diosa Madre?. Esta autora se baso principalmente en las representaciones
de mujeres realizadas en figurillas de arcilla para defender su hipétesis
(Meskell, 1995; Graves-Brown, 2010: 14-15). Pero no solamente utilizd
estas figurillas, sino que los primeros especialistas en arte rupestre des-
cribieron a las figuras femeninas que hallaron como la «Dama Blanca de
Auanguet» de Tassili N’Ajjer en esta linea (Lhote, 1961). (Figura 1)

1. Fresco de La Dama Blanca de Auanguet, Tassili wAjjer. Lhote, 1961: 35.

Dentro de la Egiptologia, autoras del siglo xx como Elise Baumgartel
continuaron con esta idea a partir de la forma femenina de algunas vasijas
de ceramica y los llamados «amuletos vaca» (Baumgartel, 1947, 1960). El
egiptdlogo Fekri Hassan también sigui este planteamiento, al asociar las
culturas pastoriles a una divinidad maternal en forma de vaca (Hassan,

22 Su obra The goddesses and gods of Old Europe, publicada en 1974, cred una vision este-
reotipada de las mujeres en el terreno mitoldgico a través del discurso de la Diosa Madre.

34



Mujeres de Kémit: madres, diosas, reinas y trabajadoras

1992). Sin embargo, este mismo autor, aios mds tarde, admitio6 la impor-
tancia de las divinidades masculinas (Hassan, 1998). Ademds, el hallazgo
de representaciones iconograficas en las culturas de Nagada II, como una
cabeza bovina frontal junto a cinco estrellas, ayudo a la asociacion de estas
ideas, asi como otras representaciones (Wengrow, 2001; Hendrickx, 2002).

Otra de las representaciones caracteristicas de este periodo predi-
néstico son las figuras femeninas con los brazos curvos, extendidos hacia
arriba. (Figura 2)

2. Figura femenina con los brazos en alto realizada en cerdmica. Predindstico Temprano.
© http://www.britishmuseum.org/collectionimages/ AN00157/AN00157692_001_Ljpg

Estas representaciones tienen lugar tanto en la ceramica® como en
figurillas, y también se han interpretado como la imitacion de los cuernos
de las vacas (Baumgartel, 1960: 144-147). Sin embargo, hay algunos espe-
cialistas que piensan que estas figurillas pueden ser auto-representaciones,
representaciones de otras categorias de mujeres no divinas o simplemente
juguetes (Goodison, 1998; Graves-Brown, 2010). Ademas, autoras como

23 Este tipo de ceramica se denomina «decorated ware» y es comuin en el periodo de Nagada II.

35


http://www.britishmuseum.org/collectionimages/AN00157/AN00157692_001_l.jpg

Roser Marsal Aguilera

Meskell reivindican que con este planteamiento de una unica divinidad
femenina, se excluyen a los ejemplos masculinos y asexuados (Meskell,
1995).

Como vemos, el estudio de la concepcién femenina y su asociacion
en el mundo de las creencias es una tarea compleja y, por este motivo, la
iconografia y los estudios etnograficos tienen un gran peso dentro de esta
disciplina. Sin embargo, hay que tener presente que Kémit es una civili-
zacion que entiende el arte como un conjunto de cddigos y simbolos que
muchas veces se alejan de las propuestas que se escriben (Tefnin, 1979).

Por ello, otro de los conceptos que ha creado las bases tedricas para la
concepcion del antiguo Egipto dentro del pensamiento africano ha sido
el concepto de dualidad. Este término se refiere a una manera de pensar
en que la yuxtaposicion de realidades complementarias o conceptualmen-
te opuestas, dentro de una relacion estatica o dindmica, explica y justifica
el funcionamiento del mundo. En la mentalidad egipcia y en su concep-
cion del mundo, la dualidad era el elemento basico, puesto que la existen-
cia de dos elementos opuestos, pero unidos en cierto sentido, originaban
el orden y el equilibrio, lo que ellos llamaban Maat. Como argumentan C.
Pérez-Accino y J. C. Pérez-Accino (2007: 27): «La sola mencién de natu-
raleza dual de algo evoca inmediatamente la idea de lo completo». Asi, se
puede entender la dualidad hombre-mujer como una unidad indisoluble.

La busqueda de la supremacia femenina en los origenes de la civiliza-
cion egipcia se top6 también con la busqueda de la desigualdad de género.
En el terreno egiptoldgico, autores como Fekri Hassan consideran a la eta-
pa formativa del Estado egipcio como el punto de partida de la pérdida de
poder femenino. Sin embargo, éste es un debate tedrico longevo en la his-
toriografia, y del que solo queria mencionar como otro de los problemas a
la hora de intentar entender el papel de las mujeres en la historia de Kémit.
Vemos, por tanto, la importancia de la mujer en estas representaciones y
la relevancia de su presencia dentro de esta cultura en su etapa formati-
va, que se relaciona con el concepto magico y divino que se le otorga, asi
como su concepto humano, relacionado con la maternidad. No obstante,
la imagen de las mujeres se distorsioné en el tiempo dentro de la dindmica
de las sociedades heteropatriarcales, donde la mujer escondia algo secreto
y tenebroso, a la vez que era el icono de la seduccién y el pecado. Como
afirma Simone de Beauvoir:

36



Mugjeres de Kémit: madres, diosas, reinas y trabajadoras

La mitologia construida en torno a la mujer revela el caracter contradictorio
de su representacion: «El mito es tan ondulante y contradictorio que en prin-
cipio no se descubre su unidad... la mujer es Eva y la Virgen Maria al mismo
tiempo. Es un idolo, una sirvienta, la Fuente de vida, una potencia de las ti-
nieblas, es el silencio elemental de la verdad, la que cura, la que envenena»
(Beauvoir, 1977: 185).

De esta manera, se crearon dos visiones de las mujeres a lo largo de la
historia de Kémit: la mujer pasiva —buena esposa— y la mujer seductora
—peligrosa— (Orriols, 2012). En las Instrucciones para Ptahhotep®, del
Reino Medio, la vision dual de las mujeres queda patente al describir a la
mujer como loza y como cornalina; es decir, como el positivo color azul
y el agresivo color rojo (Troy, 1984: 78). Sin embargo, no hay que olvidar
que el género literario fue escrito por los hombres para los hombres. Por
tanto, era el punto de vista masculino.

La pasividad de las mujeres queda patente en las representaciones ar-
tisticas de esta cultura. Las mujeres suelen aparecer con los pies juntos y
los hombres con una zancada hacia adelante. El hombre siempre se sien-
ta en el lado derecho y las mujeres en el izquierdo (Fischer, 2000: 3-4).
Algunos egiptdlogos piensan también que la representacion pasiva de las
mujeres quiza fue necesaria para complementar el papel activo masculino
y, de esta manera, garantizar el mantenimiento del orden césmico (Maat)
(Lichtheim, 1976: 203-211).

24 La ausencia de unanimidad en los criterios de transliteracion de los nombres egipcios al
castellano hace que cada investigador, de acuerdo a la escuela que siga, la admiracion por
un determinado autor o su criterio personal, se decante por una u otra opcion. En este caso,
he optado por transcribir los fonemas egipcios H (/H/) y h (/h/) como nuestra h; x (/x/) y
X (/¢/) como kh; T (/c/) como tj; D (//) como dj; S (/S/) como sh y q (/q/) escrito con q. En
cuanto a los fonemas semiconsondnticos A (/R/; /?/) y a (/1/) han sido leidos como a (/a/);
w (/w/) como u (/u/) ow (/w/) ei(//;/?/) como i (/i/) oy (//), mientras que, dejando a un
lado algunas excepciones, el resto de la vocalizacion emplea, como es habitual, la vocal e
(/e/). Para la transcripcion del egipcio al castellano véase Padro, Josep (1987). «La transcrip-
cion castellana de los nombres propios egipcios», Aula Orientalis 5: 107-124; Pérez Vazquez,
Francisco (1996). «La transcripcion castellana de los nombres propios egipcios», BAEDE 6:
pp. 195-228; Pérez-Accino, José Ramon (2006). «De los nombres de Egipto: transcripciones,
contradicciones y aspiraciones», BAEDE 16: pp. 121-134.

37



Roser Marsal Aguilera

4.2 ¢UNA SOCIEDAD MATRILINEAL?

La cultura de Kémit, como otras culturas primitivas, era una sociedad
con una so6lida concepcion social y familiar. Algunos autores (Allen, 2000,
2008) defienden que era una sociedad opuesta a la patriarcal. Estas cul-
turas se conocen como sociedades matrilineales®. Sin embargo, la mayo-
ria de especialistas en este terreno han desmentido esta teoria (Graves-
Brown, 2010: 47-48). El alto estatus concedido a algunas mujeres egipcias,
asi como los intentos de hacer paralelismos entre las sociedades negro-
africanas pre-coloniales y el antiguo Egipto, son algunos de los factores
que han apoyado la teoria de la matrilinealidad (Graves-Brown, 2010:
47-49). Ademas, los defensores de esta teoria, crefan que el rey solo po-
dia acceder al trono mediante el matrimonio con mujeres de la realeza vy,
como se evidencia en la xv1iI dinastia, la filiacién se da a menudo por la
madre y no por el padre. Gracias a estudios del Egipto prehistorico, se ha
podido comprobar que la sucesién era practicamente matrilineal. Ade-
mas, tras la reunificacion de Kémit, en las primeras etapas de su desarrollo
histérico, se conservo esta tradicion, puesto que los hijos tenian el apellido
de la madre, como queda registrado en los Anales Reales. Sin embargo, los
detractores de esta teoria, afirman que esto se debe a la demostracion de
que el rey es el hijo de la esposa legitima.

Otro de los argumentos que apoyan la teoria de la matrilinealidad
son las dotes, puesto que los dones que da el novio —o su familia— a la
mujer —o su familia— suelen caracterizar a las sociedades matrilineales.
No obstante, no todos los egiptélogos consideran que esta sea una prueba
exclusiva de las sociedades matrilineales (Fischer, 2000: 19-20). De nuevo
nos encontramos con la problematica de establecer paralelos etnograficos,
asi como con las tipicas generalizaciones de la Historia, que tienden a di-
fundir conjuntos de amazonas con flechas y arcos o colectivos de hombres
salvajes azotando a mujeres y nifios. Siguiendo esta linea, podemos com-
prender la parte econdmica que muchas veces se relaciona con la mujer.
Si tenemos en cuenta este sistema, la herencia del suelo y las propiedades
pasaban de madres a hijas (Callender, 2000: 223). Ademas, gracias a la
inscripcion del Reino Nuevo de Mose (c¢. 1250 a.C.), un registro de una

25 Las sociedades matrilineales se caracterizan porque la sucesiéon de base o herencia se
realiza a través de familiares femeninos, a diferencia de las sociedades patriarcales, donde la
sucesion o herencia pasa a través de la linea masculina.

38



Mugjeres de Kémit: madres, diosas, reinas y trabajadoras

prolongada disputa legal, muestra que las mujeres podian heredar bienes,
ejercer acciones legales y presentarse como testigos ante un tribunal de
justicia (Gaballa, 1977: 22-27). Las mujeres también podian desheredar
a sus propios hijos, como demuestra la famosa voluntad de Naunakht,
una ciudadana de Deir el-Medina (Toivari-Viitala, 2001: 102). Esta mujer,
estuvo casada dos veces y, en un tribunal local en torno al 1144 a.C., des-
hered¢ a los dos hijos de su segundo matrimonio por no haberse portado
correctamente con ella.

De esta manera, si bien casi toda la documentacién que poseemos es
del Reino Nuevo, parece que existe cierta igualdad legal entre hombres
y mujeres, aunque si comparamos los casos documentados entre hom-
bres y mujeres, se evidencia que la mayoria de propiedades las poseian
los hombres (Meskell, 2002: 110). Como nos advierte Meskell, experta en
temas de género, el Reino Nuevo, a pesar de la aparente igualdad, ésta no
era real o completa, como se observa en algunas fuentes textuales, don-
de se menosprecia la figura femenina o donde se relatan incluso casos de
violencia de género, entre otros. Segtin estudios llevados a cabo por Marc
Orriols i Llonch, la Maat, el concepto de equilibrio, la contraposicion del
caos original y, mas tarde, una mas de las divinidades del pantedn egipcio
en la cultura de Kémit, no siempre fue adorada. Este autor, basando su
estudio en el Reino Nuevo, analizando los determinativos de los textos
que estudia, asegura que consciente o inconscientemente, los abusos de
violencia fisica, verbal o sexual que se podian acometer contra las muje-
res, eran claros, aunque estos podian ser denunciados y la ley actuaba en
algunos casos (Orriols, 2007).

5. Reproduccién y cuidados: los pilares de la economia

Siguiendo el discurso de las analogias que otorgamos a sociedades anti-
guas, ajenas a la perspectiva logica de la ciencia, muchas veces miramos
hacia esas sociedades con paradigmas que asumimos como convenciona-
les. La economia tradicional, en cuanto a la consideracion de la produc-
cion, ignora la dialéctica entre la economia de mercado, los cuidados de
las personas y la reproduccion de la vida. Por ello, estos dos ultimos se
consideran fendmenos secundarios y no econdmicos, que pertenecen al
ambito del hogar y la intimidad. Ademds, el hecho de que estas actividades
tradicionalmente las hayan realizado las mujeres de forma no remunerada
dentro de la unidad familiar ha producido su desprecio por parte de mu-

39



Roser Marsal Aguilera

chos investigadores. La economia feminista que se ha desarrollado en los
ultimos afios ha querido resaltar estas limitaciones y valorar el trabajo his-
toéricamente invisible que ha garantizado la supervivencia y reproduccion
del sistema econdmico. Por ello, en este apartado, a través de dos puntos
clave —la familia y el reino de la domesticidad y la maternidad y todos
sus aspectos relacionados como el embarazo, los métodos anticonceptivos
o el parto, entre otros— me centraré en la importancia de las mujeres en
cuanto que madres. Asi, invirtiendo el paradigma que muchas veces se le
atribuye en nuestra sociedad —produccién, reproduccién y cuidados—
pondremos de relieve la consideracién que otorgaban a la reproduccién y
a los cuidados en esta sociedad remota.

5.1 LA FAMILIA Y EL REINO DE LA DOMESTICIDAD

En el antiguo Egipto, la familia tenia una gran importancia. Esta unidad
basica de organizacion social resultaba fundamental y necesaria, pues era
la que prestaba ayuda, colaboracién o cuidado en caso de necesidad a
cualquiera de los miembros que la integraban (Callender, 2000: 219). Por
ello, la perpetuacion de la familia era muy valorada, a la vez que tenemos
constancia de que el cuidado de los miembros de la familia, sobre todo,
de ancianos y nifos, era de vital importancia, como podemos observar
leyendo el testamento de la dama Naunakht®, una de las ciudadanas de
Deir el-Medina:

En cuanto a mi, soy una mujer libre del pais del Faraén. Yo he criado ocho
hijos, y les he dado lo necesario para fundarse un hogar en toda clase de bie-
nes. Ahora ved, ya me he hecho vieja, pero ellos no se ocupan de mi a su vez.
Aquel de entre ellos, el que sea, que pondrd su mano en mi mano, yo le daré
mis bienes, pero el que no me haya dado nada, yo no le daré nada de mis
bienes (Théodoridés, 1966: 36-37).

Ademis, los hijos eran los encargados del culto a sus ancestros. Por
tanto, tener hijos era una necesidad vital, puesto que los hijos eran el sus-
tento econdmico y espiritual.

Sin embargo, la composicién de la familia varia considerablemente
dependiendo de las fuentes. Por un lado, los registros administrativos se
centran en las familias nucleares y, por otro, los privados mencionan la

26 El papiro se conserva en el Ashmolean Museum of Art and Archaeology de Oxford
(pAshmolean Museum 1945.97).

40



Mugjeres de Kémit: madres, diosas, reinas y trabajadoras

importancia de las familias extensas (Moreno Garcia, 2012: 1-2). Estas ul-
timas, se componian no solo de personas vinculadas con lazos familiares,
sino también siervos, clientes, dependientes, etc. (Moreno Garcia, 2006).
Gracias a los archivos de Heqanakht, un oficial del Reino Medio, sabemos
que su hogar estaba formado por un total de dieciocho personas (Allen,
2002: 116-117). Sin embargo, la evidencia arqueoldgica muestra que el
promedio de personas que vivian en una casa era de unos seis (Koltsida,
2007). Para la conformacién de la familia, era importante el matrimonio,
si bien no hay que olvidar que muchos de los conceptos como el divorcio,
la herencia o el mismo matrimonio eran temas muy recurrentes que se
han convertido en tépicos de interés contemporaneo. Hay que pensar que
estamos analizando una sociedad completamente distinta a la nuestra, asi
que hay que evitar las analogfas.

Teniendo esto en consideracidn, la cuestion matrimonial no impli-
caba un contrato tal y como lo conocemos hoy en dia, sino que era un
acuerdo de propiedad basado en las costumbres sociales. Este contrato
estaba diseniado para establecer la viabilidad econdmica del hogar y para
proteger los derechos de ambos cényuges (Pestman, 1961; Ward, 1995).
En cuanto a la domesticidad, hay que tener en cuenta las nuevas aporta-
ciones del concepto de espacio y su relacién con las cuestiones de género.
A lo largo de la historiografia, esta temética se ha abordado desde diferen-
tes perspectivas. Los enfoques post-procesualistas defienden que no existe
un solo espacio, sino una multiplicidad de ellos, a la vez que incorporan
aspectos simbdlicos y las experiencias de las mujeres en su teoria sobre el
espacio social. No obstante, como indica Maria Pallarés:

[...] limitar nuestras interpretaciones sobre los patrones de organizacion es-
pacial a la asignacion de significados simbolicos o a una lectura ideoldgica de
la materia es un recurso demasiado limitado para proporcionar una completa
caracterizacion de la accion social en el tiempo y el espacio. (Pallarés, 2000:
67).

Los estructuralistas han visto los roles de género como una antitesis
entre los espacios femeninos y masculinos (Kleinke, 2007). Por ello, en-
contramos contraposiciones binarias que suponen la division de las esfe-
ras: femenino/masculino, interior/exterior, privado/publico, etc. Pero és-
tas son oposiciones socialmente construidas que niegan construcciones de
género alternativas. Ademas, estas dicotomias tienden a recluir a las mu-
jeres al ambito doméstico, a la vez que crean los tradicionales estereotipos

41



Roser Marsal Aguilera

de la division del trabajo. Los marxistas, que han mantenido siempre su
paradigma de produccién-reproduccion-cuidados, han caido en una vi-
sién androcéntrica actualmente muy discutida, ya que enfatizan el trabajo
y la produccién y, por ende, no tienen en cuenta el trabajo de las mujeres.
La division de género no tiene porqué ser explicada integramente por la
forma interna de organizacion de la produccion, sino que hay que analizar
las relaciones entre reproduccion y produccién. Asociamos los términos
de labor a las mujeres y el de trabajo a los hombres, otorgandole cierto
nivel de prestigio al trabajo, sin tener en cuenta que las labores son todas
aquellas tareas y actividades que no dejan restos, pero que son necesarias
para el mantenimiento de los grupos humanos.

Los nuevos enfoques sobre la vida cotidiana de las mujeres, que se
alejan de la categorizacion tradicional de ésta, engloban dentro de las ac-
tividades de mantenimiento, las actividades de mantenimiento fisico y
social del grupo, donde se integran la reproduccioén, la salud y las rela-
ciones de grupo. De esta manera, la produccién basica es la reproduccién
bioldgica, los cuidados de los sujetos y objetos sociales y, en ultimo lugar,
la producciéon de objetos o alimentos. Por ello, de lo que se trata es de
incluir las tareas domésticas dentro de la produccién, ampliando de esta
manera su definiciéon. Cuidado, salud, higiene, proteccion del grupo, so-
cializacién, preparacion, distribucién, consumo y almacenamiento de los
alimentos, ahora estarian integrados en este concepto (Falcd, 2003: 218).
Aunque hay que pensar que estas actividades las podian desempenar tanto
mujeres como hombres y, por ello, que la Arqueologia de género no puede
reducirse a las actividades de mantenimiento, sino que tiene que interre-
lacionarse con otras actividades productivas desempenadas por ambos
géneros. Como argumenta Ruth Falcé: «Con la Arqueologia del género
hemos encontrado espacios de mujeres, hemos encontrado mujeres con
espacio» (Falco, 2003: 230).

En conclusién, vemos como la historiografia ha categorizado el espa-
cio de la casa como el espacio privado, separandolo de la esfera publica,
una vision completamente androcéntrica, que desvirtda el papel de las
mujeres dentro del espacio publico, ya que tanto publico como privado
pueden definir lo doméstico. Actualmente existe la llamada «household

42



Mugjeres de Kémit: madres, diosas, reinas y trabajadoras

archaelogy»?, que se interesa por la organizacion social a micro escala,
para dar visibilidad a las mujeres. Como sostiene Pallarés:

[...] la tendencia a separar las actividades de produccién y distribucion den-
tro y fuera de las estructuras de habitacion es artificial ya que lo que ocurre
dentro de una unidad espacial sélo puede entenderse si se analiza la interre-
lacién que este espacio mantiene con el resto de unidades espaciales (Pallarés,
2000: 74).

En el caso especifico de Kémit, segiin la egiptdloga Meskell, los
antiguos egipcios no concebian el término de persona como nosotros, ellos
no compartian la dicotomia cuerpo-alma o la exterioridad corporal como
un opuesto a la interioridad espiritual y como esferas separadas (Meskell,
1999, 2002). Ademas, la dimension privada es la fundamental de la
existencia, aunque esta dimension personal es imperceptible en el registro
arqueoldgico. Tal y como la realidad histérica no contiene los muros que
muchas veces la ciencia otorga, la relacion entre la esfera privada y publica
eran fluidas. Por ello, a la hora de definir el concepto de vida privada,
tenemos que hacerlo adecuadamente, sin descuidar las caracteristicas
de las sociedades antiguas; es decir, sin compartimentar la vida de los
egipcios en categorias occidentales. Por ese motivo, para no caer en ese
error, Meskell, siguiendo la dindmica de la percepcion egipcia de los ciclos
vitales humanos —embarazo, nacimiento, nifiez, adolescencia, madurez,
vejez y muerte— instiga a los investigadores a usar esas categorias para
definir la vida cotidiana de las mujeres de Kémit (Meskell, 1999).

Las fuentes que nos han llegado relativas al entorno doméstico son
dificiles de interpretar. La Arqueologia de género es una nueva via de acer-
camiento a esta tematica (Meskell, 1999). Disponemos de algunos textos,
aunque de época tardia con respecto al periodo de estudio, que aluden
al trabajo doméstico de las mujeres. Un ejemplo paradigmatico son las
Ensefianzas de Ani*®, las cuales nos aportan una valoracion diferente de las

27 Este concepto se introdujo por Richard Wilk y William L. Rathje en el afio 1982 con
el fin de demostrar que el género puede estructurar las relaciones de género en el ambito
doméstico.

28 Esta ensefianza del periodo del Reino Nuevo es un tipo de género literario que se engloba
dentro de la literatura sapiencial. Comprende un conjunto de textos didacticos que dicen
personajes relevantes con el objetivo de ensefar al destinatario buenas conductas en el mun-
do terrenal y en el del Mas Alla. En este caso, el que lo redacta es el escriba Ani, conocido

43



Roser Marsal Aguilera

labores de las mujeres, exenta de la vanidad caracteristica de los escribas
de los reinos Medio y Nuevo:

No controles a tu esposa en casa, cuando sabes que es eficaz; no le digas:
«;Donde estd eso? jCogelo!» Cuando ella lo ha puesto en el lugar correcto.
Que tu ojo observe en silencio, entonces reconoceras su habilidad (Robins,
1996: 99).

Este es un texto que remarca la relevancia del trabajo que realizan las
sefioras de la casa. Como se ha descrito en las lineas anteriores, el trabajo
realizado en «la casa» se puede describir como el trabajo realizado en el
hogar, donde se incluye el trabajo realizado en patios abiertos, campos
pertenecientes a las casas o a los techos de las mismas. El comercio y el
tejido seguramente se realizaron en estos espacios (Eyre, 1987, 1998).

La limitacion de las actividades realizadas por las mujeres fuera del
hogar, debido al ideal de las mujeres como portadoras y criadoras de ni-
10s, es una construccion social, documentada gracias a la evidencia etno-
grafica y a representaciones de mujeres en entornos agricolas que acunan
nifnos, como el caso de la tumba de Neferrenput (T'T178), del Reino Nue-
vo (Graves-Brown, 2010: 45).

También es interesante remarcar la importancia de las mujeres sobre
la piedad doméstica. Conocemos la existencia de mujeres videntes de Deir
el-Medina, asi como la preponderancia de las divinidades femeninas vin-
culadas al culto doméstico (Robins, 1996; Ritner, 2008). Ademas, el trabajo
doméstico quizd, como centro de produccion de bienes para el trueque, era
un medio de ingresos familiares. Las llamadas nebet per (sefioras de la casa)
egipcias, sobre todo de clase social elevada, podian disponer de sirvientas y
sirvientes domésticos (Fischer, 2000: 19; Graves-Brown, 2010: 76-77). Este
tipo de actividad parece que no fue muy bien remunerada, aunque la falta
de estudios sobre esta temdtica, nos impiden precisar sobre ello.

5.2 LA MADRE COMO GARANTE DEL CICLO DE LA VIDA

Como he senalado anteriormente, la familia era la unidad basica de la eco-
nomia y, por ello, la mujer tenia un papel importantisimo dentro de ella, el

como el escriba de las ofrendas divinas de los dioses hacia el 1250 a.C. La versién mds com-
pleta del papiro se encuentra en pBoulaq 4 (Museo de El Cairo).

29 Trad. de Lichtheim, 1976:143.

44



Mugjeres de Kémit: madres, diosas, reinas y trabajadoras

de madre. Sin embargo, tenemos que tener presente que la maternidad es
una construccion cultural, y que la reproduccién humana se rige por mo-
delos y normas determinadas, dependiendo de cada cultura y, en este caso,
estd altamente ritualizada. Gran parte de nuestro conocimiento de Kémit
respecto a la medicina y, en concreto a la ginecologia y obstetricia (Cole,
1986), proviene de los papiros médicos de Edwin Smith, Ebers y Lahun.
Los dos primeros datan de los siglos xv1 y xviI a.C., respectivamente, y
hablan sobre los sintomas y el diagndstico de una gran variedad de enfer-
medades, conteniendo recetas y hechizos para su tratamiento. El papiro
Lahtn es un texto que nos habla sobre el concepto egipcio de la repro-
duccién humana. Fue descubierto por Flinders Petrie en abril de 1889 en
el-Fayum (Lahun), y lo podemos fechar aproximadamente sobre el 1825
a.C., bajo el reinado de Amenemhat IT'y su sucesor inmediato. El texto esta
dividido en treinta y cuatro apartados, de los cuales la mitad se ocupan
de la medicina de las mujeres: diagnostico de la infertilidad, la gestacion,
los métodos para mejorar la concepcion, los métodos anticonceptivos, las
complicaciones del parto vaginal y los trastornos reproductivos. También
tenemos el papiro de Berlin® que, compuesto por quince columnas re-
lativas a los partos y a los recién nacidos, data aproximadamente entre
el 1350-1250 a.C. y, por ultimo, el papiro Westcar®’, un compendio de
relatos médico-magicos datado en torno al 1640-1540 a.C., aunque con
posible origen anterior. Sin embargo, la mayoria de remedios que aportan
todos estos papiros son de caracter magico-religioso; es decir, que muchas
veces la creencia en esta magia era la que aportaba la cura®.

Para empezar, si tenemos en cuenta el pensamiento egipcio, en esta
sociedad no diferenciaban entre sexo y género, es decir, entre un factor
biolégico y uno social y, como sostiene Meskell (1999: 218), la sexualidad
y el sexo formaban parte de experiencias y expresiones interrelacionadas,
dificiles de interpretar, debido a la falta de registro arqueoldgico e icono-
grafico. Sabemos que el coito era conocido anteriormente a los Textos de
las Pirdmides y, gracias a estos textos sabemos que, por ejemplo, la concep-
cién de Horus, el hijo de Isis y Osiris, se describi6 de la siguiente manera
(Faulkner, 1968): «Tu hermana Isis viene a ti [Osiris] regocijandose de

30 pBerlin 6619 (Museo de Berlin).
31 pBerlin 3033 (Museo de Berlin).

32 Este tipo de magia se denomina magia simpatica. De todos modos, los egipcios discernian
entre la medicina y la magia.

45



Roser Marsal Aguilera

amor por ti. T la has colocado sobre tu falo y tu semilla se deposita dentro
deella[...]» (TP 198).

La concepcién del embarazo por los egipcios era como la contribu-
cion del ser masculino, como una semilla que se planta en el suelo fértil
del utero femenino. El semen se creia que se originaba en la médula es-
pinal y, por ello, percibian que el falo era una extension de la columna
vertebral. El hombre, por tanto, segun algunos especialistas como Ann
M. Roth era el agente creador de vida (Roth, 2000: 189). Ademis, esta au-
tora atribuye esta idea al hecho de que, al revés de muchas otras culturas
occidentales, la personificacion divina del cielo es femenino —Nut— y la
de la tierra masculina —Geb—. De esta manera, la mujer tenia dos roles
basicos: estimular la fuerza creadora masculina y alimentar el resultado
(Roth, 2000: 190-191). En las representaciones iconograficas del arte for-
mal la copula se representa de forma sutil o «camuflada», como la cépula
de Isis y Osiris, ella representada bajo la forma de un milano o la cépula
de Geb y Nut. (Figura 3)

3. Templo de Seti I en Abidos, XIX d. Foto © http://commons.wikimedia.org/wiki/
File:Abydos_Tempelrelief_Sethos_I._36.JPG

Sin embargo, de nuevo, en el arte no oficial encontramos una gran
cantidad de estas escenas como, por ejemplo, el dstracon de Deir el-Medi-
na ubicado en el British Museum (EA 50714)%. (Figura 4)

33 Véase mas informacidén en Orriols, 2009.

46


http://commons.wikimedia.org/wiki/File:Abydos_Tempelrelief_Sethos_I._36.JPG
http://commons.wikimedia.org/wiki/File:Abydos_Tempelrelief_Sethos_I._36.JPG

Mujeres de Kémit: madres, diosas, reinas y trabajadoras

4. Ostracon de Deir el-Medina que con una escena de sexo entre un hombre y una mujer.
© http://www.britishmuseum.org/research/collection_online/collection_object_details/
collection_image_gallery.aspx?assetld=231692&objectld=156237&partld=1

Uno de los temas mas debatidos y con menos evidencias es la cues-
tién de cudndo las mujeres pasan a considerarse adultas. Se han realizado
diferentes estudios sobre la infancia (Janssen y Janssen, 1990; Feuch, 2001;
Marshall, 2014), incluso especificamente sobre las nifias (Cole, 1989).
Sin embargo, existen pocos estudios sobre los rituales de paso femeninos
(Frandsen, 2007) que nos ayuden a entender el paso entre la infancia a
la vida adulta de las mujeres, a partir, seguramente, de la primera mens-
truacion™. La concepcion se podia predecir segin diferentes pruebas u
observaciones fisicas a la mujer (Cole, 1986: 27). Para saber el diagndstico
de la gestacién, uno de los métodos sugeridos por los distintos papiros era
el de contar las veces que la mujer vomitaba cuando se colocaba sobre un
pasta de cerveza. El segundo método era el de colocar una cebolla profun-
damente en la vagina durante la noche. El caracteristico olor de la cebolla
detectado en la respiraciéon de la mujer era un signo de embarazo, ya que
pensaban que el esdfago, la cavidad abdominal y el ttero estaban unidos
(Cole, 1986: 30)*. Posteriormente en los escritos hipocraticos (460-377
a.C.) se encontro la explicacion de esta practica, que se describe por la

34 Existen mas estudios realizados sobre los rituales de paso de la pubertad a la adultez
masculinos, sobre todo documentados a través de las fuentes textuales, los analisis de los
paleoantropdlogos en las momias, asi como en las representaciones iconograficas, donde
aparece la circuncision.

35 Esta referencia aparece en el Papiro Carlsberg.

47


http://www.britishmuseum.org/research/collection_online/collection_object_details/collection_image_gallery.aspx?assetId=231692&objectId=156237&partId=1
http://www.britishmuseum.org/research/collection_online/collection_object_details/collection_image_gallery.aspx?assetId=231692&objectId=156237&partId=1

Roser Marsal Aguilera

absorcion de los compuestos sulfuricos de la cebolla en la mujer a través
de la sangre.

Por otro lado, la duracion de la gestacién humana se basaba en Horus,
que duraba, seguin el mito, 294 dias. Incluso se conocen textos que hacen
referencia a la prediccion del sexo del feto. El papiro de Berlin, receta 199
(pBerlin 3038, v°2, 2-5) da instrucciones para predecirlo®. Este documen-
to dice que, a partir de la orina de una mujer embarazada, se podia pre-
decir el sexo del feto. Si se encontraban granos de trigo, se asociaba a un
nifio y, si se encontraban granos de cebada, a una nifa. La hipétesis de que
la orina de una mujer embarazada puede revelar el sexo de las fetos fue
investigada por la Universidad de El Cairo y fue rechazada (Haimov-Ko-
chman, Sciaky-Tamir y Hurwitz, 2005). No obstante, los antiguos médicos
pensaban que, a través de la orina, la mujer podia eliminar elementos que
daban vida en su interior y éstos se asociaban a la germinaciéon de los
granos. El embarazo se muestra pocas veces en el arte formal. Uno de los
ejemplos mas conocidos es la imagen de la madre de Hatshepsut, Ahmose,
la cual es conducida al paritorio en el templo de Deir el-Bahari. (Figura 5)

5. Dibujo del relieve de la parte norte del pértico medio del templo de Deir el Bahari, Tebas.
© http://www.egiptologia.com/images/stories/mujer/mujer/capitulo-6/fig-81.jpg

36 Para ver la primera publicacion de esta receta, véase: Wreszinski, 1913: 47.

48


http://www.egiptologia.com/images/stories/mujer/mujer/capitulo-6/fig-81.jpg

Mujeres de Kémit: madres, diosas, reinas y trabajadoras

Ademis, en el arte oficial podemos encontrar el gran parto césmico
del dios sol, donde aparece Nut rodeando el vientre. El utero, en este caso,
se convierte en el espacio cerrado del sarcéfago, como en la representacién
de la tumba de Ramsés VI (KV9). En el arte no oficial, en cambio, Tauret
es la inica divinidad femenina que se representa regularmente embaraza-
da. (Figura 6)

Aunque también encontramos en el arte popular un tipo de vasija
hecha de calcita en forma de mujer en estado de gestacion (Desroches
Noblecourt, 1952).

Dada la importancia de las divinidades en el mundo terrenal de los
que habitaron el Valle del Nilo, no es extrafio ver como divinidades como
Bes, Tauret y Hathor se convirtieron en diosas de la fertilidad, la fecundi-
dad y el nacimiento para proteger a las mujeres.

6. Amuleto colgante de Tauret realizada en fayenza con esmalte azul-verde. Periodo Tardio.
Ubicado en The Walters Art Museum. © http://art.thewalters.org/detail/33216/amulet-
pendant-of-taweret-2/

En la imagen de uno de los relieves ptolemaicos del templo de Isis en
Dendera, podemos apreciar a una mujer en cuclillas que esta pariendo
ayudada por dos representaciones de Hathor, representada a ambos lados
de la parturienta. (Figura 7)

49


http://art.thewalters.org/detail/33216/amulet-pendant-of-taweret-2/
http://art.thewalters.org/detail/33216/amulet-pendant-of-taweret-2/

Roser Marsal Aguilera

7. Relieve ptolemaico procedente del templo de Hathor en Dendera, al norte de Tebas (ac-
tual Luxor) © http://2.bp.blogspot.com/--Cxrtj3WUKg/Twx1_q93FkKI/AAAAAAAABPg/
JLz5ir33fEU/s1600/nacimiento-egipto.jpg

Ademds, existian numerosos amuletos de toda indole, desde amuletos
que representaban hipopdtamos hasta figuras femeninas, relacionadas con
altares domésticos, las cuales suelen aparecer casi desnudas, con un tridn-
gulo pibico muy acentuado, ya desde tiempos predinasticos. (Figura 8)

Con todo ello, podemos observar que la maternidad requeria de bue-
nos augurios para proteger tanto la vida de la madre como la del recién
nacido. Aunque la sexualidad de las mujeres ha sido tradicionalmente ex-
plicada como la necesidad de asegurar la fertilidad y el deseo de perpetuar
el linaje, los egipcios tenfan nociones claras sobre sexo recreacional, que
exclufa la prefiez, y ensayaban métodos contraceptivos o prescripciones
para inducir el aborto. La mayoria de métodos para el control de la natali-
dad lo practicaban las mujeres.

50


http://2.bp.blogspot.com/--Cxrtj3WUKg/Twx1_q93FkI/AAAAAAAABPg/JLz5ir33fEU/s1600/nacimiento-egipto.jpg
http://2.bp.blogspot.com/--Cxrtj3WUKg/Twx1_q93FkI/AAAAAAAABPg/JLz5ir33fEU/s1600/nacimiento-egipto.jpg

Mujeres de Kémit: madres, diosas, reinas y trabajadoras

8. Figura badariense realizada en marfil de hipop6tamo con la técnica de la incision
©http://www.britishmuseum.org/collectionimages/ AN00235/AN00235454_001_Ljpg

Algunos de los métodos contraceptivos eran las inserciones intrava-
ginales de diferentes sustancias, las formulas magicas o las fumigaciones
vaginales, como la que se podria representar en una de las escenas del
papiro erdtico de Turin®. (Figura 9)

____.#_ 5 "“;;’
'ﬁm“r ”j" 545 L m /éu‘n'wé
«\{ L= & ‘® N ‘Ffa'f‘%

/2.

il W f-*//\
i S

.f‘ = s T

o / ( /Zﬂ_\\\(’z o
/ ?Q TS
T 1) N

A

9. Una de las escenas del papiro erdtico de Turin donde la mujer representada en el centro,
posiblemente esté haciéndose una fumigacion vaginal © http://image.aladin.co.kr/Commu-
nity/mypaper/Img720525123596081.jpg

37 pTurin 55001.

51


http://www.britishmuseum.org/collectionimages/AN00235/AN00235454_001_l.jpg
http://image.aladin.co.kr/Community/mypaper/Img720525123596081.jpg
http://image.aladin.co.kr/Community/mypaper/Img720525123596081.jpg

Roser Marsal Aguilera

En la preinscripcion ne 22 del papiro de Lahtn, por ejemplo, se cita
la introduccién de una mezcla de miel y natrén en la vagina (Cole, 1986:
29). En concreto, para obstaculizar el paso del semen, se dice que podia
utilizarse el excremento de cocodrilo o la miel. También se conoce la uti-
lizacién de puntas de acacia molidas que, al contener goma ardbiga, pro-
duce un efecto quimico sobre el semen y retrasa la concepcion. Esta idea
la podemos encontrar en el pEbers. Otro método anticonceptivo era el de
amamantar a los bebés hasta los tres afios, lo cual reducia las probabilida-
des de embarazo (Ritner, 1984: 209-221). Y de lo que no hay evidencias
es de métodos anticonceptivos para los hombres. Ellas, por lo tanto, prac-
ticaban el control de la natalidad y regulaban el tamafo de sus familias,
sin interferencias de las autoridades religiosas o civiles. Asi, empleaban el
conocimiento de las plantas de su entorno, y aunque hay muchos nombres
de las plantas y hierbas medicinales que no se han podido traducir de los
papiros, sabemos que esa experiencia acumulada con las plantas, propia
de las mujeres, pasaba de madres a hijas y de generacion en generacion.
Por otro lado, se conoce que habia mujeres que no eran fértiles y, segura-
mente, existié la adopcidn, aunque se sabe muy poco sobre los aspectos
legales de esta practica (Teeter, 1999). De esta manera, también existen
algunos textos que nos hablan sobre el aborto, aunque éstos son escasos.

En cuanto al nacimiento, se desconocen muchos aspectos. Existe un
determinativo donde se representa a una mujer arrodillada a la que le sale
la cabeza de un recién nacido®. Los papiros médicos no dicen nada sobre
el desarrollo habitual del parto y solo existen representaciones del naci-
miento magico de divinidades o faraones®. (Figura 10)

38 Este signo es el B3 siguiendo la lista de Gardiner.

39 Por un lado encontramos por ejemplo en el papiro Westcar la representacion de Isis co-
locada delante de una mujer, Neftis, detras de ella y Heget, acelerando el parto y por otro
lado. La diosa Shu sustentando a Nut que estd a punto de parir a Re es otro ejemplo de estas
representaciones.

52



Mujeres de Kémit: madres, diosas, reinas y trabajadoras

10. Representacion de una mujer dando a luz, de la misma manera que el determinativo B3
de la lista de Gardiner. Periodo greco-romano. British Museum. © http://www.britishmu-
seum.org/explore/highlights/highlight_image.aspx?image=ps285395.jpg&retpage=15638

Gracias a las pinturas murales de la aldea de Deir el-Medina, se cono-
ce la representacion de lo que se interpreta como un lugar aislado donde
las mujeres permanecian durante el parto. En un déstracon de Deir-el-Me-
dina® se representa esta especie de cabana. (Figura 11)

Daban a luz en cuclillas, una posicion considerada por muchos hoy
en dia como la mds natural para el parto. Sin embargo, las ventajas fisio-
légicas de esta postura se han asociado con un aumento de los desgarros
perineales y, por tanto, a una mayor pérdida de sangre. Debido a las com-
plicaciones del embarazo y del parto, el riesgo de mortalidad femenina era
muy alto en esta sociedad. Un estudio paleoantropoldgico realizado en
Gebelein y Asiut sugieren que las mujeres egipcias tenian la pelvis parti-
cularmente estrecha (Toivari-Viitala, 2001:171).

Por ello, existe una representacion abundante de la divinidad Bes,
cuya funcién era ayudar a las mujeres durante el embarazo y el parto, y su
aspecto grotesco, como un enano, se piensa que era apotropaico, es decir,
para ahuyentar los malos demonios. Asociado a Bes, también Hathor era
la divinidad adjunta a la fertilidad, la sexualidad y el parto y, muchas veces,
era invocada a modo de oracién para pedir un parto rapido y sin dolor.

40 Ostracon de Deir el-Medina (British Museum, oDeM 8506).

53


http://www.britishmuseum.org/explore/highlights/highlight_image.aspx?image=ps285395.jpg&retpage=15638
http://www.britishmuseum.org/explore/highlights/highlight_image.aspx?image=ps285395.jpg&retpage=15638

Roser Marsal Aguilera

11. Ostracon realizado sobre piedra caliza, donde aparece un boceto de una pintura mural.
x1x-xX d. British Museum. © http://www.britishmuseum.org/collectionimages/ AN00410/
ANO00410531_001_Lijpg

Pero no solo las madres eran las que tenian un alto indice de mortali-
dad sino que los recién nacidos y los nifios pequefios también eran de los
mds vulnerables de la sociedad y, por lo tanto, corrian muchos peligros
(Janssen, 1990) Segun Robins, aproximadamente el 20% de los nifos y
ninas morifan al nacer y solo un 30 % de los nifios llegaban a los diez anos
(Robins, 1996; Callender, 2000: 236; Meskell, 2002: 13). Los conjuros de
proteccion e incluso los sellos de piedra protectores u otros amuletos eran
muy usados para protegerlos. Los amuletos mas abundantes son los mar-
files magicos realizados en colmillo de hipopétamo*.. Ademds, en ellos se
grababan divinidades asociadas a la proteccién de los nifios pequefios, las
cuales llevan cuchillos o serpientes protectoras. Aunque este tipo de obje-
tos se han hallado en las tumbas, algunos marfiles estan desgastados por
alguno de sus lados, lo que ha sugerido que podrian haber sido utilizados
para dibujar un circulo mégico alrededor de la parturienta o el recién na-
cido (Graves-Brown, 2010: 62-63).

41 Seguramente el material invocaba a la diosa Tauret.

54


http://www.britishmuseum.org/collectionimages/AN00410/AN00410531_001_l.jpg
http://www.britishmuseum.org/collectionimages/AN00410/AN00410531_001_l.jpg

Mujeres de Kémit: madres, diosas, reinas y trabajadoras

También se conocen otro tipo de posiciones para parir, como la de
utilizar una silla de partos, que estaba formada por un cuerpo de adobe
sin cocer, realizado con una mezcla de arcilla, arena, paja y agua; los [it-
clos, unas estructuras de unos 70 centimetros con escaleras para subir
(Koltsida, 2006) o los llamados adobes de nacimiento (Wegner, 2002).
Sobre estos objetos se tiene muy poca informacion estudiada.

Finalmente, en cuanto a la lactancia, segtin las Instrucciones de Ani*,
sabemos que una madre podria amamantar a su hijo durante tres afios
aunque se conoce la presencia de nodrizas, tanto para la realeza como para
las familias de la élite, una profesiéon muy prestigiosa en esta sociedad. Los
papiros magico-médicos también aluden a métodos de estimulacién para
producir leche e incluso pruebas para constatar si la leche de la madre es
de buena o mala calidad® (Robins, 1996). Aunque no es muy frecuente
encontrar testimonios de madres egipcias amamantando dentro del arte
egipcio, éstas aparecen en pinturas de escenas de la vida cotidiana o en la
escultura, como vemos en este ejemplo de la V dinastia, donde aparece la
representacion escultérica de una madre amamantando a su hij 0, mientras
esta al cuidado de otro de sus hijos. (Figura 12)

12. Grupo escultérico de dos mujeres realizado en piedra caliza policromado. Una aparece
amamantando a su hijo, mientras que la otra mujer le esta tocando el pelo. x11-xvir d. Mu-
seo Metropolitano de Arte de Nueva York. © http://images.metmuseum.org/CRDImages/
eg/web-large/picturel4.jpg

42 Instrucciones de Ani, VII, 19, maxima XXXVIII.
43 pEbers 93°17-19, remedio 788. En Wreszinski, W,, 1913: 192.

55


http://images.metmuseum.org/CRDImages/eg/web-large/picture14.jpg
http://images.metmuseum.org/CRDImages/eg/web-large/picture14.jpg

Roser Marsal Aguilera

Lo que si es frecuente encontrarnos dentro de la esfera divina es con
diosas amamantando a los soberanos o a los muertos, una préctica que se
considera de renovacion y de confirmacion del soberano como hijo divino.

6. Trabajos en la esfera colectiva

Al adentrarnos en esta tematica, volvemos a encontrarnos con el proble-
ma de las fuentes, asi como el de definir el concepto de esfera colectiva.
En primer lugar, segtin el tipo de documentos que consultemos, podemos
destacar aspectos contradictorios relativos a los trabajos realizados por las
mujeres dentro de lo que se considera la «esfera colectiva» (Capel, 1996).
Generalmente, en los textos literarios que provienen de escribas y funcio-
narios, el trabajo manual se consideraba inferior y, en algunos casos, des-
calificaban el trabajo de las mujeres. Sin embargo, los testimonios directos
como los relieves funerarios, inscripciones, monumentos escultdricos o
textos fiscales son fuentes mas cercanas a la realidad. Ellas nos muestran
una imagen mas clara y directa de la mujer, tanto en la esfera privada
como en la colectiva.

En segundo lugar, no hay que olvidar que los conceptos colectivo y
privado son mdviles, estan en constante interaccién y no son dicotomias
rigidas. Pero también, para indagar sobre este tema, es importante hacer
alusion a lo que nosotros consideramos como la division sexual del traba-
jo. Esta temdtica es muy compleja puesto que lo que nosotros entendemos
por este término, no era lo mismo que entendian los antiguos habitantes
del Egipto faradnico. Cuando queremos tratar sobre la produccion en las
sociedades antiguas, tendemos a separar la esfera femenina de la mascu-
lina, un error muy grave si tenemos en cuenta que su modus operandi era
muy distinto al nuestro. Desde tiempos prehistdricos, solemos atribuir al
hombre la caza y a la mujer a la recoleccion, por poner el ejemplo mas
paradigmatico. Pero esta atribucion tan simplista tiene una gran cantidad
de perspectivas que convierten esta simplificacién en una amalgama de
complejidades, ya que los procesos son especificos en las diferentes con-
diciones historicas.

A lo largo de la historia sabemos que la especializacién en las tareas
conlleva a una jerarquizacién y a una distribucién de los trabajadores y
trabajadoras segtin edad, sexo, raza, grupo étnico y clase social. Ademds,
la imbricacién del trabajo y la familia, que estaban separados ideoldgi-

56



Mugjeres de Kémit: madres, diosas, reinas y trabajadoras

camente, podria ser la clave para rechazar este binomio contrapuesto.
Aunque existen intentos feministas de acercarnos a esta problematica en
contextos culturales remotos, es cierto que la arqueologia de género tiene
todavia problemas tedrico-metodoldgicos e incoherencias en su pensa-
miento postmoderno, asi como en la definicién del concepto de género.
Sin embargo, aunque este tema estd en un estado embrionario desde esta
perspectiva, hay estudios realizados por egiptdlogos especialistas que re-
cogen una gran cantidad de informacion acerca de los trabajos que des-
empenaron las mujeres en la antigua civilizacion de Egipto, los cuales pue-
den arrojar luz dentro de este debate. Sabemos que las mujeres trabajaban
en distintas actividades y desempefiaban diferentes profesiones y oficios.
Ellas trabajaban tanto dentro del ambito de la agricultura, la recoleccion,
la pesca y la caza (del pato), asi como participaban en las actividades ma-
nufactureras de productos basicos como la elaboracién del pan y la cer-
veza, y en otras actividades como la industria textil, la perfumeria o la
ceramica. Destacaron en oficios como peinadoras, tejedoras, jardineras
o nodrizas y también estuvieron presentes dentro de actividades de alta
consideracion social, pudiendo ser médicos escribas, supervisoras y ad-
ministradoras privadas, incluso ser soberanas del pais de la tierra negra.

6.1 MAS ALLA DEL AMBITO DOMESTICO

Siempre que se intenta abordar la produccion respecto a las mujeres como
tema de discusion, la imagen que nos viene a la cabeza es la de la mujer
encerrada entre cuatro paredes, recluida en el reino de la domesticidad. Ya
hemos aludido a que esta atribucion no es cierta en Kémit, puesto que las
mujeres ocuparon un papel importantisimo tanto dentro como fuera del
hogar. El dmbito doméstico alberga muchos mas significados de los que
en un principio podriamos atribuir. Por tanto, como sostiene Ruth Falcé:

Si nos remontamos a la critica feminista de los afios sesenta y setenta del pa-
sado siglo, encontramos el lema «lo personal es lo politico», con lo cual, tam-
bién «lo doméstico puede ser lo publico». Es erréneo pues hacer sinénimo lo
doméstico y privado y anteponerlo a lo publico, en este caso tanto lo publico
como lo privado deberian ser adjetivos de lo doméstico (Falcd, 2003: 229).

El trabajo doméstico, por lo tanto, requeria, como en la actualidad,
una gran dedicacion, ya que no sélo la mujer tenia que ocuparse del ho-
gar, atribuido a la casa, sino que ellas eran las encargadas de todo lo que

57



Roser Marsal Aguilera

estaba alrededor de ésta (Koltsida, 2007). Consecuentemente, las sefioras
de las casas, las mujeres que trabajaban en el servicio doméstico, también
se encargaban de los trabajos agricolas, del lavado, de la preparacién de
alimentos, asi como de la artesania y el comercio, entre otras actividades.
Por esta razdn, aunque la importancia del papel reproductivo en la cultura
de Kémit fue uno de los ejes vertebradores de esta cultura, las actividades
economicas que desempefiaron las mujeres, solas o a la par que los hom-
bres, fueron bdsicas para el devenir de esta civilizaciéon adquiriendo, de
esta manera, un rol mucho mas amplio y versatil de lo que entendiamos
como convencional (Callender, 2000: 229).

6.1.1 Agricultura, pesca, caza y recolecciéon

La participaciéon de la mujer en la obtencién de recursos de primera ne-
cesidad para el grupo fue muy significativa. Aunque las representaciones
de éstas no son muy abundantes, existen muestras iconograficas a tener
en cuenta. Pese a que el egiptologo francés Pierre Montet asegur6é que
las mujeres no participaban en actividades como la pesca, el pastoreo, la
domesticacidn, la recoleccion, la caza en el desierto u otras actividades
(Montet, 1990) las nuevas investigaciones realizadas por otros autores sos-
tienen que la escasez iconografica de este tipo de representaciones puede
ser debido a que los ejemplos que estan representados son aquellos este-
reotipos de lo que la mujer tenia que hacer, no de lo que en realidad hacia
(Castaneda, 2008: 85). Por esta razon, sabemos que dentro de las activi-
dades agricolas, las mujeres tuvieron una fuerte presencia, mas alla de las
representaciones en las tumbas, donde aparecen trabajando en actividades
agricolas junto a sus maridos. Seguin algunos autores, esta representacion
tiene un caracter simbolico e idilico, puesto que se trataria de una especie
de paraiso donde el difunto y su esposa eran los encargados de labrarse los
alimentos del Mas Alld. De esta manera, se vincula a los difuntos con el
ciclo de la vegetacion y su permanente renacimiento.

Como ya se ha mencionado anteriormente, conocemos el caso de mu-
jeres de la élite que podian ser titulares de las tierras agricolas, aunque
fueran hombres los que las administraran, asi como mujeres fuera de la
élite que realizaban tareas agrarias manuales (Graves-Brown, 2010: 76-
77). En la tumba de Nakht, del Reino Nuevo, aparecen mujeres realizando
este tipo de tareas. Sin embargo, las mujeres nunca se muestran cortando

58



Mugjeres de Kémit: madres, diosas, reinas y trabajadoras

o utilizando instrumentos cortantes. Ellas, desde el Predindstico, no se en-
tierran con puntas de proyectiles y no se representan nunca con armas. De
esta manera, las nifias nunca aparecen luchando entre ellas; en cambio, los
ninos si. Sin embargo, en el Reino Antiguo existen algunas excepciones
como en la tumba de Inti de Deshasha, de la VI d., donde aparece una mu-
jer apuiialando a un arquero (Fisher, 2000: 43; Graves-Brown, 2010: 38).

El cernido y el cribado del grano eran actividades practicamente desa-
rrolladas por las mujeres y se hacian en grupo. Fischer (2000: 35) nos ha-
bla de un grupo de cinco mujeres que efectuaban este tipo de actividades.
Ademis, el cultivo de plantas y su recoleccion es una de las actividades que
ha trascendido hasta el Egipto actual, donde la industria textil del lino es la
predominante dentro del trabajo femenino. En la alimentacién de los ani-
males domésticos la mujer también estaba registrada como «alimentadora
de animales», aunque este titulo se conoce en registros de periodos mas
tardios (Castaiieda, 2008: 93). En cuanto a la caza y la pesca, ambas eran
fundamentales para la base econémica egipcia. Las mujeres participaban,
sobre todo, en la pesca con la recoleccién de moluscos y conchas. Y tam-
bién se ha registrado la caza de aves (parecen ser patos) como una activi-
dad que pudo ser realizada por las mujeres (Fischer, 2000: 13). Como bien
argumenta José C. Castafieda: «[...] el p. Harris 500, grupo B, num. 10 es
un poema que habla de una mujer que atrapa aves, y segin la maqueta
de Meketra, del Reino Medio, la mujer ayudaba en su caza» (Castafieda,
2008: 96). Incluso, segun Castafieda, las mujeres sabian usar el arco y la
flecha como muestran algunas representaciones iconograficas y ayudaban
al despiece de los animales cazados.

6.1.2 Actividades manufactureras

La actividad productora del alimento bésico de esta civilizacion, el pan,
estaba a cargo de las mujeres. Eran las encargadas de moler el grano, y esta
es una de las representaciones mas usuales con las que nos encontramos.
(Figura 13)

59



Roser Marsal Aguilera

13. Escultura de una mujer moliendo grano realizada en piedra caliza de finales de la V
dinastia. Expuesta en el Boston Museum of Fine Arts. © Marcus Cyron.

En cooperacion con el hombre, la mujer tamizaba la harina, la amasa-
ba, prendia el horno y cocia el producto. Al confeccionar la masa para el
pan, también preparaba la base para elaborar la cerveza, como muestran
las maquetas del Reino Medio, por citar un ejemplo. Y se sabe que la pro-
duccion del vino estaba vetada a las mujeres por motivos supersticiosos*.

También las mujeres tenfan una gran participacién dentro de los talle-
res artesanales, sobre todo en la industria textil, destacando la produccién
del lino. El titulo de «jefe del taller de los tejidos», podian obtenerlo tanto
mujeres como hombres, aunque se sabe que la mayoria que ejercian esta
profesion eran mujeres y, por esa razon, se conocen las «casas de tejedo-
ras» (Fischer, 2000: 20-21). Incluso en el Reino Antiguo, el jeroglifico que
representa el tejedor es una mujer sentada que sostiene un bastén recto
y largo, identificado como un cetro, lo que sugiere el alto estatus de esta
profesion (Robins, 1996; Fischer, 2000: 20-21). En este sector, el trabajo
infantil era una préctica generalizada. Mujeres, niflos y nifias soportaban
pésimas condiciones de trabajo y muchas padecieron osteoartritis por
forzar la posicion (Roehrig, 1996). Este sector era de vital importancia,
tanto para la vida cotidiana como para las costumbres funerarias, ya que
la produccion de las vendas de lino para envolver los cadaveres era muy
relevante. La preeminencia de este oficio se hace patente en la ascensién y
promocion que se podia hacer dentro del mismo (Castanieda, 2008: 119).

44 Segun algunos autores, la exclusion de la mujer en esta actividad podria ser una diferen-
ciacién de género.

60



Mugjeres de Kémit: madres, diosas, reinas y trabajadoras

Los tejidos eran esenciales, tanto para los vivos como para los muertos,
asi como para hacer muebles, velas para embarcaciones, toldos, bolsas e
innumerables articulos. Conocemos que los salarios se pagaban tanto con
alimentos como con orfebreria y textiles. Este tipo de industria no era
exclusivamente nacional, sino que existian talleres especializados (Junker,
1941: 55-56). Estos lugares, seguramente eran talleres inherentes a los ho-
gares; por tanto, tenemos un ejemplo mas de la extension del ambito do-
méstico (Eyre, 1987).

A diferencia del Reino Antiguo, en el Reino Medio, los textos no re-
cogen las sustanciales recompensas que se hacian anteriormente. En la
carta de la sefiora Ir de Lahiin* se sugiere que varias sirvientas estaban em-
pleadas como tejedoras (Quirke, 2007: 255-256). Sin embargo, otras veces,
la produccion parece estar dentro del seno familiar. Incluso se conocen
mujeres empleadas como tejedoras por el responsable de una instalacién
de la corona (Hwt) a cambio de raciones en Elefantina a comienzos del
Reino Medio. En este caso, también se puede ver la diferencia de salario
entre las chicas mds jovenes, que cobran menos que las adultas (Von Pil-
grim, 1996: 285-300). Las mujeres eran las encargadas de hacer el hilado.
Se conocen, gracias a la Arqueologia, evidencias de malacates hallados en
los escombros domésticos de centros urbanos como Lahtn (Spakowska,
2008), en el Reino Medio, o en Amarna, en el Reino Nuevo. También, gra-
cias a los malacates hallados en Deir el-Medina, parece ser que las mujeres
hilaban su propio hilo en casa, aunque se sabe que se podia comprar. Con
la introduccién del telar vertical a partir del Reino Nuevo, las representa-
ciones iconograficas de las tumbas parecen mostrar mas hombres tejiendo
(Roehring, 1996: 21). La representacion en la tumba del Reino Nuevo de
Djehutynefer (TT104) es un ejemplo*. Sin embargo, en los textos hallados
en Deir el-Medina, contrariamente a las sugerencias de estas tumbas, se
demuestra que las mujeres eran las encargadas de esta actividad (Sweeney,
2006: 140-142).

Ademis, se conoce el cargo de coordinador de los trabajos de explota-
cion de los campos y de la produccion textil. Relacionado con esta tltima
actividad, existia también el tintado de los tejidos y su lavado y, aunque
no disponemos de muchas fuentes que describan estas actividades, la

45 UC 32203. Para ver la traduccion véase Wente, 1990.

46 En esta tumba aparecen mujeres y hombres preparando el hilo, hilando y tejiendo.

61



Roser Marsal Aguilera

participacion de la mujer era plausible. En la produccién de perfumes,
ellas eran las encargadas de recoger y prensar flores para extraer su esen-
cia, mezclandola con aceites para crear los perfumes (Lesko, 1987: 16-17;
Manniche, 1999: 21). Finalmente, aunque no disponemos de gran canti-
dad de fuentes que aludan a la produccién de la cerdmica por parte de las
mujeres, se atestigua su presencia dentro de los talleres.

6.1.3 Actividades relacionadas con el mundo del Més Alla

El Mas Alla estuvo presente en el dia a dia de los antiguos habitantes de
Kémit. La mujer desempefid un papel vital dentro de este terreno, gracias
a numerosas practicas que las conectaban con el mundo ultraterreno. Se-
gun Fischer y Lesko, las actividades mas importantes desarrolladas por las
mujeres eran los rituales funerarios y del templo. Dentro de los santuarios,
elogiaban a la realeza como «Cantantes del Alto y del Bajo Egipto» o ser-
vian como sacerdotisas de Hathor y Neith. Ambas diosas tienen cultos en
la religion menfita y fueron adoradas en los templos locales, pero Hathor
también fue venerada dentro del ambito doméstico. Ademds, se conoce la
participacion femenina en las ceremonias del jubileo real.

Desde el Reino Antiguo hasta el Reino Medio existieron muchas
mujeres de la élite que fueron sacerdotisas. El titulo no fue hereditario,
aunque los familiares de la que ostentaba el titulo estaban, a menudo,
involucrados en el culto. Este hecho sugiere que, durante el Reino
Antiguo, la condicién social de las mujeres no fue definida en relaciéon
con sus padres o maridos. El titulo de sacerdotisa durante el Reino
Medio de Hathor fue tomado principalmente por hombres, aunque las
mujeres reales permanecieron con este titulo. En el Reino Nuevo, este
titulo lo ostentaban grandes figuras femeninas como Merytamon, hija
de Ramsés II, para demostrar su legitimidad. La primera sacerdotisa de
Hathor fue Neferhetepes, hija del rey Radjedef. Sin embargo, se conocen
en el Reino Antiguo mas de cuatrocientas mujeres ostentando este titulo
(Gillam, 1995: 214). Muchas veces, el titulo de «sacerdotisa de Hathor» se
asociaba al titulo de «conocida del rey», lo que sugiere la pertenencia de
estas al circulo dela corte (Gillam, 1995: 222). Muchas de estas sacerdotisas
tenian sus propias tumbas (Fischer, 2000).

La disminucién de las sacerdotisas de Hathor quiza estuvo vinculada
a una reduccién de las sacerdotisas en general. Una de las respuestas que

62



Mugjeres de Kémit: madres, diosas, reinas y trabajadoras

se han dado es la consideracién de las mujeres como impuras para tal la-
bor, debido a la menstruacion (Frandsen, 2007). Se conoce que las mujeres
se sometieron a un periodo de catorce dias de purificacion. Sin embargo,
esta objecion no da respuesta al porqué en el Reino Antiguo estas mujeres
no eran consideradas impuras. Otra respuesta para la disminucién de las
mujeres en el sacerdocio es a causa de la creciente magnitud y la especia-
lizacion alcanzada por el sacerdocio en la burocracia estatal. De esta ma-
nera, en épocas anteriores, las funciones sacerdotales requerian un tiempo
parcial. Sin embargo, las mujeres conservaron un papel muy importante
en el terreno religioso como denota el rol de los titulos «esposa de Amén»
y de «Divina adoratriz» (Gillam, 1995; Fischer, 2000: 24-25).

Existian diferencias entre los roles masculinos y femeninos en el sa-
cerdocio. Los sacerdotes eran los encargados de realizar rituales de puri-
ficacion vy ritos asociados al despertar de la divinidad. La mayoria de las
mujeres, en cambio, eran sacerdotisas de Hathor, sobre todo en el Reino
Antiguo. Ademds, muchas de ellas fueron supervisoras de los sacerdotes o
de los bailarines y cantores. Sin embargo, no se conocen sacerdotes lecto-
res femeninos. Aun existiendo estas diferencias, los roles de los hombres
y las mujeres se superpusieron. De esta manera, también existieron mu-
jeres que prestaron servicios en el templo de Min en Akhmin durante el
Reino Antiguo. Gracias a los papiros de Abusir (EA 10735/10) dela V d.
se conoce que el pago recibido a mujeres y hombres por servir al dios fue
el mismo. Por tanto, las mujeres no eran consideradas con inferioridad
(Blackman, 1921: 29).

En cuanto a los rituales funerarios, las mujeres jugaron un papel pri-
mordial. Por un lado, como percusionistas, personificaciones de Isis y
Neftis y, por otro, como plafiideras, asociadas a la Casa de la Acacia¥’, don-
de realizaban danzas y ofrendas funerarias. Por lo tanto, destacan las bai-
larinas, musicas, plafiideras y las sirvientas del Ka. Para tratar el tema de
la danza y la musica, que estaban estrechamente vinculados, hay que tener
en cuenta que ambas actividades no eran realizadas exclusivamente por
las mujeres, sino que los hombres también participaban. Ademas, tam-
poco existia una limitacion de tipo social. Sabemos que un grupo musical
estaba compuesto por un arpa, una flauta y un clarinete, aunque en dife-
rentes representaciones esta composicion varia. La danza en el Reino An-

47 La acacia, en el antiguo Egipto, era un arbol sagrado consagrado a Hathor y, por ello, este
término se relaciona con el templo de esta divinidad.

63



Roser Marsal Aguilera

tiguo se representaba en honor del «ka» del muerto. En cuanto a la musica,
existia el cargo de «instructor/a de las cantantes» o el de «ser cantantes de
un dios o diosa». La profesion de planideras era muy comun (Castafeda,
2008: 131). No fueron necesariamente asalariadas, pero seguramente for-
maron corporaciones femeninas. Y existian también las «sirvientas del
ka», las cuales eran las encargadas de quemar el incienso, hacer libaciones
y presentar ofrendas de alimentos, entre otras actividades. (Figura 14)

14. Bajorrelieve de mujeres acarreando ofrendas dentro la capilla funeraria de la masta-
ba de Ti (norte de Saqqara). Final V d. © http://www.osirisnet.net/mastabas/ty/photo/
ty_CHN_cd_66.jpg

También encontramos las escenas de acarreo de ofrendas por los cam-
pesinos, donde la mujer aparece en multitud de representaciones icono-
graficas ya desde la época predinastica. Estas mujeres representan las he-
redades del muerto y, por esta razén, que lleva ofrendas al duefio o duefia
de la tumba.

Por ultimo, también en el terreno de la supersticion y la adivinacion,
encontramos mujeres consideradas sabias, las cuales eran las encargadas
tanto de predecir el destino de los recién nacidos como de preservar la tra-
dicién oral, mitos y leyendas de los grupos. Como sefiala Castaiieda (2008:
153), en el capitulo 30 del Libro de los Muertos®, se alude a una mujer que
esclarece las tinieblas. Estas mujeres se diferenciaban segtin su posiciéon
social. Conocemos la existencia de las hechiceras, curanderas o chama-
nes, las cuales eran de clases bajas de la sociedad y, por otro lado, otras

48 Los egiptologos convencionalmente lo traducen como Libro de la Salida al Dia.

64


http://www.osirisnet.net/mastabas/ty/photo/ty_CHN_cd_66.jpg
http://www.osirisnet.net/mastabas/ty/photo/ty_CHN_cd_66.jpg

Mugjeres de Kémit: madres, diosas, reinas y trabajadoras

de clase social privilegiada y tenian funciones sacerdotales segun las dife-
rentes divinidades. En Deir el-Medina, en el Reino Nuevo, se han hallado
numerosos Ostraca donde se mencionan a este tipo de mujeres, las cuales
fueron consultadas tanto por hombres como por mujeres. Sin embargo,
no existen equivalentes masculinos conocidos (Karl, 2000; Toivari-Viitala,
2001: 228-231).

6.1.4 Comercio y puestos de prestigio social

Por lo que se refiere al terreno comercial dentro de una economia de in-
tercambio redistributivo y de trueque, ellas también participaron direc-
ta o indirectamente en esta practica (Callender, 2000: 223). Muchas de
las mujeres de Egipto se representan intercambiando productos, como se
muestra en la tumba de Fetekty de Abusir Sur o en la mastaba de los dos
hermanos Niankhkhnum y Khnumhotep en Saqqara, ambos de la V di-
nastia (Eyre, 1998). (Figura 15)

15. Dibujo de H. G. Fischer de una de las representaciones de mujeres comerciando. En
el registro de la izquierda aparece una mujer comprando y la otra vendiendo. En el de la
derecha, una mujer rellena un bol a un hombre que aparece de rodillas. El original estaria
datado entre la V o VI d. en Saqqara. © Fischer, 2000: 23.

Ademis, se conocen casos de mujeres del Reino Antiguo, como He-
metre, la cual tuvo un gran prestigio en el terreno comercial. En el Rei-
no Antiguo las mujeres se suelen representar vendiendo telas, junto a los
hombres, aunque iconograficamente aparecen representados mas hom-
bres. Este es el caso de la tumba de Qenamoén (TT162), alcalde de Tebas,
durante el reinado de Amenhotep en la XVIII d., donde se muestra una
escena en la que aparecen dos hombres y una mujer que semejan vender
ropa al lado de un puerto (Lesko, 1987: 15). En las fuentes textuales, en
cambio, existen mas evidencias de la particion de las mujeres en el comer-

65



Roser Marsal Aguilera

cio. Se conocen mujeres que venden productos como la miel (Eyre, 1998:
182). Este tipo de produccion se centra en el entorno doméstico y, aunque
no es tan «visible» como la que pueda desarrollarse en otros espacios, es
igualmente relevante. Este es uno de los problemas fundamentales a la
hora de hacer cualquier tipo de estudio del comercio en el antiguo Egipto,
puesto que no se tienen en cuenta, muchas veces, a las poblaciones mévi-
les, asi como a los circuitos alternativos de intercambios. De esta manera,
el comercio institucional no era el tinico que se practicaba, sino que mu-
chas veces se practicaban expediciones o transacciones comerciales pri-
vadas. Aunque no sabemos exactamente cuanto poder adquisitivo podria
generar este tipo de transacciones comerciales, conocemos el caso de una
mujer en el Reino Nuevo que acumuld un superavit suficiente como para
comprar esclavos (Eyre, 1998: 178). Un autor como Abd El-Mohsen Bakir,
ya en el afio 1952, redacté un libro sobre la esclavitud en el antiguo Egipto,
donde muestra el caso de particulares en dificultades que se venden como
esclavos a mujeres a cambio de manutencién a mediados del I milenio
antes de Cristo.

En cuanto a otras profesiones, las mujeres podian ser guardianas,
amas de llaves o supervisoras de grandes o pequefias propiedades agrico-
las, entre las mds destacadas. Asi que no sélo participaban en estas activi-
dades, sino que tenian cargos de responsabilidad. Unido a esta tematica,
se ha discutido mucho sobre el tema de la educacion y el acceso de las
mujeres a ésta. Hay muchos investigadores que piensan que, segtn las di-
ferentes fuentes, las mujeres de posicion elevada tenfan también acceso
a la educacion y, por ello, muchas de ellas sabian leer y escribir, aunque
existen muchos otros que piensan lo contrario. No obstante, conocemos
la existencia, al menos, de una mujer escriba, como el caso de la princesa
Idut (Figura 16), una de las hijas del faraén de la V dinastia, Unas, la cual
se encuentra representada en su capilla de Saqqara en una barca, llevando
con ella su material de escriba® (Robins 1996: 121-123; Desroches, 1999:
207).

49 Refiriéndome a las escribas, el titulo que recibian era el de sSAf (seshat), el cual se ha en-
contrado en algunos documentos del Reino Medio. No obstante, especialistas como Lesko,
creen que este titulo se refiere a «cosmetéloga» y no a una escriba. Véase Lesko, 1987: 17.

66



Mujeres de Kémit: madres, diosas, reinas y trabajadoras

@Js A G D LT W S Y

16. Representacion de la princesa Idut en su capilla funeraria con su material de escriba, dibu-
jado detras de ella, la cual esta sobre una barca. Saqqara. © Desroches Noblecourt, 1999: 207.

Los detractores de la aceptacion de esta princesa como escriba atribu-
yen el instrumental de escriba al visir Thy, tumba de la cual procede este
relieve en origen. Ademds, segun estos autores, la evidencia del instru-
mental de copista debajo de diferentes sillas de las mujeres de la élite en el
Reino Nuevo, denota que el hecho de tener este instrumental de escriba no
sugiere la alfabetizacion (Fischer, 2000: 27). También se han documentado
algunos casos de mujeres escribas en el Reino Medio, aunque de nuevo
se sugiere que algunos de estos titulos serian honorificos. Lo que queda
patente es que en el periodo greco-romano las mujeres alfabetizadas son
mucho mads evidentes (Toivari-Viitala, 2001: 189). Ademas, el hecho de
que muchas mujeres se encargaran de transacciones comerciales en el en-
torno doméstico o en espacios publicos, indica quiza que ellas tuvieran
alguna nocién de escritura y contabilidad (Graves-Brown, 2010: 52-53).

Excepcionalmente se ha documentado el caso de Nebet de Abidos,
del Reino Antiguo, la cual poseia titulos como los de «soberana y sefiora»,
«hija de Horus», «juez» y «visir» (Fischer, 2000: 37). Esta mujer era esposa
de Huy, nombrado juez y visir por Pepi I. Debido a que esta actividad no
era frecuente hasta el periodo Ptolemaico para una mujer, se ha sugerido
que las responsabilidades del cargo las llevé su marido (Graves-Brown,
2010: 84). Por tanto, fue un titulo honorifico. Ademas, sus titulos y epite-
tos sugieren que pudo haber sido beneficiada por tener una relacion inti-
ma con el rey, con lo que podemos apreciar la importancia de los lazos con

67



Roser Marsal Aguilera

el entorno palaciego. Asimismo, en Deir el-Medina se ha documentado la
presencia de dos jueces femeninos y se conoce que si los hombres estaban
ausentes en sus cargos, las mujeres podian llevar a cabo sus tareas asigna-
das, como el caso del escriba que, comprobaba el grano en Deir el-Medina
(McDowell, 1999: 44-45).

También se conocen iconograficamente el caso de dos mujeres que
empuian un remo en un barco de carga en una capilla de una tumba de la
V dinastia en Saqqara (Fischer, 2000: 38), que van reforzando la idea de la
participacion de las mujeres en algunos ambitos del Estado. Fischer en su
obra también hizo mencidn a otros titulos de las mujeres que implicaban
la adquisicién de grandes responsabilidades y autoridad como, por ejem-
plo, «Inspectora del tesoro», «Supervisora de los tejidos», «Supervisora de
la cdmara de pelucas», «Supervisora de las matronas», «Supervisora de las
provisiones» o «Supervisora de los bailarines y bailarinas». También se
conocen aquellas mujeres que sirvieron como «Supervisoras del Almacén
del Lino Real para la ofrenda del dios» o el de las tesoreros femeninos. Este
ultimo cargo se documenta en el Reino Antiguo y en el Primer Periodo
Intermedio, dentro de los hogares privados. Un ejemplo es la tesorero Tjat
de la XI d. (Graves-Brown, 2010: 84).

Ademis, también estd registrado que fueron médicos e incluso que
recibieron el titulo de «Supervisora de médicos» o «Directora de médi-
cos», como Peseshet, un testimonio excepcional del Reino Antiguo, donde
en una estela de la mastaba de su hijo Akhethotep en Giza, recibe el titulo
de «La directora de los médicos de sexo femenino» o «mujer del jefe mé-
dico», dependiendo de la traduccién®. Aunque solo tenemos un ejemplo
sobre la profesion de médico entre las mujeres en el antiguo Egipto, la
parteria fue una profesion exclusivamente femenina. Las mujeres que de-
sarrollaron esta actividad pudieron ser amigas, vecinas o sirvientas. No
se conoce especificamente un lugar para aprender esta profesion, aunque
seguramente las mujeres pudieron transmitir sus conocimientos de gene-
racién en generacion (Graves-Brown, 2010: 82-83).

Otra profesion exclusivamente atribuida a las mujeres era la de ser
nodrizas o nanas. Esta profesion fue muy importante, debido a que la le-
che materna era muy preciada, asi como un bien para la cura de diferentes
males. Se consideraba una imitacién humana de la funcién divina. En los

50 Este tema ha generado un gran debate entre los especialistas, muchos de los cuales han
dedicado sus estudios al caso concreto de Peseshet, la cual vivio durante la IV dinastia.

68



Mugjeres de Kémit: madres, diosas, reinas y trabajadoras

Textos de las Pirdmides este oficio aparece citado (Leclant, 1951: 123-127),
el cual estaba regulado para que se cumpliera el cuidado del nifio o nifa
en caso de enfermedad, entre otras premisas. La demanda de sus servicios
fue alta, debido a la gran mortalidad femenina, y el término mads frecuen-
te para designarlas era mnat. Sin embargo, existen otros términos para
designar a estas mujeres (Kasparian 2007: 110). Hay algunos autores que
piensan que, después de la lactancia, estas mujeres pudieron ser nifieras.
Por ello, como argumenta Kasparian (2007: 107) las nodrizas eran madres
de sustitucion, exdgenas al grupo familiar pero que seguramente fueron
apreciadas dentro de este grupo. La representacion en las estelas funera-
rias del Reino Medio de las nodrizas atestigua la no pertenencia de éstas
al grupo familiar. Las nodrizas se representan en los registros de la parte
trasera o bien son mencionadas después de los miembros de la familia.
Ademis, algunos estudios como los de A. M. Gnirs en cuanto a la fun-
cion de los objetos apotropaicos que llevan algunas mujeres identificadas
como nodrizas en las representaciones en estelas funerarias, nos permiten
atribuir a estas mujeres un papel protector en rituales de nacimiento y
crecimiento®.

Por ultimo, la practica de la prostitucién es un tema muy contro-
vertido. Aunque existen referencias tanto iconogréﬁcas como escritas,
destacando el conocido papiro erdtico de Turin, ya mencionado supra,
y la existencia de diferentes términos para designar a las prostitutas, los
egiptologos no tienen consensuada la funcién real de esta profesion y su
vinculacién con lo que se conoce como la prostitucion sagrada (Graves-
Brown, 2010: 80-81).

En conclusién, vemos como gracias a la autonomia econémica que
tenian las mujeres de Kémit, éstas, dependiendo de su clase social, desem-
pefiaron muchas actividades dentro y fuera del hogar. Por esa razén, no
eran totalmente dependientes de los hombres sino que, en pareja o de ma-
nera independiente, realizaban una serie de actividades que contribuian a
la sostenibilidad familiar. Como mantiene Desroches Noblecourt (1999:
209): «nunca hubo tantas mujeres en la administraciéon como durante el
Reino Antiguo».

51 En el articulo de Gnirs se hace alusion a los objetos que llevan las nodrizas en las estelas
funerarias de algunas tumbas importantes como la T2 de Djehutyhotep en El-Bersha o la
tumba de Bebi en Elkab. Véase Gnirs, 2009.

69



Roser Marsal Aguilera

6.2 LA MUJER EN LA REALEZA

Los estudios sobre la realeza femenina egipcia son abundantes, aunque
la mayoria se centran en aspectos artisticos y literarios pertenecientes
al dmbito real y elitista o bien en figuras femeninas concretas como
Hatshepsut, Ahmose-Nefertari, Nefertiti, Nefertari o Cleopatra VII.
Muchas de estas mujeres se convirtieron en emblemas y en representantes
del poder politico de las mujeres en el antiguo Egipto (Troy, 1986). Sin
embargo, no hay que olvidar, que también fueron muchas otras las que
tuvieron una fuerte presencia en la realeza. Ademas, la importancia de
las mujeres en la realeza no es inicamente un suceso que se llevé a cabo
durante los periodos mas tardios de Egipto. Ya en la Epoca Tinita (hacia
el 3100 a.C.), existieron figuras femeninas, como la soberana Neithhotep,
la presunta esposa del rey Aha y, por lo tanto, madre del unificador de las
dos tierras, Narmer, durante la primera dinastia o la soberana Merytneith.
Ambas fueron enterradas en grandes complejos y sus enterramientos
confundieron a los primeros arqueélogos, los cuales atribuyeron sus
tumbas a las de figuras masculinas. Incluso en esta cronologia tan remota,
sabemos que Merytneith, la madre del rey Den, fue regente y, por lo tanto,
soberana de Kémit.

En el Reino Antiguo, este paradigma se consolido, y fue en este perio-
do donde se concedid a la mujer el titulo de «Mano del Dios». Ellas eran,
por tanto, «Herederas», «Mano del dios» y «Gran Esposa Real» (Desro-
ches Noblecourt, 1999: 49-69). Aunque la monarquia egipcia era esencial-
mente masculina, no se puede hablar de la realeza divina sin mencionar a
las mujeres, puesto que el rey no podia gobernar sin su contraparte feme-
nina*’. Ademas, Peter Janosi, uno de los mejores especialistas de las tum-
bas de las reinas del Reino Antiguo, afirma que las mujeres de la realeza
eran totalmente independientes de los hombres, aunque ninguna de ellas
gobernd sola, puesto que seria una contradiccién, siguiendo las pautas del
caracter dual de la institucidn de la realeza (Janosi, 1992: 55). Ellas eran las
encargadas de participar en rituales de renacimiento y, por tanto, podian
acceder a espacios sagrados junto al monarca.

52 Esta concepcion es propia de la dualidad inherente al pensamiento de los antiguos egip-
cios.

70



Mugjeres de Kémit: madres, diosas, reinas y trabajadoras

La familia real seguramente incluyé numerosas mujeres*, aunque
solo las esposas principales y las madres del rey son las que se han podido
documentar. Estas, se suelen asociar a la proteccién y la crianza. Aunque
también se ha documentado que algunas damas de la familia real adqui-
rieron tierras de particulares para formar un patrimonio inmobiliario
(Winand, 2003). Hathor fue la diosa madre arquetipica, puesto que era
madre y consorte del rey Horus. Las mujeres de la realeza, a partir de la
vinculacién con esta diosa, participarian de forma andloga en el ritual de
renovacion y recreacion, por medio de su asociacién con divinidades mas-
culinas propias de los reyes, puesto que ambos elementos, constituyentes
de la realeza, tienen que ser renovados. También esta idea se plasma en la
vinculacion con determinadas divinidades femeninas como Nut, Hathor,
Neith, Mut, Nekhbet y Wadjet, Isis y Maat. A través de su simbologia, se
denota que no son meras consortes o madres, sino que son unos princi-
pios femeninos activos, creadores, destructores y protectores, miembro
esencial de la pareja y manifestacion de la justicia y el orden. Por tanto,
ellas, al igual que los soberanos, eran los encargadas de proporcionar el
equilibrio en el mundo terrenal, tal y como los dioses y las diosas lo hacian
en el orden césmico (Janosi, 1992: 55). Por esta razdn, el principio feme-
nino no seria asumido por una persona individual, sino por un colectivo
que abarca muchas relaciones de parentesco: madre, esposa, hermana e
hija, siguiendo un patrén multigeneracional. Testimonios como el caso
de la tumba de Meresankh III, que posefa una tumba propia dedicada a
otras generaciones de mujeres de su familia, como se puede apreciar en
las estatuas que alberga su monumento funerario son ejemplos de esta
consideracion. (Figura 17)

53 El mejor estudio sobre la familia real durante el Reino Antiguo es el de Baud, 1999.

71



Roser Marsal Aguilera

R

17. Pared norte de la sala principal de la tumba de Meresankh III donde se pueden apreciar
los pilares, el arquitrabe y las diez estatuas femeninas talladas a lo largo de la pared.
© Dunham y Simpson, 1974: 3-5.

Conclusiones

En estas lineas he querido hacer un acercamiento a una tematica real-
mente interesante y poco tratada desde una perspectiva que nos permita
borrar las ideas preconcebidas con las que muchas veces vemos la Histo-
ria. Gracias a estas nuevas vertientes, hemos podido ver la necesidad de
la construccion de una ciencia que desvirtue la tradicional conceptualiza-
cion de la realidad en categorias binarias y dualistas sin sentido, lastradas
por una historiografia que bebe de una ciencia patriarcal y occidental. La
atribucion al hombre de las categorias de produccion, puesto de trabajo,
cultura, actividad y racionalidad y la atribucién a la mujer de la reproduc-
cion, el hogar, la naturaleza, la pasividad y la pasion, es un lastre que hay
que superar, puesto que, como hemos visto, ni en una sociedad tan remota
como la de Kémit estas atribuciones son ciertas.

En el caso concreto del antiguo Egipto, es posible trabajar desde la
perspectiva de los feminismos, alejada de la vision tradicional, impregna-
da por unos discursos monoliticos y una mirada distante. Por esta razon,
a través de esta reflexion, apuesto por una renovacién y apertura de la
disciplina egiptoldgica, para dejar de describir la Historia de Egipto y ver
mas alla de unas tierras fértiles donde se generd una cultura realmente
venerada desde Occidente por su exoticidad. El primer paso para con-

72



Mugjeres de Kémit: madres, diosas, reinas y trabajadoras

seguirlo es concienciarnos de que no podemos permitir una ciencia que
niegue la inteligencia de «el otro» para avanzar hacia una visién plural y de
comprension de la diversidad, y tener muy presente que las verdades son
parciales y situadas. Las dificultades de estudiar el pasado atendiendo a los
aspectos ideoldgicos que, desde el presente, intervienen en el proceso de
creacion del discurso, asi como la problemdtica de las fuentes, son obsta-
culos que hay que intentar superar, creando nuevas vias de acercamiento,
nuevas metodologias y sobre todo creando nuevas perspectivas a temas
«supuestamente» cerrados o agotados. No hay que temer a la irrupcion
de nuevas formas de explicacion del mismo objeto de estudio segun pa-
radigmas epistemoldgicos distintos, puesto que solamente de esta manera
se puede acceder al avance cientifico, ya que en las ciencias sociales las
teorias no son principios universales, sino que son instrumentos de inter-
pretacion de la realidad.

Hemos visto como en la antigua sociedad de Kémit, las relaciones de
parentesco eran las articuladoras de la sociedad, donde las madres tenian
un papel predominante (ademas del respeto y afecto del que eran objeto),
puesto que, como hemos visto, el hecho de dar a luz y de ser las protectoras
y cuidadoras del grupo, las ponia en el centro de mira de esta cultura afri-
cana. También, el hecho de reflexionar en torno a los conceptos de repro-
duccioén, cuidados y produccion, destacando las nuevas propuestas que
nos ofrecen los feminismos, es una nueva aportacién que puede invertir
viejos convencionalismos que nos impiden valorar la importancia de la
reproduccién y los cuidados para los habitantes de esta sociedad. Ambos
conceptos, por tanto, podemos incluirlos dentro de la produccién, am-
pliando su consideracion y abriendo un camino de dialéctica entre pro-
duccioén, reproduccion y cuidados, tres conceptos estrechamente vincu-
lados. De esta manera, hemos podido tratar la temética de la produccién
desde otra perspectiva, donde los binomios hombre/mujer, produccién/
reproduccién, doméstico/publico, no son opuestos sino necesarios entre
ellos.

Para poder discernir y dar luz a estas nuevas premisas, la arqueolo-
gia de género y la arqueologia espacial son dos vertientes de la disciplina
arqueoldgica muy relevantes, aunque todavia existen problemas tedrico-
metodoldgicos que impiden aportar datos rigurosos dentro de esta pro-
blematica. También los estudios econémicos nos permitirian perfilar y
ampliar la fragmentaria evidencia que posemos sobre estos temas, que
solo nos permite ver algunos destellos de su sofisticada y compleja socie-

73



Roser Marsal Aguilera

dad. Pero es un gran paso que los nuevos enfoques sobre la vida cotidiana
de las mujeres se alejen de su categorizacion tradicional y apuesten por
incluir tanto las actividades de mantenimiento fisico y social del grupo,
como la reproduccion, la salud o las relaciones de grupo.

Ademis, adentrandonos en la temitica de los trabajos realizados por
las mujeres de Kémit, con esta reflexiéon hemos podido ver cémo dentro
del marco general de la situacién social, politica, econoémica y religiosa
de las mujeres egipcias, pese a la tradicional perspectiva androcéntrica,
éstas tenfan una gran consideracion social. Ellas podian tener sus pro-
piedades, administrarlas e incluso alquilarlas con plena libertad, escoger
marido, separarse, desempenar gran variedad de actividades productivas,
siendo participes de ellas asi como destacando en las mismas en altos car-
gos e incluso llegando a formar parte de puestos privilegiados, ostentan-
do el puesto de monarca en alguna ocasién. También eran enterradas en
la tumba familiar o en la suya propia y empleaban las mismas férmulas
funerarias que los hombres e, incluso, como hemos visto con el ejemplo
de la tumba de Meresankh III, las mujeres de la realeza tenian su propio
complejo funerario y recordaban a sus predecesoras con monumentos es-
cultoricos para preservar su memoria.

La naturaleza heterogénea y la problematica de las fuentes que po-
seemos son indicadoras de la variedad de aproximaciones tedricas y de la
dificultad que tiene esclarecer el pasado. Es necesario realizar, desde la hu-
mildad y el respeto, un proceso de relectura, reescritura y reinterpretacion
de los datos, asi como una apertura de nuestras mentes, con la finalidad
de intentar ver la realidad de esta civilizaciéon como una pieza clave para la
evolucion de la cultura africana y del papel de las mujeres en la Historia.

74



Mugjeres de Kémit: madres, diosas, reinas y trabajadoras

Tabla de imdgenes

1. Fresco de La Dama Blanca de Auanguet (100x150 cm) encontrado en el
yacimiento de Tassili nAjjer (Argelia), del periodo conocido como el
de las cabezas redondas evolucionadas de influencia egipcia.

2. Figura femenina con los brazos en alto realizada en cerdmica con una
cronologia del Predindstico Temprano.

3. La copula de Isis y Osiris. Templo de Seti I en Abidos. Dinastia XIX.

4. Ostracon de Deir el-Medina con una escena de sexo entre un hombre y
una mujer. British Museum.

5. Dibujo del relieve de la parte norte del pértico medio del templo de
Deir el-Bahari (antigua Tebas, actual Luxor), donde aparece la madre
de Hatshepsut, Ahmose, embarazada. Esta es acompafiada a la sala
del parto. Este relieve esta dentro de las escenas de la Teogamia, las
cuales fueron realizadas para legitimar y reivindicar el origen divino
de la reina.

6. Amuleto colgante de Tauret realizado en fayenza con esmalte azul-ver-
de. Periodo Tardio. The Walters Art Museum.

7. Representacion de una mujer en cuclillas que esta a punto de dar a luz,
ayudada por la divinidad Hathor, la cual aparece en representaciéon
especular. Este es un relieve ptolemaico procedente del templo de Ha-
thor en Dendera, al norte de Tebas (actual Luxor).

8. Figura realizada en marfil de hipopdétamo con la técnica de la incisién
(14x3,8x2,2 cm), la cual proviene de la cultura badariense (ca. 4400-
3800 a.C.), concretamente del yacimiento del Badari. En ella podemos
observar que tanto la zona pubica como los pechos de la mujer estan
minuciosamente remarcados, con la finalidad de destacar los atribu-
tos sexuales femeninos.

9. Una de las escenas del papiro satirico-erético de Turin donde la mujer
representada en el centro de la escena posiblemente esté haciéndose
una fumigacién vaginal. Colec. Drovetti, n° CG2031 y CGT 55.001.
Dinastia XIX o XX. Museo Egizio di Torino.

10. Representacion de una mujer dando a luz, de la misma manera que
el determinativo B3 de la lista de Gardiner. Periodo greco-romano.
British Museum.

11. Ostracon (16,5x8,9 cm) de la dinastia XIX o XX (ca. 1295-1069 a.C.)
realizado sobre piedra caliza, donde aparece un boceto de una pintura
mural. Hay hojas de vid a su alrededor y, por esta razon, se le atribuye

75



Roser Marsal Aguilera

a un espacio aislado, el cual estaria relacionado con una especie de
espacio donde la mujer cuidaria a su recién nacido. British Museum.

12. Grupo escultdrico de dos mujeres realizado en piedra caliza policro-
mado (7,2x7,5 cm). Una aparece amamantando a su hijo, mientras
que la otra mujer le esta tocando el pelo. Dinastia XII-XVIII. The Me-
tropolitan Museum of Art.

13. Escultura de una mujer moliendo grano realizada en piedra caliza de
finales de la dinastia V. Boston Museum of Fine Arts.

14. Bajorrelieve de mujeres acarreando ofrendas dentro de la mastaba de
Ti (norte de Saqqara), en concreto en su capilla funeraria. Este per-
sonaje fue el supervisor de las pirdmides de Neferirkare y Niuserre.
Finales de la dinastia V.

15. Dibujo de H. G. Fischer de una de las representaciones de mujeres
comerciando. En el registro de la izquierda aparece una mujer com-
prando y la otra vendiendo. En el de la derecha, una mujer rellena un
bol a un hombre que aparece de rodillas. El original esta datado entre
la dinastia V o VI en Saqqara.

16. Representacion de la princesa Idut con su material de escriba, dibuja-
do detras de ella, la cual estd sobre una barca. Representacion proce-
dente de su capilla funeraria en Saqqara.

17. Pared norte de la sala principal de la tumba de Meresankh III donde se
pueden apreciar los pilares, el arquitrabe y las diez estatuas femeninas
talladas a lo largo de la pared.

Fuentes

D1opoRro DE SicILIA (2001) Biblioteca Histérica. Libros I-111. Madrid: Edi-
torial Gredos.
Heropoto (1992) [1977] Historia. Libros I-II. Madrid: Editorial Gredos.

Bibliografia

ALLEN, James P. (2002) The Heqanakht papyri. Nueva York: Metropolitan
Museum of Art.

— (2005) The ancient Egyptian Pyramid Text, Atlanta: Society of Biblical
Literature.

76



Mugjeres de Kémit: madres, diosas, reinas y trabajadoras

ALLEN, Troy D. (2000) «Problems in Egyptology: ancient Egyptian
kinship. Journal of Black Studies 31(2): pp. 139-148.

— (2008) The ancient Egyptian family: kinship and social structure. Nueva
York: Routledge.

BAKIR, Abd el-Mohsen (1952) Slavery in Pharaonic Egypt. El Cairo: IFAO.

BALIGH, Randa (2005) «Representation on females in Egyptian art». En:
BEDIER, Shafia; Daoup, Khaled; ABD Er-FaTaH, Sawsan (eds.), Stud-
ies in honor of Ali Radwan. El Cairo: Conseil Supréme des Antiquités
de I'Egypte, 169-176.

Baup, Michel (1999) Famille royale et pouvoir sous lancien Empire égyp-
tien. El Cairo: IFAO.

BAUMGARTEL, Elisabeth J. (1947) The cultures of Prehistoric Egypt I. Ox-
ford: Oxford University Press.

— (1960) The cultures of Prehistoric Egypt II. Oxford: Oxford University
Press.

BEAUVOIR, Simone De (1977) El segundo sexo. Los hechos y los mitos. Bue-
nos Aires: Siglo XX.

BERROCAL, Maria Cruz (2009) «Feminismo, teoria y practica de una ar-
queologia cientifica». Trabajos de Prehistoria 66(2): pp. 25-43.

BrackMAN, Aylward M. (1921) «On the position of women in the ancient
Egyptian hierarchy». Journal of Egyptian Archaeology 7: pp. 8-30.

Bock, Gisela (1991) «La historia de las mujeres y la historia de género:
aspectos de un debate internacional». Historia Social 9: pp. 55-79.

CALLENDER, Vivienne G. (2000) «Non-Royal women in Old Kingdom
Egypt». Archiv Orientalni 68(2): pp. 219-236.

CapeL, Anne K. (1996) «Occupations», en CAPEL, Anne K.; MARKOE,
Glenn E. (eds.), Mistress of the house. Mistress of heaven: women in
ancient Egypt. Nueva York: Hudson Hills Press, pp. 91-102.

CASTANEDA, José Carlos (2008) Sefioras y esclavas: el papel de la mujer
en la historia social del Egipto antiguo. México: Colegio de México,
Centro de Estudios de Asia y Africa.

CERVELLO AUTUORYI, Josep (1995) «Las raices africanas de la civilizaciéon
faradnica». Revista de Arqueologia 174: pp. 22-23.

— (2003) «Aire. Las creencias religiosas en contexto», en ARDEVOL, Elisa
(ed.) Antropologia de la religion. Una aproximacion interdisciplinar a
las religiones antiguas. Barcelona: UOC, pp. 71-180.

CoLg, Dorothea (1986). «Obstetrics for women in ancient Egypt».
Discussions in Egyptology 5: pp. 27-33.

77



Roser Marsal Aguilera

CoLg, Dorothea (1989). «The woman of ancient Egypt as a Child».
Discussions in Egyptology 13: pp. 29-37.

DESROCHES NOBLECOURT, Christiane (1952). «Pots anthropomorfes
et recettes magico-médicales dans I'Egypte ancienne». Revue
dégyptologie 9: pp. 49-67.

— (1999) [1986] La mujer en tiempos de los faraones. Madrid: Editorial
Complutense.

EAVERLY, Mary Ann (2008) «Dark men, light women: origins of colour
as gender indicator in ancient Egypt». en NAKHATL Beth A. (ed.), The
world of women in the ancient and classical Near East, Cambridge:
Scholars Publishing, pp. 1-13.

ELIADE, Mircea (1998) Lo sagrado y lo profano. Barcelona: Paidés Orien-
talia.

EvRE, Christopher J. (1987) «Work and the organization of work in the
Old Kingdom». En: POWELL, Marvin A. (ed.) Labor in the ancient
Near East. New Haven: American Oriental Society, pp. 5-47.

— (1998) «The market women of Pharaonic Egypt». En: GRiMAL, Nicolas;
MENuU, Bernadette (eds.) Le commerce en Egypte ancienne. El Cairo:
IFAO.

FaLco, Ruth (2003) «La arqueologia del género: Espacios de mujeres, mu-
jeres con espacio». [En linea] Cuadernos de trabajos de investigacion
6, Alicante: Centro de Estudios sobre la Mujer de la Universidad de
Alicante. Disponible en: <http://www.usc.es/smucea/IMG/pdf/traba-
jo6.pdf> [Consulta, 05.11.2012].

FAULKNER, Raymond O. (1968) «The pregnancy of Isis». Journal of
Egyptian Archaeology 54: pp. 40-44.

FeucHT, Erika (2001) «Childhood». En: REDFORD, Donald B. (ed.) Oxford
Encyclopedia of ancient Egypt. Vol. 1, Oxford: Oxford University Press,
pp. 261-264.

F1scHER, Henry George (2000) Egyptian women of the Old Kingdom and
of the Heracleopolitan period. Nueva York: The Metropolitan Museum
of Art.

FRANDSEN, Paul John (2007) «The menstrual «taboo» in ancient Egypt».
Journal of Near Eastern Studies 66: pp. 81-105.

GaBALLA, Gaballa Ali (1977) The Memphite tomb-chapel of Mose.
Warminster: Aris & Phillips.

78


http://www.usc.es/smucea/IMG/pdf/trabajo6.pdf
http://www.usc.es/smucea/IMG/pdf/trabajo6.pdf

Mugjeres de Kémit: madres, diosas, reinas y trabajadoras

GiLLAM, Robyn A. (1995) «Priestesses of Hathor: Their function, decline
and disappearance». Journal of the American Research Center in Egypt
32: pp. 211-237.

GNIRs, Andea Maria (2009) «Nilpferdstosszahne und Schlangenstébe. Zu
den magischen Gerdten desso gennanten Ramesseumsfundes». En:
KESSLER, Dieter; SCHULZ, Regine; ULLMANN, Martina; VERBOVSEK,
Alexandra (eds.), Texte, Theben, Tonfragmente. Festschrift fiir Giinter
Burkard, AAT 76, Wiesbaden: Harrassowitz, pp.128-156.

Goop1soN, Lucy; Morris, Christine (1998) Ancient goddesses. Londres:
British Museum Press.

GRAVEs-BROWN, Carolyn (2010) Dancing for Hathor. Women in ancient
Egypt. Londres: Continuum.

HAIMOV-KOCHMAN, Ronit; SCIAKY-TAMIR, Yael; HURwITZ, Arye (2005)
«Reproduction concepts and practices in ancient Egypt mirrored by
modern medicine». European Journal of Obstetrics & Gynecology and
Reproductive Biology 123: pp. 3-8.

HARDING, Sandra (1987) Feminism and methodology: social science issues.
Bloomington: Indiana University Press.

— (1996) [1986]. Ciencia y feminismo, Madrid: Morata.

HassaN, Fekri A. (1992) «Primeval goddess to divine king: the
mythogenesis of power in the early Egyptian state». En: FRIEDMAN,
Renée; ADAMS, Barbara (eds.), The followers of Horus: studies dedicated
to Michael Allen Hoffman. Oxford: Oxbow Books, pp. 307-322.

— (1998) «The earliest goddesses of Egypt: divine mothers and cosmic
bodies». En: GoopisoN, Lucy; Morris, Christine (eds.), Ancient
goddesses, London: British Museum Press, pp. 98-112.

HENDRICKX, Stan (2002) «Bovines in Egyptian Predynastic and Early
Dynastic iconography». En: HassaN, Fekri A. (ed.), Droughts, food
and culture. Ecological change and food security in Africas Later
Prehistory. Nueva York: Kluwer Academic / Plenum Publishers, pp.
275-318.

HORNUNG, Eric; Krauss, Rolf; WARBURTON, David A. (eds.) (2006)
Ancient Egyptian Chronology. Leiden-Boston: Brill.

INIESTA, Ferran (1989) Antiguo Egipto: la nacion negra. Barcelona: Sendai.

JANOsI, Peter (1992) «The queens of the Old Kingdom and their tombs».
Bulletin of the Australian Centre for Egyptology 3: pp. 51-57.

JANSSEN, Rosalind M.; JANSSEN, Jac J. (1990) Growing up in Ancient Egypt.
Londres: The Rubicon Press.

79



Roser Marsal Aguilera

JUNKER, Hermann (1941) Giza 5. Giza 5. Die Mastaba des Snb (Seneb) und
die Umliegenden Graber. Viena y Leipzig: Holder-Pichler Tempsky.

Kart, Doris (2000) «Funktion und Bedeutung einer «weisen Frau» im
alten Agypten». Studien zur Altagyptische Kultur 28: 131-160.

KasPariaN, Burt (2007) «La condition des nourrices sous le Moyen
Empire». Bulletin de IInstitut Frangais d’Archéologie Orientale 107:
117-118.

KLEINKE, Nira (2007) Female spaces: Untersuchungen zu Gender und
Archiologie im pharaonischen Agypten. Goéttingen: Seminar fiir
Agyptologie und Koptologie der Universitit Gottingen.

Korrsipa, Aikaterini (2006) «Birth-bed, sitting place, erotic corner or
domestic altar? A study of the socalled “Elevated bed” in Deir el-
Medina houses». Studien zur Altdgyptischen Kultur 35: 165-174.

— (2007). Social aspects of ancient Egyptian domestic architecture. Oxford:
Archaeopress.

LECLANT, Jean (1951) «Le role du lait et de l'allataiment d’apres les Textes
des Pyramides». Journal of Near Eastern Studies 1: pp. 123-127.

Lesko, Barbara (1987) The remarkable women of ancient Egypt. Provi-
dence: BC Scribe Publications.

LHOTE, Henri (1961) [1959] Hacia los descubrimientos de los frescos del
Tasili: la pintura prehistorica del Sahara. Barcelona: Destino.

LICHTHEIM, Miriam (1976) Ancient Egyptian literature. Vol.2. The New
Kingdom. Berkeley: University of California Press.

Lorps, Krystal (2008) «The importance of gender studies for Predynastic
Egypt: a case study of cemetery N7000 at Naga-ed-Deir». Thinking
Gender Papers, Los Angeles: UCLA Center for the Study of Women.

MANNICHE, Lise (1999) Sacred luxuries. Fragance, aromatherapy and
cosmetics in ancient Egypt. Londres: Opus.

MARSHALL, Amandine (2014) Etre un enfant en Egypte ancienne. Parfs:
Editions du Rocher.

McpoweLL, Andrea G. (1999) Village life in ancient Egypt: laundry lists
and love songs. Oxford: Oxford University Press.

MEeskELL, Lynn (1995) «Goddesses, Gimbutas and «New Age»
archaeology». Antiquity 69: pp. 74-86.

— (1999) Archaeologies of social life: age, sex, class et cetera in ancient
Egypt. Londres: Blackwell.

— (2002) Private life in New Kingdom Egypt. Princeton: Princeton Uni-
versity Press.

80



Mugjeres de Kémit: madres, diosas, reinas y trabajadoras

MIDANT-REYNES, Béatrix (2000) The Prehistory of Egypt. From the first
Egyptians to the first pharaohs, Oxford: Blackwell publishing.

MONTET, Pierre (1990) [1946]. La vida cotidiana en Egipto en tiempo de los
Ramsés, Madrid: Temas de Hoy.

MORENO GARCIA, Juan Carlos (2003) «Production, alimentation et idéo-
logie: les limites de I'iconographie pour Iétude des pratiques agricoles
et alimentaires des Egyptiens du ITle millénaire avant J.-C.». Dialogues
d’histoire ancienne 29(2): 73-95.

— (2006) «Consideraciones sobre el papel y la importancia de la familia
extensa en la organizacion social de Egipto en el III milenio antes de
Cristo». En: CaMpAGNO, Marcelo (ed.), Estudios sobre parentesco y
Estado en el antiguo Egipto, Buenos Aires: Ediciones del Signo / Uni-
versidad de Buenos Aires, pp. 121-146.

— (2012) «Households». En WENDRICH, Willeke; DIELEMAN, Jacco;
BAINES, John (eds.), UCLA Encyclopedia of Egyptology, Los Angeles:
UCLA, pp. 1-10.

— (2014) «Penser léconomie pharaonique», Annales. Histoire, Sciences
Sociales 69: 7-38.

ORRIOLS, Marc (2007) «La traicién a la maat. La violencia contra las
mujeres en el antiguo Egipto». En: MoLAS FONT, Maria Dolors (ed.)
Violencia deliberada. Las raices de la violencia patriarcal. Barcelona:
Icaria editorial, coleccién Mujeres y Culturas, pp. 57-70.

— (2009) «Léxico e iconografia erdtica del antiguo Egipto. La copula a
tergo». Trabajos de Egiptologia 5(2): pp. 123-137.

— (2012) «Mujer ideal, mujer infractora. La transgresion femenina en el
antiguo Egipto». Lectora 18: pp. 17-40.

PADRO, Josep (1986) «La mujer en el antiguo Egipto». En: GARRIDO, Elisa
(ed. lit.), La mujer en el mundo antiguo: actas de las V jornadas de
investigacion interdisciplinaria. Madrid: Universidad Auténoma de
Madrid. Seminario de Estudios de la Mujer, pp. 69-80.

PALLARES, Maria (2000) «Género y espacio social en arqueologia». Ar-
queologia Espacial 22: pp. 61-92.

PEREZ-ACCINO, Carlos; PEREZ-ACCINO, José Ramoén (2007) «Himnos ca-
nibales y tierras duplicadas. Dualidad, tiempo y silencio en la religion
egipcia antigua». Revista de Ciencias de las Religiones 19: pp. 23-41.

PESTMAN, Pieter W. (1961) Marriage and matrimonial property in ancient
Egypt. Leiden: Brill.

81



Roser Marsal Aguilera

QUIRKE, Stephen (2007) «Women of Lahun (Egypt 1800 B.C.)». En:
HAMILTON, Sue; WHITEHOUSE, Ruth D.; WRiGHT, Katherine 1. (eds.),
Archaeology and women. Ancient and modern issues, Walnut Creek:
Left Coast Press, pp. 246-262.

RITNER, Robert K. (2008) «Household religion in ancient Egypt». En:
BobEL, John; OLyAN, Saul M. (eds.), Household and family religion in
antiquity. The ancient world: comparative histories, Oxford: Blackwell
Publishing, pp. 171-196.

RoBiINs, Gay (1996) [1993] Las mujeres en el antiguo Egipto. Madrid: Akal.

ROEHRIG, Catherine (1996) «Women’s work: Some occupations of non-
royal women as depicted in ancient Egyptian art». En: CAPEL, Anne
K.; MARKOE, Glenn E (eds.), Mistress of the house. Mistress of heaven:
women in ancient Egypt, Nueva York: The Metropolitan Museum of
Art.

RoTH, Ann Macy (2000) «Father earth, mother sky: ancient Egyptian
beliefs about conception and fertility», en RauT™MAN, Alison E. (ed.),
Reading the body. Representations and remains in the archaeological
record, Filadelfia: University of Pennsylvania Press, pp. 187-201.

ScHAFER, Heinrich (1986) Principles of Egyptian art. Oxford: Griffith
Institute.

ScotT, Joan W. (1996) «El género: una categoria util para el analisis histo-
rico». En: LAMAs, Marta (comp.), El género: la construccion cultural de
la diferencia sexual. México: UNAM / PUEG, pp. 265-302.

SWEENEY, Déborah (2011) «Sex and Gender». [En linea]. En: FrRoOD,
elisabeth; WENDRICH, Willeke (eds.), UCLA Encyclopedia of
Egyptology. Los Angeles: UCLA, pp. 1-14. Disponible en: <http://
escholarship.org/uc/item/3rv0t4np> [Consulta 20.12.2014].

Szpakowska, Kasia (2008) Daily life in ancient Egypt: recreating Lahun.
Malden y Oxford: Blackwell.

— (2012) Hidden Voices: unveiling women in ancient Egypt. Oxford: Wiley-
Blackwell.

TEETER, Emily (1999) «Celibacy and adoption among god’s wives of
Amun and singers in the temple of Amun: a re-examination of the
evidence». En: TEETER, Emily; LARSON, John A. (eds) Gold of praise.
Studies on ancient Egypt in honour of Edward F. Wente. Chicago: Uni-
versity of Chicago Press, pp. 405-414.

TEENIN, Ronald (1979) «Image et histoire. Réflexions sur I'usage docu-
mentaire de I'image égyptienne». Chronique d’Egypte 54: pp. 218-244.

82


http://escholarship.org/uc/item/3rv0t4np
http://escholarship.org/uc/item/3rv0t4np

Mugjeres de Kémit: madres, diosas, reinas y trabajadoras

THEODORIDES, Aristide (1995) «Le «testament» de Naunakhte». En:
KRUCHTEN, Jean-Marie (ed.) Vivre de Mdat. Travaux sur le droit
égyptien ancien. Bruselas: Société Belge d’Etudes Orientales pp. 29-70.

ToIvARI-VIITALA, Jaana (2001) Women at Deir el-Medina: a study of the
status and roles of the female inhabitants in the workmen’s community
during the Ramesside Period, Leiden: Nederands Instituut voor Ht
Nabije Oosten.

TroY, Lana (1984) «Good and bad women. Maxim 18/284-288 of the
Instructions». Gottinger Miszellen 80: pp. 77-81.

— (1986) Patterns of queenship in ancient Egyptian myth and history. Upp-
sala: Acta Universitatis Upsaliensis.

VoN PiLGriM, Cornelius (1996) Untersuchungen in der Stadt des Mittleren
Reiches und der Zweiten Zwischenzeit. Maguncia: AVDAIK.

WARBURTON, David (1998) «Economic thinking in Egyptology». Studien
zur Altagyptischen Kultur 26: pp. 143-170.

WaRD, William A. (1995) «The Egyptian economy and non-royal women:
their status in public life». NEH Lecture, Brown University.

WEGNER, Josef (2002) «A decorated birth-brick from South Abydos».
Egyptian Archaeology 21: pp. 3-4.

WENGROW, David (2006) The archaeology of early Egypt. Social
transformations in North-East Africa, 10.000 to 2650 B.C. Cambridge:
Cambridge University Press.

WENTE, Edward E. (1990) Letters from ancient Egypt, Atlanta: Scholars
Press.

WINAND, Jean (2003) «Les décrets oraculaires pris en I'honneur
d’Henouttaouy et de Maatkaré (Xe et VIle pylones)». Cahiers de
Karnak 11: pp. 603-707.

WRESZINSKI, Walter (1913) Die Medizin der alter Agypter 3. Der Papyrus
Ebers, Leipzig: Hinrichs'sche Buchhandlung.

83



	MUJERES DE KÉMIT: MADRES, DIOSAS, REINAS Y TRABAJADORAS
	1. Situándome
	2. Introducción. La Egiptología y la relación con los estudios de género:  la tradición historiográf
	3. Metodología y fuentes: la necesidad  de un análisis pluridisciplinar e interdisciplinar 
	4. Los orígenes de Kémit: una cultura africana 
	4.1 Conceptos teóricos:  las creencias y el concepto de lo femenino 
	4.2 ¿Una sociedad matrilineal? 

	5. Reproducción y cuidados: los pilares de la economía 
	5.1 La familia y el reino de la domesticidad 
	5.2 La madre como garante del ciclo de la vida 

	6. Trabajos en la esfera colectiva 
	6.1 Más allá del ámbito doméstico 
	6.1.1 Agricultura, pesca, caza y recolección 
	6.1.2 Actividades manufactureras 
	6.1.3 Actividades relacionadas con el mundo del Más Allá 
	6.1.4 Comercio y puestos de prestigio social  

	6.2 La mujer en la realeza 

	Conclusiones 


