
This is the accepted version of the book part:

Colantuono, Maria Incoronata. «Representaciones del cuerpo en el corpus
litúrgico sacramental medieval». (Im)posturas literarias. Un estudio del cuerpo-
corpus en el arte contemporáneo, 2016, p. 183-191

This version is available at https://ddd.uab.cat/record/323412

under the terms of the  license.

https://ddd.uab.cat/record/323412


182 

 

Representaciones del cuerpo en el corpus litúrgico sacramental medieval 
 
 

MARIA INCORONATA COLANTUONO 
Institut d’Estudis Medievals, Universitat Autònoma de Barcelona 

 

    Hace unos años el investigador Roberto Tagliaferri hablaba de la dimensión ritual como 
componente imprescindible de la liturgia: “trascurare il rito nella liturgia sarebbe come parlare 
dell’uomo pretendendo di escludere la sua dimensione corporea” (2006: 6). Quiero empezar 
desde esta metáfora: liturgia-hombre y rito-cuerpo. La cuestión es especialmente interesante si se 
considera que el componente ritual de las celebraciones litúrgicas cristianas ha ido desapareciendo 
a lo largo de los siglos: consecuencia nefasta de la sumisión de la liturgia a la autoridad teológica, 
que exalta la racionalidad y rechaza las expresiones más auténticas de la dimensión corporal, como 

el mundo de los signos y los elementos sensibles conectados a la experiencia natural.     
 
    El primer aspecto que vamos a considerar es el lenguaje de la liturgia que, como todos los 
lenguajes rituales y míticos, pertenece al área de la antropología de la memoria. Esta peculiaridad 
hace posible la metamorfosis del oficiante que se cumple a través de mecanismos propios de la 
acción de la memoria: acción que se plasma en un contexto donde confluyen re-evocación, 
ideación e imaginación poética, además de creencia. El lenguaje ritual, vehiculado a 
representaciones, determina una metamorfosis de la persona que actúa y una transformación de la 
asamblea que, acogiendo la Palabra, se muta en yo-memoria, un grado que va más allá de la 
dimensión personal de cada uno. La voz del oficiante se modifica (cantilación, salmodia, canto), 
cambia de registro, utiliza entonaciones y gestos que marcan cada momento ritual, siguiendo la 
guía de una memoria compartida. Además en el contexto litúrgico, refiriéndose a la dimensión 
sobrenatural, se cumple un nivel más profundo de transformación del acto comunicativo que llega 
hasta la paradoja. Aquí el enunciador recrea una situación comunicativa donde otro enunciador 
habla y actúa en un contexto trasladado en el tiempo y en el espacio: situación que nunca se 
encuentra en la vida diaria. 
 
    Para entender los mecanismos comunicativos de la acción ritual tenemos que referirnos a la más 
reciente epistemología que se aleja de la teoría especulativa y de la racionalidad conceptual, 
pasando por la percepción del cuerpo. Así pues, la experiencia directa de nuestro cuerpo no es tan 
solo un caso particular de conocimiento, sino que nos proporciona una manera de acceder al 
mundo que se reconoce como original y tal vez originaria. Siguiendo esta línea epistemológica ya 
comprendemos cómo el cuerpo tiene su propio mundo y lo entiende sin pasar a través de 
representaciones, sin subordinarse a una función simbólica (Merleau Ponty, 1980). 
 
    Cuando nos acercamos a la dimensión ritual de la acción litúrgica y a sus mecanismos de 
transmisión y recepción, la distinción cartesiana entre alma y cuerpo, entre experiencia interior y 
mundo externo, nos engaña y confunde. ¿Cómo y cuál es el órgano que nos pone en contacto con 
lo sacro? Hablamos de acción del corazón, de alma, de sentimiento y tal vez de presentimiento 
para expresar una manera distinta de percibir la dimensión sobrenatural. Una forma de 
percepción que pasa por el cuerpo en forma de emoción, envolviendo la esfera del conocimiento 
y haciendo de anillo de conjunción entre dimensión cognitiva y dimensión biológica. La 
referencia, ya bíblica, al corazón correspondería a la dimensión emotiva del proceso de 
percepción, que es una acción sinestésica y perteneciente al cuerpo. A través de los sentidos se 
desvela todo el potencial del cuerpo, que se abre a la comunión con un cuerpo más grande: 
cuerpo cósmico, cuerpo ancestral, cuerpo social o cuerpo cultural (Tomatis, 2010: 394-396). 
Este potencial permite que nuestro propio cuerpo pueda ser cuerpo espiritual, habitado de Dios, 



183 

 

así como reza la plegaria de bendición Deus castorum corporum benignus habitator,1 es decir, un 
cuerpo divino donde la lengua, las manos y los ojos se hacen órganos sacramentales. De esta 
manera, los Sacramentos, a través del cuerpo, no solo simbolizan la presencia de Dios sino que 
hacen real esta presencia.  
 
    La distorsión epistemológica, que tal vez impide acercarnos a la realidad del universo ritual, es 
consecuencia de la homologación positivista basada en la identificación de la verdad con el hecho 
empírico. Esta línea cognitiva, reduciendo la realidad a un espejo de hechos, nos impide entender 
la ritualidad que se funda sobre la simbolización como fin y como medio, no tan solo como medio 
(Langer, 1972). Así pues, la primera forma de percepción de la realidad es la proyección de los 
sentimientos en los objetos externos, que es también el primer nivel de simbolismo. Si creemos 
que los sentimientos, las emociones y los deseos no son formas de simbolización del pensamiento, 
sino síntomas de la vida interior como las lágrimas, la risa y la voz, pues tendríamos que colocar la 

primera forma de simbolización en el ámbito de las percepciones que salen desde el cuerpo.  
 
    En estos tiempos de incomprensión hacia el lenguaje del cuerpo, la liturgia nos recuerda que el 
rito es ante todo expresión de la corporeidad. El rito piensa a través del cuerpo y comparte con el 
cuerpo el carácter pre-pragmático y ultra-significante. Pre-pragmático en el sentido que el 
cuerpo, como originaria abertura sobre el mundo, viene antes de cualquier acción y ultra-
significante porque percibe el mundo antes y más allá del pensamiento. El rito es la continuación 
del evento del mundo, un eco recibido y re-propuesto desde el hombre a través de su cuerpo, una 
forma de reduplicación del macrocosmo en el microcosmo (Terrin, 1999). Vivir ritualmente es 
decodificar el mundo a través de la propia percepción y no tan solo a través del pensamiento 
racional. La fuerza del rito se fundamenta sobre su inmediatez que pasa por la capacidad 
perceptiva del cuerpo. Accende lumen sensibus canta el himno del Espíritu Santo Veni creator Spititus 
sin dejar duda alguna de la implicación de los sentidos en la experiencia perceptiva litúrgica 
(Tomatis, 2006). En este sentido, el Espíritu Santo enciende, nunca apaga los sentidos espirituales 
que no son alternativos a los materiales, sino que son su afinación.  
 
    El conocimiento sensible (ver, oír, tocar…) para acceder a lo sacro es fundamental: “Nihil est 
in intellectu quod prius non fuerit in sensu”.2 Este planteamiento quizás nos puede acercar a la 
antigua capacidad de vivir la fe a través de la mirada, en la contemplación de que hablaba la viajera 
gallega Egeria al estar delante la luz de las lámparas durante la liturgia vesperal de Jerusalén 
(López Pereira, 1991).  
 
    La dimensión sacra es primordial porque pertenece a las realidades más profundas de nuestro 
ser, pero no es nada sencilla; sale de lo profundo del mundo pero llega desde más allá. Lo sacro se 
puede manifestar en forma de un acontecimiento externo o de un movimiento interno del alma; 
es presente cada vez que advertimos la presencia de una conciencia, un soplo, un mensaje de 
potencia o una densidad que se acerca. Por eso el lenguaje de la experiencia religiosa es simbólico 
además de litúrgico y en la liturgia el hombre busca la epifanía, la manifestación luminosa de la 
realidad sacra.  
 
    Las implicaciones del cuerpo en el contexto ritual de la liturgia cristiana se pueden extraer del 
corpus de plegarias, fórmulas o cantos de Sacramentos, Sacramentales y Bendiciones. En el 
Bautismo, que en la Edad Media era el Sacramento que introducía al hombre adulto a la Iglesia 
cristiana (Ordo initiationis Christianae adultorum), la purificación del cuerpo se hacía a través de la 
inmersión en un líquido con valor de remisión de los pecados y de iniciación a la vida cristiana. Se 
trataba de un ritual muy largo estructurado en tres etapas y marcadas por las siguientes acciones 
referidas al cuerpo: la imposición de las manos para santificar el cuerpo del candidato; la 



184 

 

insuflación en la cara para alejar al demonio y preparar la llegada de Cristo; la imposición con la 
sal para la conservación y estabilidad en la sabiduría; los escrutinios que contenían los exorcismos 
sic et simpliciter; el toque de las orejas para adquirir inteligencia; el toque de la nariz para percibir 
el olor de Cristo y el toque del pecho, lugar y tabernáculo del corazón, para acoger los preceptos 
con pureza de conciencia (Nocent, 2005). La iniciación al Cristianismo incluye tres Sacramentos: 
Bautismo, Confirmación y Eucaristía. Su patrimonio gestual y sus significados están resumidos en 
este escrito de Tertulliano en De Resurrectione, 8, 3: CCL 2, 931: “…caro abluitur, ut anima 
emaculetur;/caro ungitur, ut anima consecretur;/caro signatur, ut anima muniatur;/caro manus 
impositione adumbratur,/ut et anima spiritu inluminetur;/caro corpore et sanguine Christi 
vescitur,/ut et anima de Deo saginetur” (en Nocent, 2005: 12). 
 
    El cuerpo en el ritual de Bautismo era vehículo de purificación, santificación, iluminación y 
nutrición del alma, medio y fin de salvación. En este Sacramento los gestos dirigidos a los órganos 

de los sentidos se traducían en efectos espirituales, entendiendo el cuerpo como lugar de la 
translatio animae. 
 
    Continuamos comprendiendo el sentido de la acción de purificar a través del análisis de la 
Bendición de las mujeres antes y después del parto (Nocent, 2002). Aquí el sentido del acto de 
purificar no se relacionaba con el concepto del cuerpo impuro de la mujer gestante y puérpera, 
según una tradición referida en el Antiguo Testamento. De hecho, purificar en el ámbito litúrgico 
representaba el pasaje de una etapa a otra de una persona o de un objeto, como por ejemplo los 
vasos sacros (la patena y el cáliz) después de contener el Cuerpo y la Sangre de Cristo. Así la 
mujer en la Bendición después del parto se purificaba, porque pasaba de la fase de madre que 
había parido a la de esposa en su normalidad biofísica. Además en la cultura cristiana durante la 
Edad Media todas las madres, gestantes y puérperas, se consideraban beatas tal como lo fue la 
Madre de Dios, a prescindir de las circunstancias (adúlteras o monjas embarazadas).3 En 
conclusión, el significado de purificación en la Edad Media se refería al pasaje de una fase a otra sin 
referencia a la impuridad del cuerpo de la mujer, tal como se ha ido interpretando más tarde.  
 
    La existencia de un doble ritual de Consagración de las vírgenes, mujeres destinadas al 
monasterio y mujeres que observaban la castidad viviendo en el mundo, nos obliga a interrogarnos 
sobre la importancia y el valor que se le otorgaba a la virginidad (Nocent, 2002). Las atestaciones 
más antiguas del ritual de la Velatio remontan al Sacramentario veronense y la parte más 
significativa se encuentra en las Misas de septiembre que llevan el título Ad virgines sacras, que 
empiezan con la oración Respice, Domine, propitius y siguen con la larga plegaria de bendición Deus 
castorum corporum benignus habitator, que nos dona la llave de lectura de esta Consagración.4 El 
origen de la valoración positiva de la virginidad se vincula a los principios relacionados con la 
Encarnación del Hijo de Dios, que no solo redime al hombre de su pecado, sino que le ofrece la 
posibilidad de vivir una vida consagrada a Dios guardando la integridad del cuerpo (carnis 
integritate). En las Sacras Escrituras la primera referencia a la virginidad es asignada a la Madre de 
Dios, única mujer del Nuevo Testamento con el título de Virgen; pero es Jesús que nos explica el 
sentido primordial de la virginidad, que refleja la gracia destinada a las personas que puedan 
entender el significado de la entrega a nuestro Creador.5 Siguiendo este principio, la virginidad en 
el ritual medieval de Consagración era una libre elección de donación a Dios por parte de la 
mujer, la entrega incondicionada de la integridad de su propio cuerpo. Sin embargo su renuncia 
no implicaba la caída en el pecado y sus consecuencias, tal y como se observa en algunos 
Penitenciales de origen monástico céltico, que se adentran en detalles escabrosos, insistiendo 
sobre particulares de la vida sexual.6  

 



185 

 

    Del ritual de Reconciliación de los Penitentes tenemos que distinguir dos tipologías distanciadas 
en el tiempo: el ritual público, administrado una sola vez en la vida, y el ritual privado, repetido 
durante el transcurso de la vida, que se afirmó por influencia de los monasterios célticos (Nocent, 
2005). Según el testimonio del Ordo I, el ritual público de Reconciliación comenzaba con el 
reconocimiento de los pecados por parte del penitente delante de Dios (peccata et facinora sua 
confitenti, n. 82), siguiendo después con una adecuada satisfacción y concluyendo con el perdón 
(satisfacitionem placaris, n. 81). La plegaria persistente del pecador y la de la comunidad provocaba 
la misericordia de Dios, placado gracias a la humillación del penitente y su pública confesión (qui 
publicani precibus vel confessione placatus es, n. 82).7 El paralelismo con el Bautismo era 
constantemente mencionado (lavant aquae - Bautismo y lavat lacrimae - Reconciliación). La pública 
Reconciliación de los penitentes se fundamentaba sobre la petición de misericordia, gestualmente 
manifiesta con la postración de los cuerpos y con la contrición exteriorizada por las lágrimas: 
ejemplo de celebración intermedia entre liturgia oficial y drama litúrgico, que tenía lugar el jueves 

santo a la hora Sexta. En la celebración participaba el obispo, que entraba en la Iglesia en 
procesión mientras se cantaban las letanías de los santos y los penitentes esperaban fuera de la 
Iglesia, postrados en el suelo con un cirio apagado (símbolo de la luz bautismal) y en actitud de 
profunda humillación. Después de un ritual muy complejo y rico de simbolismos, en el momento 
del Prefatio, mientras los penitentes seguían postrados, se entonaba la antífona Cor mundum crea in 
me, Deus y el salmo Miserere mei, Deus. 
 
    Por otro lado, la lista de las expiaciones redactada en los Penitenciales nos da la posibilidad de 
conocer las penitencias privadas, que incluían prácticas de mortificación del cuerpo: dos días en 
ayunas o la recitación de 100 salmos o 1000 genuflexiones; un año en ayunas o un mes de 
penitencia corporal hasta llegar a la muerte. La conmutación y la costumbre de hacer celebrar 
Misas en lugar de una satisfacción impuesta crearon las condiciones para la difusión de las Misas de 
plegarias para pedir misericordia.  
 
    El Pontifical romano-germánico del siglo X muestra la doble manera de conferir la absolución: 
pública y privada. Dos modalidades que reflejan dos maneras diferentes de vivir la dimensión 
corporal: vehículo de redención o lugar de mortificación. En la penitencia pública la culpa se 
expiaba con lágrimas, expresión de arrepentimiento, mientras que en la forma privada, la 
expiación pasaba a través de la mortificación del cuerpo que podía llegar hasta la muerte, con la 
opción de conmutación de la pena en Misas de misericordia para aquellos que podían pagarlas.    
 
    Entre los signos sacros a través de los cuales se obtenían efectos espirituales de carácter 
temporáneo sobre los cuerpos, se distinguen los Exorcismos in obsesso sobre energúmenos y los 
Exorcismos sobre catecúmenos que concluían los escrutinios del Bautismo (Triacca, 2002). Uno y 
otro operaban con la finalidad de purificar mente y cuerpo, ámbito cognitivo y ámbito biológico, 
además de rescatar de influencias diabólicas y santificar a la persona. En ambos rituales la 
imposición de las manos del celebrante, sinécdoque del cuerpo que santifica, tenía la función de 
extraer el maligno que entró en el mundo con el pecado del hombre y que Cristo con su 
Encarnación-Muerte-Resurrección derrotó. Es por eso que los rituales de Exorcismos tenían y 
tienen valor de anamnesis: re-evocación de la victoria de Cristo sobre el mal en el mundo 
(macrocosmo) que se renueva en el cuerpo poseído (microcosmo). El fin apotropaico del 
Exorcismo es anterior a la misma institución del Sacramental que era practicado por personas con 
especial carisma, después de una preparación del cuerpo que consistía en días de ayuno y 
plegarias, costumbre que aún se respeta en los rituales oficiales. 
 
    Durante la Edad Media los rituales alrededor de la muerte estuvieron más presentes en el 
ámbito de lo cotidiano y además, marcados por la persistencia de elementos de tradiciones 



186 

 

religiosas y paganas más arcaicas (Rouillard, 2002). Me refiero al ritual de la aspersión del difunto 
con agua bendita para alejar al diablo, que tiene antecedentes en el antiguo ritual helénico de 
purificación, y a  la recitación de forma continuada de los salmos penitenciales, derivada  de la 
práctica hebraica del dicere psalmi. Otro elemento de tradición pagana que se incorporó al ritual 
funerario cristiano fue la actuación de las plañideras, que interpretaban el lamento fúnebre a 
través del cuerpo;  la actuación de las plañideras, que interpretaban el lamento fúnebre a través 
del cuerpo: también la actuación de las mujeres dolientes que interpretaban el lamento funerario a 
través del cuerpo: cuerpos femeninos golpeados, que arrancándose el cabello y chillando 
expresaban la violencia de la muerte. La fractura que supone una defunción se traducía pues en la 
representación dramática del cuerpo femenino, fulcro simbólico de la eterna rueda que gira sin 
cesar del nacimiento a la muerte, del principio al fin.  
 
    La Iglesia toleraba estas injerencias profanas, así como tuvo que incluir también el banquete 

(refrigerium) que se celebraba alrededor de la tumba y que acabó siendo celebración de la 
Eucaristía. El banquete funerario entraba en las formas de superación del tabú de la muerte, con la  
función de contrastar la anorexia cultural que sigue a la muerte y con toda la carga simbólica de 
vida que conlleva la acción de comer, siendo un ancestral acto de victoria de la vida sobre la 
muerte y forma de triunfo de las funciones corporales. Otra creencia derivaba de la idea que el 
cuerpo del difunto seguía teniendo sensaciones y por eso se aspergía de esencias aromáticas 
perfumadas, uso que después acabaría en el siglo IV con la costumbre de poner flores a las 
tumbas.  
 
    La liturgia de las exequias de los siglos VIII-IX no tuvo inclinación cristológica ni pascual,  
refiriéndose directamente a Dios, que nos proporciona la entrada a las beatitudes eternas entre los 
ángeles y los santos.8 Así pues la liturgia funeraria a la Edad Media era más próxima al Antiguo 
Testamento y alejada de la Buena Nueva del Evangelio, con una diferencia sustancial entre la 
liturgia del ritual del siglo VII y la de los rituales romano-galicanos de los siglos VIII y IX. En el 
ritual más antiguo el moribundo se acompañaba litúrgicamente desde antes de la muerte hasta el 
entierro, asistiendo al cuerpo y al alma en su último viaje. Los rituales más recientes, 
influenciados por una nueva antropología florecida, principalmente, en los monasterios del 
Imperio carolingio, parecen preocuparse sobre todo del alma, ya libre de la prisión del cuerpo. 
Tal es la discrepancia que nos lleva a hablar de dos teologías diferentes referidas a la liturgia de la 
muerte que, con el paso del tiempo, se contaminaron hasta llegar a la celebración oficial recogida 
en el Ritual romano del 1614, con la permanencia de interesantes variantes en tradiciones 
litúrgicas locales.  
 
    Extremadamente interesante es el ritual de Bendición de los enfermos (Unctio infirmorum) del 
cual no tenemos testimonios en la tradición litúrgica de los primeros siglos, pero sí que poseemos 
manuscritos de rituales de Bendición del aceite que se utilizaba con finalidades de curación entre 
los siglos V-VIII (Scicolone, 2005). Los primeros rituales de Unción de los enfermos, con 
repertorio de plegarias, cantos y gestos propios, atestados en manuscritos litúrgicos entre siglo IX 
y siglo XIII, se dirigían al cuerpo enfermo y jamás, como va a ser después, al cuerpo como 
vehículo de pecados. De los cien y más rituales de Unción examinados por Chavasse se hizo una 
clasificación en tres tipos. El más antiguo (siglos VIII-IX) constaba de una única fórmula para todas 
las unciones destinadas a la obtención de la recuperación corporal; el intermedio (siglos IX-XII) 
presentaba muchas fórmulas para cada unción a los cinco sentidos y otras partes del cuerpo (ojos, 
nariz, orejas, pecho, labios, cuello, espalda, manos, pies, et in umbilico, sive in loco ubi plus dolor 
imminerit) y solo en la última tipología, las unciones a los cinco sentidos hacían referencia a la 
remisión de los pecados (Chavasse, 1938). Así pues el cambio a lo largo de los siglos se ha dirigido 
hasta una convergencia siempre más estrecha entre Unción y Penitencia, con la prevalencia del 



187 

 

efecto espiritual respecto al corporal. Desde Sacramento de curación, rehabilitación del cuerpo 
enfermo que tiende a la vida, el ritual acabó siendo Sacramento de Consagración de la muerte 
(Extrema Unción).  
 
    Unos ejemplos interesantes de este ritual nos llega de dos testimonios ubicados en área catalán-
narbonense (siglo XI): el Rituale ad usum Crassensis, manuscrito latino 933 BNF confeccionado y 
utilizado en el monasterio de Santa Maria la Grassa de Carcasona del siglo X (Gros i Pujol, 2008: 
203) y el Sacramentario manuscrito Vic 66 copiado en el año 1038 (f. 100v) para la Consagración 
de la Catedral de Vic (Olivar, 1953). El ritual de Unción de los enfermos en estos dos testimonios 
contiene tres antífonas ya incluidas en el Liber ordinum: Sana Domine omnes languores, Dominus locutus 
est discipulis e Dominus erigit elisos, cuyos textos son precedidos de las fórmulas de bendición In 
nomine Patris et Filii et Spiritus Sancti regnantis in saecula saeculorum accipe sanitatem corporis et 
remissionem ominium peccatorum.9 Los textos de estas antífonas indican una tendencia hacia la 

curación del cuerpo más que hacia la redención de los pecados, consiguiendo que este ritual fuese 
un Sacramento más bien de celebración a la vida y jamás de preparación a la muerte, tal como 
acabaría siendo después. 
 
    En fin, los textos sacramentales medievales nos ofrecen unas representaciones del cuerpo 
glorificado, santificado y venerado, ya sea por la sacralidad que el corpus textual le atribuye o por 
su actuación en la acción ritual cuando se hace vehículo de salvación. Entonces, la idea divulgada 
de la negación del cuerpo y mortificación de la carne en el ámbito cristiano medieval no solo no es 
cierta, cuando referida a sus textos y contextos litúrgicos, sino que refleja más bien una 
representación del cuerpo “prisión del alma” promovida por algunas corrientes teológicas que 
acabaron adquiriendo también el monopolio en materia litúrgica. Un cambio de representaciones 
que se ha producido a lo largo de siglos, obedeciendo a lógicas de poder, religioso y temporal, que 
se han ido imponiendo con el arma de dominio más sutil y eficaz que se conozca: el control sobre 
los cuerpos. 
 
 
Notas 
 
1. Plegaria de bendición incluida en las Misas de septiembre Ad virgines sacras.  
2. Principio gnoseológico del realismo aristotélico citado por Santo Tomás de Aquino en Summa Theologica 
(siglo XIII).   
3. Cf. Alfonso X el Sabio, Cantiga de Santa Maria n. 7, ed. W. Mettmann, I: 75; M. I. Colantuono (2014). 
4. El ritual de la Velatio se desarrollaba el día de Navidad, Epifanía y Pascua y la Consigna del velo era muy 
parecida a la del velo de las esposas (Velatio sposae), siendo la virgen de hecho sponsa Christi. 
5. Evangelio según San Mateo 19: 10-12. 
6. Cf. Peniténciale de Teodoro de Canterbury (602-690) en C. Vogel (1978).  
7. Cf. Andrieu M., Les Ordines Romani du haut Moyen-Age. II. Les textes  (Ordines I-XIII). 
8. Véase el texto de la Antífona Animam de corpore quam assumpsisti, Domine, fac gaudere cum sanctis tuis in 
gloria (Ritual romano, siglo VII). 
9. Il Liber ordinum contiene los rituales de la antigua liturgia de la Iglesia visigótica y mozárabe, incluyendo 
los manuscritos: Silos, Archivo del Monasterio, Liber ordinum maior ms. 4, año 1052; Silos, Archivo del 
Monasterio, Liber ordinum minor ms. 3, año 1039; Madrid, Biblioteca de la Real Academia de la Historia, Liber 
ordinum minor Aemil. 56, s. X. redactado en el Monasterio de San Millán de la Cogolla (cf. ed. Ferotín, 
1904). 

 
 
 
 
 



188 

 

Bibliografía 
 
Andrieu, Michel (1931-1961): Les Ordines Romani du haut Moyen-Age. II. Les textes (Ordines I-XIII), 

Louvain: Spicilegium Sacrum Lovaniense. 
Andrieu, Michel y Elze Reinhard (eds.) (1963-1972): Le Pontifical romano-germanique du dixième 

siècle, Città del Vaticano: Biblioteca Apostolica Vaticana. 
Chavasse, Antoine (1938): Étude sur l’onction des infirmes dans l’église latine du IIIe au XIe siècle, Lyon: 

Faculté de Théologie. 
Colantuono, Maria Incoronata (2014): «Reminescenze melodiche e filiazioni tematiche tra le 

Cantigas de Santa Mariae le Prosae de Santa Maria del Codice di Las Huelgas», Cognitive Philology, 
VII,  Roma, Università Sapienza:  1-11.  

Ferotín, Marius (1904): «Liber ordinum en usage dans l’Eglise visigotique et mozarabe d’Éspagne 
du cinquièmeau onzième siècle», Monumenta Ecclesia Liturgica, V, París: Firmin-Didot. 

Gros i Pujol, Miquel dels Sants (2008): «El Col·lectari-Ordinari de l’Abadia de Santa Maria de la 
Grassa (París, BnF, ms. lat. 933)», Miscel·lània litúrgica catalana, XVI, Barcelona: Societat 
Catalana d’Estudis Litúrgics, 203-453.  

Langer, Susanne (1972): Filosofia in una nuova chiave. Linguaggio, mito, rito e arte, Roma: Armando. 
López Pereira, Xosé Eduardo (1991): Exeria. Viaxe a Terra Santa, Vigo: Xerais Universitaria. 
Merleau-Ponty, Maurice (1980): Fenomenologia della percezione, Milano: Il Saggiatore. 
Nocent, Adrien (20021989): «La Consacrazione delle Vergini». En: Anàmnesis 7: I Sacramentali e le 

Benedizioni, Adrien Nocent, Ildebrando Scicolone, Matias Augé, Luke Chengalikavil, Achille 
M. Triacca, Philippe Rouillard, Domenico Sartore y Anscar J. Chupungco, Genova-Milano: 
Casa Editrice Marietti, 12-25.  

— (20051986): «I tre Sacramenti dell’iniziazione cristiana». En: Anàmnesis 3/2: La liturgia, i 
Sacramenti: teologia e storia della celebrazione, Adrien Nocent, Ildebrando Scicolone, Franco 
Brovelli y Anscar J. Chupungco, Genova-Milano: Casa Editrice Marietti, 11-131.  

— (20051986): «Il Sacramento della penitenza e della riconciliazione». En: Anàmnesis 3/2: La 
liturgia, i Sacramenti: teologia e storia della celebrazione, Adrien Nocent, Ildebrando Scicolone, 
Franco Brovelli y Anscar J. Chupungco, Genova-Milano: Casa Editrice Marietti, 135-202.  

Olivar, Alexandre (1953): El Sacramentario de Vich. Estudio y edición Monumenta Hispaniae Sacra, 
Serie Litúrgica, IV, Barcelona: Consejo Superior de Investigaciones Científicas.  

Rouillard, Philippe (20021989): «I riti dei funerali». En: Anàmnesis 7: I Sacramentali e le Benedizioni, 
Adrien Nocent, Ildebrando Scicolone, Matias Augé, Luke Chengalikavil, Achille M. Triacca, 
Philippe Rouillard, Domenico Sartore y Anscar J. Chupungco, Genova-Milano: Casa Editrice 
Marietti, 195-231. 

Scicolone, Ildebrando (20051986): «Unzione degli infermi». En: Anàmnesis 3/2: La liturgia, i 
Sacramenti: teologia e storia della celebrazione, Adrien Nocent, Ildebrando Scicolone, Franco 
Brovelli y Anscar J. Chupungco, Genova-Milano: Casa Editrice Marietti, 207-241.  

Tagliaferri, Roberto (2006): La magia del rito, Padova: Messaggero. 
Terrin, Aldo Natale (1999): Il rito. Antropologia e fenomenologia della ritualità, Brescia: Morcelliana. 
Tomatis, Paolo (2010): Accende lumen sensibus. La liturgia e i sensi del corpo, Roma: Edizioni 

liturgiche.           
Triacca, M. Achille (20021989): «L’Esorcismo». En: Anàmnesis 7: I Sacramentali e le Benedizioni, 

Adrien Nocent, Ildebrando Scicolone, Matias Augé, Luke Chengalikavil, Achille M. Triacca, 
Philippe Rouillard, Domenico Sartore y Anscar J. Chupungco, Genova-Milano: Casa Editrice 
Marietti, 170-194.   

Vogel, Cyrille (1978): Les Libri paenitentiales. Typologie des sources du moyen âge occidental, Turnhout: 
Brepols, 27.     


