Diposit digital
de documents
de la UAB

UAB

Universitat Autonoma
de Barcelona

This is the accepted version of the book part:

Colantuono, Maria Incoronata. «Representaciones del cuerpo en el corpus
liturgico sacramental medieval». (Im)posturas literarias. Un estudio del cuerpo-
corpus en el arte contemporaneo, 2016, p. 183-191

This version is available at https://ddd.uab.cat/record/323412

under the terms of the (© Cpvrinr license.


https://ddd.uab.cat/record/323412

Representaciones del cuerpo en el corpus litﬁrgico sacramental medieval

MARIA INCORONATA COLANTUONO

Institut d’Estudis Medievals, Universitat Autonoma de Barcelona

Hace unos afios el investigador Roberto Tagliaferri hablaba de la dimension ritual como
componente imprescindible de la liturgia: “trascurare il rito nella liturgia sarebbe come parlare
dell’uomo pretendendo di escludere la sua dimensione corporea” (2006: 6). Quiero empezar
desde esta metafora: liturgia-hombre y rito-cuerpo. La cuestion es especialmente interesante si se
considera que el componente ritual de las celebraciones litargicas cristianas ha ido desapareciendo
a lo largo de los siglos: consecuencia nefasta de la sumision de la liturgia a la autoridad teologica,
que exalta la racionalidad y rechaza las expresiones mas auténticas de la dimension corporal, como

el mundo de los signos y los elementos sensibles conectados a la experiencia natural.

El primer aspecto que vamos a considerar es el lenguaje de la liturgia que, como todos los
lenguajes rituales y miticos, pertenece al area de la antropologia de la memoria. Esta peculiaridad
hace posible la metamorfosis del oficiante que se cumple a través de mecanismos propios de la
accion de la memoria: accion que se plasma en un contexto donde confluyen re-evocacion,
ideacion e imaginacion poctica, ademas de creencia. El lenguaje ritual, vehiculado a
representaciones, determina una metamorfosis de la persona que acttia y una transformacion de la
asamblea que, acogiendo la Palabra, se muta en yo-memoria, un grado que va mas alla de la
dimension personal de cada uno. La voz del oficiante se modifica (cantilacion, salmodia, canto),
cambia de registro, utiliza entonaciones y gestos que marcan cada momento ritual, siguiendo la
guia de una memoria compartida. Ademas en el contexto litargico, refiriendose a la dimension
sobrenatural, se cumple un nivel mas profundo de transformacion del acto comunicativo que llega
hasta la paradoja. Aqui el enunciador recrea una situacion comunicativa donde otro enunciador
habla y actia en un contexto trasladado en el tiempo y en el espacio: situacion que nunca se

encuentra en la vida diaria.

Para entender los mecanismos comunicativos de la accion ritual tenemos que referirnos a la mas
reciente epistemologia que se aleja de la teoria especulativa y de la racionalidad conceptual,
pasando por la percepcion del cuerpo. Asi pues, la experiencia directa de nuestro cuerpo no es tan
solo un caso particular de conocimiento, sino que nos proporciona una manera de acceder al
mundo que se reconoce como original y tal vez originaria. Siguiendo esta linea epistemologica ya
comprendemos como el cuerpo tiene su propio mundo y lo entiende sin pasar a traves de
representaciones, sin subordinarse a una funcion simbolica (Merleau Ponty, 1980).

Cuando nos acercamos a la dimension ritual de la accion litargica y a sus mecanismos de
transmision y recepcion, la distincion cartesiana entre alma y cuerpo, entre experiencia interior y
mundo externo, nos engana y confunde. ;Como y cual es el 6rgano que nos pone en contacto con
lo sacro? Hablamos de accion del corazon, de alma, de sentimiento y tal vez de presentimiento
para expresar una manera distinta de percibir la dimension sobrenatural. Una forma de
percepcion que pasa por el cuerpo en forma de emocion, envolviendo la esfera del conocimiento
y haciendo de anillo de conjuncion entre dimension cognitiva y dimension biologica. La
referencia, ya biblica, al corazon corresponderia a la dimension emotiva del proceso de
percepcion, que es una accion sinestesica y perteneciente al cuerpo. A través de los sentidos se
desvela todo el potencial del cuerpo, que se abre a la comunion con un cuerpo mas grande:
cuerpo cosmico, cuerpo ancestral, cuerpo social o cuerpo cultural (Tomatis, 2010: 394-396).
Este potencial permite que nuestro propio cuerpo pueda ser cuerpo espiritual, habitado de Dios,

182



asi como reza la plegaria de bendicion Deus castorum corporum benignus habitator,' es decir, un
cuerpo divino donde la lengua, las manos y los ojos se hacen 6rganos sacramentales. De esta
manera, los Sacramentos, a traves del cuerpo, no solo simbolizan la presencia de Dios sino que

hacen real esta presencia.

La distorsion epistemologica, que tal vez impide acercarnos a la realidad del universo ritual, es
consecuencia de la homologacion positivista basada en la identificacion de la verdad con el hecho
empirico. Esta linea cognitiva, reduciendo la realidad a un espejo de hechos, nos impide entender
la ritualidad que se funda sobre la simbolizacion como fin y como medio, no tan solo como medio
(Langer, 1972). Asi pues, la primera forma de percepcion de la realidad es la proyeccion de los
sentimientos en los objetos externos, que es también el primer nivel de simbolismo. Si creemos
que los sentimientos, las emociones y los deseos no son formas de simbolizacion del pensamiento,
sino sintomas de la vida interior como las lagrimas, la risa y la voz, pues tendriamos que colocar la

primera forma de simbolizacion en el ambito de las percepciones que salen desde el cuerpo.

En estos tiempos de incomprension hacia el lenguaje del cuerpo, la liturgia nos recuerda que el
rito es ante todo expresion de la corporeidad. El rito piensa a traves del cuerpo y comparte con el
cuerpo el caracter pre-pragmatico y ultra-significante. Pre-pragmatico en el sentido que el
cuerpo, como originaria abertura sobre el mundo, viene antes de cualquier accion y ultra-
significante porque percibe el mundo antes y mas alla del pensamiento. El rito es la continuacion
del evento del mundo, un eco recibido y re-propuesto desde el hombre a traves de su cuerpo, una
forma de reduplicacion del macrocosmo en el microcosmo (Terrin, 1999). Vivir ritualmente es
decodificar el mundo a traves de la propia percepcion y no tan solo a traves del pensamiento
racional. La fuerza del rito se fundamenta sobre su inmediatez que pasa por la capacidad
perceptiva del cuerpo. Accende Iumen sensibus canta el himno del Espiritu Santo Veni creator Spititus
sin dejar duda alguna de la implicacion de los sentidos en la experiencia perceptiva litirgica
(Tomatis, 2006). En este sentido, el Espiritu Santo enciende, nunca apaga los sentidos espirituales

que no son alternativos a los materiales, sino que son su afinacion.

El conocimiento sensible (ver, oir, tocar...) para acceder a lo sacro es fundamental: “Nihil est
in intellectu quod prius non fuerit in sensu”.” Este planteamiento quizas nos puede acercar a la
antigua capacidad de vivir la fe a traves de la mirada, en la contemplacion de que hablaba la viajera
gallega Egeria al estar delante la luz de las lamparas durante la liturgia vesperal de Jerusalén
(Lopez Pereira, 1991).

La dimension sacra es primordial porque pertenece a las realidades mas profundas de nuestro
ser, pero no es nada sencilla; sale de lo profundo del mundo pero llega desde mas alla. Lo sacro se
puede manifestar en forma de un acontecimiento externo o de un movimiento interno del alma;
es presente cada vez que advertimos la presencia de una conciencia, un soplo, un mensaje de
potencia o una densidad que se acerca. Por eso el lenguaje de la experiencia religiosa es simbolico
ademas de litargico y en la liturgia el hombre busca la epifania, la manifestacion luminosa de la

realidad sacra.

Las implicaciones del cuerpo en el contexto ritual de la liturgia cristiana se pueden extraer del
corpus de plegarias, formulas o cantos de Sacramentos, Sacramentales y Bendiciones. En el
Bautismo, que en la Edad Media era el Sacramento que introducia al hombre adulto a la Iglesia
cristiana (Ordo initiationis Christianae adultorum), la purificacion del cuerpo se hacia a traves de la
inmersion en un liquido con valor de remision de los pecados y de iniciacion a la vida cristiana. Se
trataba de un ritual muy largo estructurado en tres etapas y marcadas por las siguientes acciones
referidas al cuerpo: la imposicion de las manos para santificar el cuerpo del candidato; la

183



insuflacion en la cara para alejar al demonio y preparar la llegada de Cristo; la imposicion con la
sal para la conservacion y estabilidad en la sabiduria; los escrutinios que contenian los exorcismos
sic et simpliciter; el toque de las orejas para adquirir inteligencia; el toque de la nariz para percibir
el olor de Cristo y el toque del pecho, lugar y tabernaculo del corazon, para acoger los preceptos
con pureza de conciencia (Nocent, 2005). La iniciacion al Cristianismo incluye tres Sacramentos:
Bautismo, Confirmacion y Eucaristia. Su patrimonio gestual y sus significados estan resumidos en
este escrito de Tertulliano en De Resurrectione, 8, 3: CCL 2, 931: “...caro abluitur, ut anima
emaculetur;/caro ungitur, ut anima consecretur;/caro signatur, ut anima muniatur;/caro manus
impositione adumbratur,/ut et anima spiritu inluminetur;/ caro corpore et sanguine Christi
vescitur,/ut et anima de Deo saginetur” (en Nocent, 2005: 12).

El cuerpo en el ritual de Bautismo era vehiculo de purificacion, santificacion, iluminacion y
nutricion del alma, medio y fin de salvacion. En este Sacramento los gestos dirigidos a los organos
de los sentidos se traducian en efectos espirituales, entendiendo el cuerpo como lugar de la

translatio animae.

Continuamos comprendiendo el sentido de la accion de purificar a través del analisis de la
Bendicion de las mujeres antes y despues del parto (Nocent, 2002). Aqui el sentido del acto de
purificar no se relacionaba con el concepto del cuerpo impuro de la mujer gestante y puerpera,
segun una tradicion referida en el Antiguo Testamento. De hecho, purificar en el ambito litargico
representaba el pasaje de una etapa a otra de una persona o de un objeto, como por ejemplo los
vasos sacros (la patena y el caliz) después de contener el Cuerpo y la Sangre de Cristo. Asi la
mujer en la Bendicion después del parto se purificaba, porque pasaba de la fase de madre que
habia parido a la de esposa en su normalidad biofisica. Ademas en la cultura cristiana durante la
Edad Media todas las madres, gestantes y puérperas, se consideraban beatas tal como lo fue la
Madre de Dios, a prescindir de las circunstancias (adtlteras o monjas embarazadas).’ En
conclusion, el significado de purificacion en la Edad Media se referia al pasaje de una fase a otra sin

referencia a la impuridad del cuerpo de la mujer, tal como se ha ido interpretando mas tarde.

La existencia de un doble ritual de Consagracion de las virgenes, mujeres destinadas al
monasterio y mujeres que observaban la castidad viviendo en el mundo, nos obliga a interrogarnos
sobre la importancia y el valor que se le otorgaba a la virginidad (Nocent, 2002). Las atestaciones
mas antiguas del ritual de la Velatio remontan al Sacramentario veronense y la parte mas
significativa se encuentra en las Misas de septiembre que llevan el titulo Ad virgines sacras, que
empiezan con la oracion Respice, Domine, propitius y siguen con la larga plegaria de bendicion Deus
castorum corporum benignus habitator, que nos dona la llave de lectura de esta Consagracion.* El
origen de la valoracion positiva de la virginidad se vincula a los principios relacionados con la
Encarnacion del Hijo de Dios, que no solo redime al hombre de su pecado, sino que le ofrece la
posibilidad de vivir una vida consagrada a Dios guardando la integridad del cuerpo (carnis
integritate). En las Sacras Escrituras la primera referencia a la virginidad es asignada a la Madre de
Dios, inica mujer del Nuevo Testamento con el titulo de Virgen; pero es Jesus que nos explica el
sentido primordial de la virginidad, que refleja la gracia destinada a las personas que puedan
entender el significado de la entrega a nuestro Creador.” Siguiendo este principio, la virginidad en
el ritual medieval de Consagracion era una libre eleccion de donacion a Dios por parte de la
mujer, la entrega incondicionada de la integridad de su propio cuerpo. Sin embargo su renuncia
no implicaba la caida en el pecado y sus consecuencias, tal y como se observa en algunos
Penitenciales de origen monastico céltico, que se adentran en detalles escabrosos, insistiendo
sobre particulares de la vida sexual.®

184



Del ritual de Reconciliacion de los Penitentes tenemos que distinguir dos tipologias distanciadas
en el tiempo: el ritual pablico, administrado una sola vez en la vida, y el ritual privado, repetido
durante el transcurso de la vida, que se afirmo por influencia de los monasterios célticos (Nocent,
2005). Segtn el testimonio del Ordo 1, el ritual ptblico de Reconciliacion comenzaba con el
reconocimiento de los pecados por parte del penitente delante de Dios (peccata et facinora sua
confitenti, n. 82), siguiendo después con una adecuada satisfaccion y concluyendo con el perdon
(satisfacitionem placaris, n. 81). La plegaria persistente del pecador y la de la comunidad provocaba
la misericordia de Dios, placado gracias a la humillacion del penitente y su piblica confesion (qui
publicani precibus vel confessione placatus es, n. 82).7 El paralelismo con el Bautismo era
constantemente mencionado (lavant aquae - Bautismo y lavat lacrimae - Reconciliacion). La publica
Reconciliacion de los penitentes se fundamentaba sobre la peticion de misericordia, gestualmente
manifiesta con la postracion de los cuerpos y con la contricion exteriorizada por las lagrimas:
ejemplo de celebracion intermedia entre liturgia oficial y drama litargico, que tenia lugar el jueves
santo a la hora Sexta. En la celebracion participaba el obispo, que entraba en la Iglesia en
procesion mientras se cantaban las letanias de los santos y los penitentes esperaban fuera de la
Iglesia, postrados en el suelo con un cirio apagado (simbolo de la luz bautismal) y en actitud de
profunda humillacion. Después de un ritual muy complejo y rico de simbolismos, en el momento
del Prefatio, mientras los penitentes seguian postrados, se entonaba la antifona Cor mundum crea in

me, Deus y el salmo Miserere mei, Deus.

Por otro lado, la lista de las expiaciones redactada en los Penitenciales nos da la posibilidad de
conocer las penitencias privadas, que incluian practicas de mortificacion del cuerpo: dos dias en
ayunas o la recitacion de 100 salmos o 1000 genuflexiones; un afio en ayunas o un mes de
penitencia corporal hasta llegar a la muerte. La conmutacion y la costumbre de hacer celebrar
Misas en lugar de una satisfaccion impuesta crearon las condiciones para la difusion de las Misas de
plegarias para pedir misericordia.

El Pontifical romano-germanico del siglo X muestra la doble manera de conferir la absolucion:
publica y privada. Dos modalidades que reflejan dos maneras diferentes de vivir la dimension
corporal: vehiculo de redencion o lugar de mortificacion. En la penitencia ptblica la culpa se
expiaba con lagrimas, expresion de arrepentimiento, mientras que en la forma privada, la
expiacion pasaba a traves de la mortificacion del cuerpo que podia llegar hasta la muerte, con la
opcion de conmutacion de la pena en Misas de misericordia para aquellos que podian pagarlas.

Entre los signos sacros a traves de los cuales se obtenian efectos espirituales de caracter
temporaneo sobre los cuerpos, se distinguen los Exorcismos in obsesso sobre energimenos y los
Exorcismos sobre catecimenos que concluian los escrutinios del Bautismo (Triacca, 2002). Uno y
otro operaban con la finalidad de purificar mente y cuerpo, ambito cognitivo y ambito biologico,
ademas de rescatar de influencias diabolicas y santificar a la persona. En ambos rituales la
imposicion de las manos del celebrante, sinécdoque del cuerpo que santifica, tenia la funcion de
extraer el maligno que entr6 en el mundo con el pecado del hombre y que Cristo con su
Encarnacion-Muerte-Resurreccion derroto. Es por eso que los rituales de Exorcismos tenian y
tienen valor de anamnesis: re-evocacion de la victoria de Cristo sobre el mal en el mundo
(macrocosmo) que se renueva en el cuerpo poseido (microcosmo). El fin apotropaico del
Exorcismo es anterior a la misma institucion del Sacramental que era practicado por personas con
especial carisma, después de una preparacion del cuerpo que consistia en dias de ayuno y
plegarias, costumbre que alin se respeta en los rituales oficiales.

Durante la Edad Media los rituales alrededor de la muerte estuvieron mas presentes en el
ambito de lo cotidiano y ademas, marcados por la persistencia de elementos de tradiciones

185



religiosas y paganas mas arcaicas (Rouillard, 2002). Me refiero al ritual de la aspersion del difunto
con agua bendita para alejar al diablo, que tiene antecedentes en el antiguo ritual helenico de
purificacion, y a la recitacion de forma continuada de los salmos penitenciales, derivada de la
practica hebraica del dicere psalmi. Otro elemento de tradicion pagana que se incorporo al ritual
funerario cristiano fue la actuacion de las planideras, que interpretaban el lamento fanebre a
traves del cuerpo; la actuacion de las plaideras, que interpretaban el lamento funebre a traves
del cuerpo: tambien la actuacion de las mujeres dolientes que interpretaban el lamento funerario a
traves del cuerpo: cuerpos femeninos golpeados, que arrancandose el cabello y chillando
expresaban la violencia de la muerte. La fractura que supone una defuncion se traducia pues en la
representacion dramatica del cuerpo femenino, fulcro simbolico de la eterna rueda que gira sin
cesar del nacimiento a la muerte, del principio al fin.

La Iglesia toleraba estas injerencias profanas, asi como tuvo que incluir también el banquete
(refrigerium) que se celebraba alrededor de la tumba y que acabo siendo celebracion de la
Eucaristia. El banquete funerario entraba en las formas de superacion del taba de la muerte, con la
funcion de contrastar la anorexia cultural que sigue a la muerte y con toda la carga simbolica de
vida que conlleva la accion de comer, siendo un ancestral acto de victoria de la vida sobre la
muerte y forma de triunfo de las funciones corporales. Otra creencia derivaba de la idea que el
cuerpo del difunto seguia teniendo sensaciones y por eso se aspergia de esencias aromaticas
perfumadas, uso que despucs acabaria en el siglo IV con la costumbre de poner flores a las
tumbas.

La liturgia de las exequias de los siglos VII-IX no tuvo inclinacion cristologica ni pascual,
refiriendose directamente a Dios, que nos proporciona la entrada a las beatitudes eternas entre los
angeles y los santos.® Asi pues la liturgia funeraria a la Edad Media era mas proxima al Antiguo
Testamento y alejada de la Buena Nueva del Evangelio, con una diferencia sustancial entre la
liturgia del ritual del siglo VII y la de los rituales romano-galicanos de los siglos VIII y IX. En el
ritual mas antiguo el moribundo se acompanaba litirgicamente desde antes de la muerte hasta el
entierro, asistiendo al cuerpo y al alma en su Gltimo viaje. Los rituales mas recientes,
influenciados por una nueva antropologia florecida, principalmente, en los monasterios del
Imperio carolingio, parecen preocuparse sobre todo del alma, ya libre de la prision del cuerpo.
Tal es la discrepancia que nos lleva a hablar de dos teologias diferentes referidas a la liturgia de la
muerte que, con el paso del tiempo, se contaminaron hasta llegar a la celebracion oficial recogida
en el Ritual romano del 1614, con la permanencia de interesantes variantes en tradiciones
litargicas locales.

Extremadamente interesante es el ritual de Bendicion de los enfermos (Unctio infirmorum) del
cual no tenemos testimonios en la tradicion litargica de los primeros siglos, pero si que poseemos
manuscritos de rituales de Bendicion del aceite que se utilizaba con finalidades de curacion entre
los siglos V-VIII (Scicolone, 2005). Los primeros rituales de Uncion de los enfermos, con
repertorio de plegarias, cantos y gestos propios, atestados en manuscritos litargicos entre siglo IX
y siglo XIII, se dirigian al cuerpo enfermo y jamas, como va a ser despu¢s, al cuerpo como
vehiculo de pecados. De los cien y mas rituales de Uncion examinados por Chavasse se hizo una
clasificacion en tres tipos. El mas antiguo (siglos VIII-IX) constaba de una unica formula para todas
las unciones destinadas a la obtencion de la recuperacion corporal; el intermedio (siglos IX-XII)
presentaba muchas formulas para cada uncion a los cinco sentidos y otras partes del cuerpo (ojos,
nariz, orejas, pecho, labios, cuello, espalda, manos, pies, et in umbilico, sive in loco ubi plus dolor
imminerit) y solo en la Gltima tipologia, las unciones a los cinco sentidos hacian referencia a la
remision de los pecados (Chavasse, 1938). Asi pues el cambio a lo largo de los siglos se ha dirigido
hasta una convergencia siempre mas estrecha entre Uncion y Penitencia, con la prevalencia del

186



efecto espiritual respecto al corporal. Desde Sacramento de curacion, rehabilitacion del cuerpo
enfermo que tiende a la vida, el ritual acabo siendo Sacramento de Consagracion de la muerte

(Extrema Uncién).

Unos ejemplos interesantes de este ritual nos llega de dos testimonios ubicados en area catalan-
narbonense (siglo XI): el Rituale ad usum Crassensis, manuscrito latino 933 BNF confeccionado y
utilizado en el monasterio de Santa Maria la Grassa de Carcasona del siglo X (Gros i Pujol, 2008:
203) y el Sacramentario manuscrito Vic 66 copiado en el ano 1038 (f. 100v) para la Consagracion
de la Catedral de Vic (Olivar, 1953). El ritual de Uncion de los enfermos en estos dos testimonios
contiene tres antifonas ya incluidas en el Liber ordinum: Sana Domine omnes languores, Dominus locutus
est discipulis e Dominus erigit elisos, cuyos textos son precedidos de las formulas de bendicion In
nomine Patris et Filii et Spiritus Sancti regnantis in saecula saeculorum accipe sanitatem corporis et
remissionem ominium peccatorum.” Los textos de estas antifonas indican una tendencia hacia la
curacion del cuerpo mas que hacia la redencion de los pecados, consiguiendo que este ritual fuese
un Sacramento mas bien de celebracion a la vida y jamas de preparacion a la muerte, tal como

acabaria siendo después.

En fin, los textos sacramentales medievales nos ofrecen unas representaciones del cuerpo
glorificado, santificado y venerado, ya sea por la sacralidad que el corpus textual le atribuye o por
su actuacion en la accion ritual cuando se hace vehiculo de salvacion. Entonces, la idea divulgada
de la negacion del cuerpo y mortificacion de la carne en el ambito cristiano medieval no solo no es
cierta, cuando referida a sus textos y contextos litirgicos, sino que refleja mas bien una
representacion del cuerpo “prision del alma” promovida por algunas corrientes teologicas que
acabaron adquiriendo tambien el monopolio en materia litirgica. Un cambio de representaciones
que se ha producido a lo largo de siglos, obedeciendo a logicas de poder, religioso y temporal, que
se han ido imponiendo con el arma de dominio mas sutil y eficaz que se conozca: el control sobre
los cuerpos.

Notas

1. Plegaria de bendicion incluida en las Misas de septiembre Ad virgines sacras.

2. Principio gnoseoldgico del realismo aristotelico citado por Santo Tomas de Aquino en Summa Theologica
(siglo XIII).

3. Cf. Alfonso X el Sabio, Cantiga de Santa Marian. 7, ed. W. Mettmann, I: 75; M. I. Colantuono (2014).
4. El ritual de la Velatio se desarrollaba el dia de Navidad, Epifania y Pascua y la Consigna del velo era muy
parecida a la del velo de las esposas (Velatio sposae), siendo la virgen de hecho sponsa Christi.

5. Evangelio segtn San Mateo 19: 10-12.

6. Cf. Peniténciale de Teodoro de Canterbury (602-690) en C. Vogel (1978).

7. Cf. Andrieu M., Les Ordines Romani du haut Moyen-Age. 11. Les textes (Ordines I-XIII).

8. Vease el texto de la Antifona Animam de corpore quam assumpsisti, Domine, fac gaudere cum sanctis tuis in
gloria (Ritual romano, siglo VII).

9. 11 Liber ordinum contiene los rituales de la antigua liturgia de la Iglesia visigotica y mozarabe, incluyendo
los manuscritos: Silos, Archivo del Monasterio, Liber ordinum maior ms. 4, ano 1052; Silos, Archivo del
Monasterio, Liber ordinum minor ms. 3, ano 1039; Madrid, Biblioteca de la Real Academia de la Historia, Liber
ordinum minor Aemil. 56, s. X. redactado en el Monasterio de San Millan de la Cogolla (cf. ed. Ferotin,

1904).

187



Bibliograffa

Andrieu, Michel (1931-1961): Les Ordines Romani du haut Moyen-Age. 1l. Les textes (Ordines I-XIII),
Louvain: Spicilegium Sacrum Lovaniense.

Andrieu, Michel y Elze Reinhard (eds.) (1963-1972): Le Pontifical romano-germanique du dixiéme
siécle, Citta del Vaticano: Biblioteca Apostolica Vaticana.

Chavasse, Antoine (1938): Etude sur I'onction des infirmes dans Iéglise latine du Ille au Xle siécle, Lyon:
Faculte de Theologie.

Colantuono, Maria Incoronata (2014): «Reminescenze melodiche e filiazioni tematiche tra le
Cantigas de Santa Mariae le Prosae de Santa Maria del Codice di Las Huelgas», Cognitive Philology,
VII, Roma, Universita Sapienza: 1-11.

Ferotin, Marius (1904): «Liber ordinum en usage dans |’Eglise visigotique et mozarabe d’Espagne
du cinquiemeau onzieme siecle», Monumenta Ecclesia Liturgica, V, Paris: Firmin-Didot.

Gros i Pujol, Miquel dels Sants (2008): «El Col-lectari-Ordinari de 1’Abadia de Santa Maria de la
Grassa (Paris, BnF, ms. lat. 933)», Miscel-lania liturgica catalana, XVI, Barcelona: Societat
Catalana d’Estudis Littrgics, 203-453.

Langer, Susanne (1972): Filosofia in una nuova chiave. Linguaggio, mito, rito e arte, Roma: Armando.

Lopez Pereira, Xos¢ Eduardo (1991): Exeria. Viaxe a Terra Santa, Vigo: Xerais Universitaria.

Merleau-Ponty, Maurice (1980): Fenomenologia della percezione, Milano: Il Saggiatore.

Nocent, Adrien (2002"""): «La Consacrazione delle Vergini». En: Andamnesis 7: I Sacramentali e le
Benedizioni, Adrien Nocent, Ildebrando Scicolone, Matias Auge, Luke Chengalikavil, Achille
M. Triacca, Philippe Rouillard, Domenico Sartore y Anscar ]J. Chupungco, Genova-Milano:
Casa Editrice Marietti, 12-25.

— (2005"%): «I tre Sacramenti dell’iniziazione cristiana». En: Andmnesis 3/2: La liturgia, i
Sacramenti: teologia e storia della celebrazione, Adrien Nocent, Ildebrando Scicolone, Franco
Brovelli y Anscar ]J. Chupungco, Genova-Milano: Casa Editrice Marietti, 11-131.

— (2005"%): «l Sacramento della penitenza e della riconciliazione». En: Andmnesis 3/2: La
liturgia, i Sacramenti: teologia e storia della celebrazione, Adrien Nocent, Ildebrando Scicolone,
Franco Brovelli y Anscar J. Chupungco, Genova-Milano: Casa Editrice Marietti, 135-202.

Olivar, Alexandre (1953): EI Sacramentario de Vich. Estudio y edicion Monumenta Hispaniae Sacra,
Serie Littrgica, IV, Barcelona: Consejo Superior de Investigaciones Cientificas.

Rouillard, Philippe (2002""*): «I riti dei funerali». En: Andmnesis 7: I Sacramentali e le Benedizioni,
Adrien Nocent, Ildebrando Scicolone, Matias Auge, Luke Chengalikavil, Achille M. Triacca,
Philippe Rouillard, Domenico Sartore y Anscar ]J. Chupungco, Genova-Milano: Casa Editrice
Marietti, 195-231.

Scicolone, Ildebrando (2005'*): «Unzione degli infermi». En: Andmnesis 3/2: La liturgia, i
Sacramenti: teologia e storia della celebrazione, Adrien Nocent, Ildebrando Scicolone, Franco
Brovelli y Anscar ]J. Chupungco, Genova-Milano: Casa Editrice Marietti, 207-241.

Tagliaferri, Roberto (2006): La magia del rito, Padova: Messaggero.

Terrin, Aldo Natale (1999): Il rito. Antropologia e fenomenologia della ritualita, Brescia: Morcelliana.

Tomatis, Paolo (2010): Accende Iumen sensibus. La liturgia e i sensi del corpo, Roma: Edizioni
liturgiche.

Triacca, M. Achille (2002"*): «L’Esorcismo». En: Anamnesis 7: I Sacramentali e le Benedizioni,
Adrien Nocent, Ildebrando Scicolone, Matias Auge, Luke Chengalikavil, Achille M. Triacca,
Philippe Rouillard, Domenico Sartore y Anscar J. Chupungco, Genova-Milano: Casa Editrice
Marietti, 170-194.

Vogel, Cyrille (1978): Les Libri paenitentiales. Typologie des sources du moyen dge occidental, Turnhout:
Brepols, 27.

188



