
Casa de
Velázquez
Reforma y disidencia religiosa  | Michel Boeglin,  Ignasi
Fernández Terricabras,  David Kahn

De la crisis al
viraje
Los inicios de la política confesional de Felipe II

Ignasi Fernández Terricabras
p. 53-73

Texto completo
Creed, hija, que este negocio me ha puesto y tiene en

tan gran cuidado y dado tanta pena que no os lo
podría significar, viendo que […] suceda en mi

presencia y la vuestra una tan gran desvergüença y
vellaquería, y incurrido en ello semejantes personas,

sabiendo que sobre ello he sufrido y padecido en
Alemania tantos trabajos y gastos, y perdido tanta

parte de mi salud […] y assí se deve mirar si se puede
proceder contra ellos como contra sediciosos,

https://books.openedition.org/cvz
javascript:;
https://books.openedition.org/


1

2

escandalosos, alborotadores e inquietadores de la
república, y que tenían fin de incurrir en caso de

rebellión por que no se puedan prevaler de la
misericordia. […] Creed, hija, que si en este principio

no se castiga y remedia para que se ataje tan gran mal
sin excepción de persona alguna, que no me prometo

que en adelante será el Rey ni nadie parte para
hacerlo1.

En la historiografía actual, hay consenso para afirmar que la
política de intolerancia radical y de represión a ultranza
contra toda disidencia religiosa que siempre se ha
considerado característica del reinado de Felipe II comenzó,
de hecho, en los años finales del de su padre. Y cartas como
la citada lo evidencian. Desde el acceso de Fernando de
Valdés en 1547 al cargo de inquisidor general, «la
reorganización valdesiana de la Inquisición española», en
palabras de su biógrafo José Luis González Novalín2, hace
del Santo Oficio un aparato de represión estructurado,
económicamente saneado y con una normativa procesal
depurada, presto a volcarse en las nuevas tareas que la
corona le va a confiar. En suma, un tribunal básico para el
gobierno de las personas y de las conciencias que no hace
distingos entre política y religión. El cenit de su poder
adviene, precisamente, cuando se descubren grupos
luteranos organizados en Sevilla (1557) y en Valladolid
(1558) y la Inquisición arresta en agosto de 1559 al
mismísimo arzobispo de Toledo, Bartolomé de Carranza, el
hombre más encumbrado de la jerarquía eclesiástica
hispana. Y el nuevo monarca, Felipe  II, cuando llega a
Castilla procedente de los Países Bajos, acude directamente a
Valladolid para presidir uno de los trágicos autos de fe
contra los luteranos, el 8 de octubre de 1559.
Sin embargo, al establecer esta indudable línea de
continuidad entre la fase final del reinado de Carlos  V y la
primera del mandato de Felipe  II corremos el riesgo de
perder de vista el elevadísimo nivel de tensión política y
religiosa —por no decir de psicosis colectiva— con que se
viven los primeros años del nuevo reinado en la corona de



3

4

5

6

La crisis

Castilla —más intensamente, como veremos más adelante,
que en la de Aragón.

Quien más claramente ha descrito el estado de embriaguez
represiva y proteccionista de esos años fue el malogrado
José Ignacio Tellechea Idígoras. Para este excelente
historiador, toda España vive a finales de la década de 1550
una crisis, un término que utilizamos con el significado que
en la Antigüedad le daban los griegos: ese momento decisivo
que nos fuerza a tomar un rumbo concreto, ese instante
crítico en el que un enfermo evoluciona inexorablemente
hacia la curación o hacia la fatalidad. Según Tellechea, 1559
es el punto de inflexión en el que, ante un «traumatismo
nacional religioso3» como nunca antes se había conocido,
España opta no solo por la represión, sino, además, por un
hermetismo que la apartará durante siglos de la evolución
europea.
Desde el punto de vista político, los estudios de María José
Rodríguez-Salgado han puesto de manifiesto la gran
complejidad y tensión de la década de 1550. La división de la
monarquía de Carlos V entre Fernando I y Felipe II no fue en
absoluto ni tranquila ni armoniosa. «Largos años de
inseguridad y crisis de considerable magnitud precedieron el
acceso de Felipe y de Maximiliano [el hijo de Fernando] al
trono4».
Carlos  V se siente humillado por la deshonrosa Paz de
Augsburgo de 1555 y sufre varias crisis depresivas que se
añaden a los trastornos causados por la gota y a las
frecuentes desavenencias con su hijo Felipe. Eso alienta la
lucha de facciones que intentan hacerse con el control del
Gobierno y tomar posiciones con vistas a la sucesión;
mientras, la unión de los diferentes reinos bajo un solo
soberano parece estar seriamente en peligro5.
Por si esto no bastara, la imagen de adalides del catolicismo,
sobre la que tanto Carlos V como Felipe II han cimentado su
política, se ve comprometida con el ascenso al pontificado de
Paulo  IV en 1555. La familia napolitana Carafa, a la que
pertenece el nuevo papa, se ha destacado siempre por su



7

8

9

Una política confesional sistemática en la
corona de Castilla

oposición a los Habsburgo. En sus discursos, el pontífice no
duda en comparar a Carlos V con el diablo, en denunciar su
intención de hacerse con el control de Italia y en augurar una
pronta excomunión del emperador y de su hijo.
La alianza militar entre Paulo  IV y Enrique  II de Francia
precipita la entrada de las tropas del duque de Alba en los
Estados Pontificios que, en septiembre de 1556, siembran el
pánico en Roma6. Paulo IV tiene que firmar la paz7 al mismo
tiempo que la reputación de Felipe II crece por toda Europa
tras la victoria de San Quintín, en agosto de 1557, que
conduce a la Paz de Cateau-Cambrésis con Francia en abril
de 15598.
Pero la corona aborda estos retos políticos en una situación
financiera prácticamente desesperada. Felipe II comienza su
reinado con una deuda superior a los ingresos totales del
fisco durante varios años. En 1557 decreta una suspensión de
pagos, que se repetirá en 1560 y en 1565. Solo a finales de los
años sesenta se consigue cierta estabilidad presupuestaria
gracias, sobre todo, a los prestamistas genoveses9.

En ese contexto político y financiero tan exageradamente
convulso, el descubrimiento de los focos luteranos en
Castilla cae como una bomba y provoca un clima de angustia
colectiva que se manifiesta con la detención de Carranza,
mencionado por los acusados, y con una crudelísima
represión. Solo en la primera mitad de 1559, tienen lugar un
auto de fe en Zaragoza (17 de abril) con 111 reos, aunque solo
2 son luteranos; otro en Murcia, con 54 presos, de los que 12
son ejecutados por judaizantes o criptomusulmanes; y otro
en Valladolid (21 de mayo), en presencia de la regente y del
príncipe heredero, con 28 acusados de luteranismo, de los
que 15 son quemados10. Entre septiembre de 1559 y octubre
de 1562, se celebran cuatro autos de fe en Sevilla y dos en
Valladolid en los que más de 300 personas son sentenciadas,
de las cuales más de 70 mueren trágicamente en la hoguera.
En Murcia, entre 1558 y 1560, 60 acusados de judaizar son
quemados en persona y 35 en efigie; hasta 1568 habrá al



10

11

12

13

Refuerzo de los poderes de la Inquisición

menos otros seis autos con 48 ejecutados por judaizar, 12
por protestantes y 6 por criptomusulmanes11.
Pero ese espantoso y delirante paroxismo colectivo no queda
ahí. Felipe II está decidido a que la amenaza protestante no
se reproduzca en Castilla. A través de una serie de decisiones
políticas, irá edificando un programa de gobierno
confesional muy claramente sistematizado. Entre finales de
los años cincuenta e inicios de los sesenta, la corona
promulga unas medidas culturales, religiosas y políticas que,
a menudo, se han analizado por separado, pero que conviene
observar en su integridad como un intento de dar respuesta
a la tensión vivida al inicio del reinado.

Ese programa político se basa en fortalecer y hacer más
eficaces los poderes de la Inquisición12, hasta tal punto que
algunos autores han pensado que quizá Valdés exageró
deliberadamente la importancia de la presencia luterana en
Castilla para ganar influencia en el complejo tablero político
de la época13.
En la década de 1550 se reorganiza la estructura inquisitorial
sobre el territorio, con el objetivo de llegar a todas partes. La
concordia del 10 de marzo de 1553 regula el número de
familiares en la corona de Castilla, las condiciones que estos
han de tener y sus privilegios jurisdiccionales14. Y, en 1561,
unas nuevas constituciones del Santo Oficio, que regulan
meticulosamente el procedimiento que deben seguir los
inquisidores y el personal a su servicio, sustituyen las que
estaban vigentes desde el siglo xv15.
En el momento álgido de la crisis, Estado e Iglesia movilizan
todos sus recursos, pero queda claro que la Inquisición debe
coordinarlos y dirigirlos. Valgan como ejemplo las cédulas
de la princesa Juana el 9 de octubre de 1558 a todos los
obispos de la corona de Castilla: les ordena que investiguen
si en sus diócesis hay adeptos de los «errores luteranos» u
otras herejías, y que, si los hallan, los denuncien al Santo
Oficio. También deben advertir a los confesores que
aconsejen a los penitentes decir a la Inquisición lo que sepan



14

15

16

17

18

de estos errores, o presentar la denuncia ellos mismos, si
pueden hacerlo sin quebrantar el secreto de confesión16.
Novalín ha explicado cómo Valdés aprovechó las seniles
obsesiones de Paulo  IV para obtener en enero de 1559 un
sinfín de privilegios, además de la autorización para
controlar el comercio de libros17. Ante todo, Roma garantiza
la estabilidad financiera del Santo Oficio atribuyéndole las
rentas de la primera canonjía que vacare en cada catedral o
colegial. La Inquisición, cuyos recursos siempre oscilaban en
función de los bienes confiscados a los reos, dispondrá en
adelante de una base económica fija y segura18.
Paulo IV ordena también que todos los confesores pregunten
a sus penitentes si poseen libros prohibidos y que no los
absuelvan si previamente no los entregan a la Inquisición.
Tampoco serán absueltos en el caso de que conozcan a
personas que los tengan, vendan o impriman y no los
denuncien. Como indica Adriano Prosperi, todo «el ejército
de confesores» se pone al servicio de la lucha inquisitorial19.
El papa permite al Santo Oficio transferir al brazo secular
para su ejecución a cualquier persona que haya intentado
propagar la herejía, incluso noble, aun cuando hubiera
abjurado de sus errores. Y, por encima de todo, le da
facultad durante dos años para detener y procesar a
cualquier dignidad eclesiástica, obispos incluidos. Aunque
luego se ha visto que Valdés había obtenido la concesión
pensando ya en procesar a Carranza, su texto literal constata
el poder que el Santo Oficio había alcanzado sobre todo el
episcopado.
Todas estas normas son más importantes de lo que parecen.
Según el derecho canónico, los obispos son los jueces en
materia de fe. Paulo IV no solo les arrebata definitivamente
esa función en beneficio de los inquisidores, sino que los
somete a un rol subordinado en sus propias diócesis20. Su
sucesor, Pío IV, ratifica sus decisiones e, incluso, las amplía;
por ejemplo, en materia de solicitación21. Durante las
últimas sesiones del Concilio de Trento (1562-1563), los
enviados de Felipe II vigilarán atentamente que los obispos
no intenten recuperar sus facultades22.
En 1558, también se envían cédulas a todos los superiores de
órdenes regulares con la orden de que sus frailes denuncien



19

20

21

Censura y control de libros

a la Inquisición los posibles casos de herejía de que tengan
conocimiento. Además, se les ordena revisar las librerías de
los monasterios y enviar a los inquisidores todos los libros
reprobados que hallaren. Los principales nobles reciben
instrucciones para delatar al Santo Oficio cualquier brote de
herejía en sus estados y señoríos. Lo mismo deben hacer los
corregidores en sus circunscripciones y los profesores de la
universidad con sus alumnos23.
Las autoridades civiles habrán de adoptar el mismo rol
subordinado en el caso de que el Santo Oficio así lo reclame.
De hecho, el rey ratifica en varias ocasiones la inmunidad
jurisdiccional de los agentes de la Inquisición. En 1560 y en
1564, los jueces de la Chancillería de Granada reciben
órdenes expresas de abstenerse en causas que afecten al
Santo Oficio y, muy especialmente, a los bienes confiscados
por este24.
Cuando, en 1561, hay un primer intento de crear un tribunal
de la Inquisición en Galicia, con la intención principal de
asegurar el control de los puertos de mar, el rey informa al
arzobispo de Santiago y a todos los obispos que en adelante
no deben juzgar las causas de herejía y prohíbe al
gobernador de la Real Audiencia inter-venir en asuntos
civiles o criminales sobre bienes incautados por el Santo
Oficio25.

Ya en 1554, ante la dispersión de licencias de impresión
concedidas por diversas autoridades, se decide que solo
pueda otorgarlas el Consejo de Castilla, el máximo
organismo dentro de la estructura del poder real26. Y en la
importante pragmática de 7 de septiembre de 1558, se
establece minuciosamente el procedimiento, bajo pena de
muerte y de destrucción del texto que sea publicado sin
permiso del Consejo. El prólogo explica claramente que se
pretende reprimir la herejía que, mediante diversas
publicaciones, ya ha entrado en el reino27. A partir de esa
fecha, los libros editados fuera del territorio de la corona de
Castilla necesitan la licencia del Consejo Real para poder ser
vendidos en ella. Tampoco se puede comunicar ni leer



22

23

ningún texto manuscrito «que sea de materia de doctrina de
sagrada Escritura, y de cosas concernientes a la Religión»
sin la aprobación previa del Consejo28. El control previsto se
extiende a las librerías y a las bibliotecas, que se
inspeccionarán cada año por una comisión compuesta por el
obispo y el corregidor de cada lugar, o sus delegados, a los
que se pueden sumar superiores de las comunidades
religiosas de la ciudad y, en el caso de Salamanca, Valladolid
y Alcalá, también dos representantes de las respectivas
universidades. Los informes de estas comisiones deben
enviarse al Consejo de Castilla. También los superiores del
clero regular han de inspeccionar cada año las librerías de
las comunidades bajo su autoridad, así como los libros
particulares de cada religioso o religiosa29. Otra cédula
firmada el mismo día prohíbe traer, tener o vender libros
prohibidos por la Inquisición. Felipe II no se queda corto: ¡la
contravención se castiga con confiscación de bienes y pena
de muerte30!
Si bien el control de las librerías queda en manos del
Consejo de Castilla, la Inquisición colabora de forma activa e
insistente. En 1557, se encarga a los inquisidores
«personalmente visitar de tiempo en tiempo los libreros» de
su sede y mediante delegados en el resto del distrito. Y en
1558 se ordena retener los libros que entren en las aduanas
hasta que los agentes del Santo Oficio los inspeccionen. Los
inquisidores reciben también órdenes de visitar bibliotecas
particulares donde se sospecha que puede haber «libros
reprobados» —por ejemplo, el 13 de agosto de 1558, nada
más y nada menos que la biblioteca del recientemente
fallecido Martínez Silíceo, arzobispo de Toledo31—.
Asimismo, habrá inspecciones en las imprentas, pero no,
según parece, de una manera tan regular y sistemática como
las de librerías, aunque, por poner un ejemplo, en el vórtice
de 1558 se ordena al virrey de Navarra que inspeccione las
imprentas del reino… ¡Cada cuatro meses32!
Con todas estas medidas, la de librero se convierte en una
profesión de riesgo, permanentemente bajo sospecha33. El
caso mejor conocido es el de Sevilla, donde se da la doble
circunstancia de que hay focos luteranos en la ciudad y de
que el puerto es la vía obligatoria para exportar libros a



24

25

26

27

América34. Pero a lo largo y ancho de la Península la
importación y el comercio de libros mantienen una vitalidad
sorprendente a pesar de todas las trabas35. Incluso la
siempre sospechosa figura del vendedor itinerante de textos
parece haber sido mucho más habitual de lo que se creía36.
Los profesionales del libro, para saber a qué atenerse antes
de invertir en un título, solicitan que la Inquisición participe
de la censura previa. El mismo inquisidor general Valdés,
seguramente con la intención de aumentar su poder, se lo
pide también al rey en la coyuntura crítica de 155837. Pero el
Consejo de Castilla siempre se opondrá, de manera que las
competencias quedarán claramente deslindadas: el Consejo
se encarga de la censura previa y la Inquisición de la
posterior a la edición.
Desde que, en 1521, la Inquisición veta todas las obras de
Lutero, es habitual que el Santo Oficio decrete prohibiciones
de libros. Y, desde 1536, la Suprema frecuentemente nombra
agentes que inspeccionan las librerías38. Pero esa actividad
se intensifica en el momento que abordamos, cuando cunde
la sensación de que el Santo Oficio ha concentrado su
atención en los tratados de teología y ha descuidado otras
tipologías utilizadas, de manera más sutil y discreta, por los
protestantes: comentarios a la Biblia, ediciones de clásicos,
libros de ciencia, manuales escolares… Se opta, entonces,
por la claridad utilizando un solo Índice de libros prohibidos
y revocando todas las licencias para poseer dichos libros.
El primer Índice fue publicado por la Inquisición española
en 1551, tomando como base el que ya había publicado la
Universidad de Lovaina un año antes. La voluntad de darle
una amplia difusión llevó a publicar, al menos, cuatro
ediciones en 1551, a cargo respectivamente de los Tribunales
de Distrito de Valladolid, Toledo, Sevilla y Valencia39. Ese
mismo año, en Valencia, el inquisidor ya confisca textos en
diversas bibliotecas40. En los siguientes, la Inquisición
trabaja en la elaboración de una «Censura general de
Biblias» que se promulga en 1554: más de 70 ediciones son
revisadas y expurgadas41.
La Inquisición no se contenta con eso. Durante toda la
década desarrolla una actividad censoria prácticamente
obsesiva, mediante la cual intenta controlar todas las



28

29

publicaciones sospechosas. Todo el trabajo realizado en esos
años desemboca en la publicación de un nuevo Índice de
libros prohibidos en 1559, que añade a los anteriores 253
nuevos títulos, 14 ediciones de la Biblia, 9 del Nuevo
Testamento y 29 autores más que ven todas sus obras
prohibidas. La prohibición de 54 ediciones de libros de horas
por el hecho de contener pasajes bíblicos traducidos a
lenguas vernáculas o incitaciones a prácticas consideradas
heterodoxas muestra la susceptibilidad de la Inquisición42.
Ya hace años que José Martínez Millán, en un artículo
premonitorio de sus investigaciones posteriores, estableció
que el Índice de 1559 era algo más que una actualización de
prohibiciones anteriores: se trata de una «sistematización de
controles ideológicos […] que obedece a una
reestructuración que realiza el Estado» para que los consejos
de Castilla y de la Inquisición actúen coordinadamente en la
definición de una ortodoxia que es, a la vez, política y
religiosa43. Y, como ha señalado el gran historiador de todos
los índices de libros prohibidos, Jesús M. de Bujanda, el de
1559 fue aplicado con una severidad y un rigorismo
extremos44.
Al mismo tiempo que publican los índices, la Inquisición
española obtiene reiteradamente de la Santa Sede (1551,
1559, 1564) la revocación de cualquier permiso para poseer o
leer libros prohibidos, incluso a los más altos eclesiásticos. A
partir de 1559, dichas autorizaciones solo las podrá conceder
el inquisidor general45.
La Inquisición no solo ejerce la censura de cualquier texto
editado, sino que, además, se la reserva en exclusiva,
regulando un procedimiento minucioso y absolutamente
centralizado, en el cual solo el Consejo de la Suprema —y no
un tribunal de distrito— puede prohibir un título46. Por eso,
el 11 de abril de 1559 se advierte al rector y los profesores de
las universidades de Salamanca y de Alcalá que sus letrados
no pueden dar ningún parecer ni censura sobre libros sin
orden del inquisidor general y sin presentarlos antes al
Consejo de la Inquisición47. A diferencia de lo que ocurre en
Francia o en los Países Bajos, donde la Sorbona o la
Universidad de Lovaina decidirán sobre la ortodoxia de los
escritos, en España dicho poder queda, exclusivamente, en



30

31

32

Control de las universidades

manos de los inquisidores, aunque a veces estos puedan
solicitar dictámenes de profesores universitarios48.

Simultáneamente, se intensifica el control de la corona sobre
las principales universidades de la corona de Castilla. En el
caso de Salamanca, la preocupación del Consejo no tiene
precedentes. Se ordenan visitas de inspección realizadas
personalmente por un consejero con una frecuencia
inaudita: la primera de ellas, por Cano a partir de enero de
1557, Hernando Pérez entre diciembre de 1557 y agosto de
1558, Montalvo en enero de 1559, Anaya en enero de 1560 y,
finalmente, la visita fundamental del obispo de Ciudad
Rodrigo, Diego de Covarrubias —futuro presidente del
Consejo de Castilla—, a partir de julio de 1560, que culmina
con la redacción de unos nuevos Estatutos de la Universidad
el año siguiente. En ellos se prescriben con todo detalle los
mecanismos de provisión de plaza, los métodos de
enseñanza autorizados y lo que se debe explicar en cada
cátedra. El rector y el catedrático más antiguo deben pasar
visita cada dos meses a todos los profesores para verificar el
desarrollo del programa, el método docente y el grado de
satisfacción de los alumnos. En la década de 1560, estas
normas no eran papel mojado: consta de varios catedráticos
que fueron sancionados por explicar más materia de la que
los estatutos fijaban49.
Simultáneamente, el rector, los chancilleres y los demás
miembros de las universidades de Salamanca y de Alcalá
reciben órdenes periódicas según las cuales deben visitar las
librerías y averiguar si alguien posee libros sospechosos y,
sobre todo, «procuréis de saver si algunos estudiantes tienen
y enseñan errores luteranos y doctrinas que no sean
católicas» y, en caso afirmativo, denunciarlos a la
Inquisición. Órdenes como esta se repiten el 9 de octubre de
1558, el 22 de enero de 1559 y el 3 de noviembre de 156150.
La presión del Consejo de Castilla sobre la Universidad de
Salamanca se mantiene en la década siguiente mediante las
visitas de los consejeros López de Arrieta (1562), Villagómez
(1564) y Jarava, en octubre de 1566. Esta última sigue a los



33

34

35

informes que se pidieron en mayo de 1566 al obispo de
Ciudad Rodrigo, Diego de Simancas, sobre ciertos «excesos»
y sobre el nuevo estatuto de limpieza de sangre que había
aprobado el claustro. Como ha señalado Luis E. Rodríguez-
San Pedro, a través de la consolidación del intervencionismo
regio se diluye definitivamente la universidad de corte
renacentista51.
Un proceso similar tiene lugar en la Universidad de Alcalá de
Henares, donde las ideas erasmistas y reformadas habían
sido recibidas con simpatía. Después de la visita de Gaspar
de Zúñiga en 1555, la inspección fundamental consiste en la
minuciosa visita de Juan de Ovando entre 1564 y 1566, en
paralelo a la que Jarava y Simancas realizan en Salamanca.
Ovando pide incluso la relación de todos los miembros del
claustro, en la que se ha de incluir su lugar de nacimiento y
los lugares donde han vivido desde 1551. La visita concluye
con la redacción de unas nuevas constituciones en las que,
como en Salamanca, se especifica claramente el número de
cátedras y los temas y textos que deben ser explicados en
cada una de ellas52.
Las librerías de Alcalá las visita en 1546 el doctor Álvaro
Moscoso, pues la Inquisición había sido informada de que
«los libreros y otras personas vecinos y estantes en la
Universidad de la villa de Alcalá tienen en su poder y venden
y compran libros y obras del Heresiarca fray Martin Luther y
de sus secuaces y de otras sectas53». Hay nuevas
inspecciones de librerías en 1552, en 1558 y en 155954.
Pero no es suficiente con garantizar la ortodoxia de las
universidades. Hay que asegurar que los estudiantes acudan
solo a las que son fiables. Ese es el motivo de la famosa
pragmática de 22 de noviembre de 1559, en la que Felipe II
prohíbe a sus súbditos de la corona de Castilla, «eclesiásticos
o seglares, frailes ni clérigos ni otros algunos», ir a estudiar
al extranjero y da cuatro meses para volver a los que
estuvieran matriculados fuera del territorio de la monarquía.
Los transgresores serían privados de todos sus bienes y de la
naturaleza; sus grados extranjeros no serían reconocidos. La
medida se justifica no solo por el coste económico, sino
porque «con la comunicación de los extranjeros y de otras
naciones se divierten y distraen y vienen en otros



36

37

38

Confirmación definitiva de la ortodoxia tridentina

inconvenientes». Se exceptúan las universidades de la
corona de Aragón, los becarios del Colegio de los Españoles
de Bolonia, los españoles que, residiendo en Nápoles o en
Roma, quieran aprender en sus universidades y los
profesores —pero no los alumnos— de Coímbra55. Obsérvese
que queda prohibido asistir, entre otras, a las clases de la
Sorbona o de Lovaina, donde había importantes colonias de
estudiantes españoles, algunos de los cuales habían acogido
con interés las ideas de la Reforma.

Para añadir incertidumbre a la crítica situación que se vive
en la década de 1550, hay que recordar que aún no está
claramente definida la ortodoxia católica sobre muchos
temas que la Reforma ha cuestionado y, aún más, que en
aquellos momentos tampoco parece seguro que la Iglesia
pueda fijarla a corto plazo.
Las sesiones del Concilio de Trento se han interrumpido, por
diversos motivos eclesiásticos y políticos en 155256. Pío IV se
compromete a reemprenderlo en el cónclave que lo elige a
finales de 1559. Pero, entonces, tanto el emperador
Fernando  I como la reina madre de Francia, Catalina de
Medicis, solicitan que se convoque un nuevo concilio que
plantee desde cero la reconciliación confesional
prescindiendo de los decretos ya aprobados en Trento, que
condenan algunos de los puntos principales de la teología
luterana. Como el Concilio no ha sido clausurado ni
formalmente aprobado por el papa, muchos doctores
consideran que sus decretos no son definitivos y que, por
ende, pueden ser reconsiderados. Su insistencia revela que
hay sectores católicos que buscan aún la conciliación con los
protestantes para detener la expansión de la Reforma.
Felipe II, al contrario, exige que se reemprendan los debates
del Concilio en el punto donde se dejaron en 1552. Para él, el
tiempo de la conciliación y de los sueños irenistas había
acabado con los amargos coloquios de religión convocados
por su padre57. Los cánones ya aprobados del Concilio han
sido la base de su política en dos situaciones conflictivas que
han adquirido gran notoriedad, y ahora no acepta verse



39

40

Vigilancia militar y eclesiástica de las fronteras

desautorizado. En primer lugar, los castigos inquisitoriales
contra los protestantes de Sevilla y Valladolid e, incluso, la
acusación contra Carranza se sustentan sobre los cánones
tridentinos, particularmente la condena de la justificación
solo por la fe de la Sesión VI, que ha definido por primera
vez un límite muy claro a la ortodoxia católica. En segundo
lugar, siendo príncipe, Felipe ordena inequívocamente
cumplir el Concilio cuando los obispos de la corona de
Castilla intentan imponer ciertas reformas tridentinas a los
cabildos catedralicios. En numerosas diócesis estos se
rebelan con el apoyo explícito de la Santa Sede, arguyendo
que ni el Concilio estaba concluido ni sus decretos eran
válidos si el papa nos los confirmaba. Entre 1553 y 1555, el
Consejo de Castilla impone multas y penas de prisión o
destierro a muchos canónigos por negar la vigencia de los
decretos conciliares58.
Tras importantes vacilaciones, Pío  IV acepta las posiciones
de Felipe  II. Los obispos, reunidos en Trento en 1562,
retoman los trabajos suspendidos. Y, cuando el Concilio se
da definitivamente por clausurado, el rey, a pesar de estar
entonces duramente enfrentado con el papa, se apresura a
aceptarlo y a declararlo ley de sus reinos, comenzando por la
corona de Castilla, a través de una pragmática real firmada el
12 de julio de 156459. La ortodoxia, rígidamente definida, se
convierte en ley y cualquier disidencia religiosa, en delito.

En la década de 1550, los comisarios del Santo Oficio, que ya
venían realizando algunas actuaciones poco coordinadas de
vigilancia fronteriza, se implican en ella de una manera
directa y sistemática. En 1553, el inquisidor general Valdés
promulga una «Instrucción y orden que se ha de tener en la
Visita de los Vajeles que vienen a los puertos» que incluye no
solo la forma de proceder en los registros de las naves y de
cada uno de sus «arcas o baúles» en busca de libros, y, como
se indica expresamente, de imágenes, sino también los
interrogatorios a los que los comisarios deben someter a
cada marinero, siempre antes de que cualquier persona haya
desembarcado60. Cuando se dan interferencias entre la visita



41

42

43

¿Y la corona de Aragón?

inquisitorial y la que los inspectores del Consejo de Castilla
realizan en busca de armas o productos de contrabando, la
corona recuerda a todas las justicias, en 1553 y en 1558, que
deben dejar total libertad de acción a los agentes de la
Inquisición61.
Por eso, Valdés intenta mejorar la eficacia de las
inspecciones. En una consulta a Felipe II en 1558 la Suprema
ya insiste en la necesidad de «que se tenga gran cuidado en
los puertos de mar y frontera de Francia» para evitar la
entrada de libros heréticos62. Y el 27 de octubre, el Consejo
de la Inquisición comunica su decisión, previa consulta con
la princesa regente, de «que se nombren inquisidores y
comisarios que residan en las fronteras y puertos63». A los
corregidores de los puertos de mar y a otros oficiales regios
se les advierte ese mismo año de que no deben tolerar la
entrada de libros en la corona de Castilla si antes no han sido
vistos por los agentes de la Inquisición.
La rotunda cédula enviada por la princesa al virrey de
Navarra el 8 de octubre de 1558 diseña un rígido programa
de actuación: que investigue si hay herejes en el reino y los
denuncie a la Inquisición; que las justicias reales
inspeccionen con los comisarios del Santo Oficio las librerías
del reino, así como las bibliotecas particulares y las
imprentas cada cuatro meses; que no haya maestros de
escuela que ejerzan sin que hayan sido aprobados por el
obispo y la justicia regia; y que los comisarios inquisitoriales
examinen todas las «valas y fardeles» con libros que se
descarguen en el reino64.

Sorprende constatar que la política de Felipe  II no se
desenvuelve ni con la misma intensidad ni con la misma
rapidez en todos sus reinos. Mientras en la corona de Castilla
se desencadena un alud de medidas represivas a partir de
1558, en la de Aragón la mayoría de disposiciones siguen
otros ritmos, en apariencia mucho menos urgentes, incluso
cuando se descubre un grupo luterano importantes en
Pedralba, en el reino de Valencia, en torno a Gaspar
Centelles, condenado en 156465.



44

45

46

Así, en la corona de Aragón no se toman medidas análogas a
las aprobadas en Castilla para el control de publicaciones.
Aunque diversos historiadores del derecho afirman que la
cédula real de 1558 fue redactada para todos los reinos
ibéricos66, los historiadores del libro afirman que en la
corona de Aragón la censura previa continuó reservada,
como era tradicional, a la autoridad eclesiástica ordinaria.
En Valencia, a finales de los años sesenta el virrey y los
fiscales de la Real Audiencia otorgan licencias de
publicación, pero también el arzobispo; todavía en 1583, el
virrey ordena a los editores no imprimir sin su licencia
textos que podrían ser escandalosos. En Cataluña, solo en
1573 se ordena que los editores pidan licencia al virrey antes
de publicar una obra. Y en el reino de Aragón, las primeras
medidas de censura previa por la autoridad civil datan de
159267.
Tampoco el control de las universidades tiene parangón.
Mientras en Salamanca o en Alcalá se abre paso un
implacable intervencionismo regio que modifica todas las
estructuras, las universidades de la corona de Aragón siguen
dependiendo de los consejos municipales y, eventualmente,
de los obispos. Estas autoridades toman, sin duda, medidas
para prevenir problemas, pero estas no se aplican tan
velozmente como en Castilla. Es significativo el caso del
Estudio General de Gerona, un edificio cuya construcción se
empieza en 1561 con la intención expresa, según los
dirigentes del municipio, de «que ningú de aquest seu
Principat de Cathalunya anàs a estudiar en França per
evitar la rabiosa contagio luterana68». Pero la realidad más
bien desmiente esa preocupación: las clases no comienzan
en Gerona hasta 1572.
Las universidades de la corona de Aragón establecen
mecanismos de control de la ortodoxia de una forma menos
traumática que en Castilla. En los Estatutos de la
Universidad de Barcelona, redactados en 1559, se prevé la
tutela de los obispos y de los superiores de los conventos de
la ciudad y se obliga a los alumnos a firmar una profesión de
fe católica y a prestar juramento de obediencia a la Santa
Sede69. La vigilancia es seguramente mayor en la
Universidad de Valencia, donde el prolongado mandato del



47

48

49

rector Joan Llorenç de Salaya (1525-1558) impone una
rigurosa sumisión a la ortodoxia70. Pero, además, las
constituciones de la Universidad en 1561 prohíben recitar
oraciones en público que no hayan sido autorizadas por el
rector y se somete a su censura el uso de cualquier libro.
Nuevas constituciones en 1563 regulan con mucho más
detalle los programas de las clases y prohíben fijar
conclusiones o cualquier otro papel en las paredes de las
aulas sin la aprobación del rector71.
Solo las universidades de la corona de Castilla se ven
afectadas en un primer momento por la pragmática que
prohíbe emigrar a los estudiantes, a pesar de que existe
desde la Edad Media un flujo tradicional de estudiantes de la
corona de Aragón hacia centros extranjeros. Quizá por eso la
orden que Felipe  II dicta para Castilla en 1559 solo se
registra en la corona de Aragón el 25 de mayo de 156872; no
obstante, la presencia de estudiantes catalanes en las
universidades de Montpellier y de Toulouse se mantiene
alta73. No es baladí señalar que en ese mismo año de 1568 se
prohíbe que los franceses ejerzan como maestros en
Cataluña74.
En cambio, sí parece claro que hubo una voluntad política de
la corona para fortalecer e incrementar el papel de la
Inquisición en los reinos de la corona de Aragón. El autor
que más ha insistido en ello es William Monter, quien llama
la atención sobre un revelador dato estadístico: una vez
pasada la furia perseguidora en Castilla, entre 1570 y 1625,
los tribunales inquisitoriales de la corona de Aragón dictan
el 71 % de las penas a muerte de toda la Inquisición española
aun cuando su jurisdicción alcanza solo a una cantidad de
población seis veces menor que la castellana. Entre 1560 y
1569, los tribunales de esa corona organizan 27 autos de fe
en los que son expuestos a la vergüenza pública 1  350
acusados y entre 1570 y 1579, otros 35, con 1  559
encausados75.
Serían necesarias más investigaciones para saber a qué se
deben esas diferencias cronológicas entre ambas coronas. En
principio, no parece que la percepción de la situación
religiosa de cada una de ellas sea desigual. Más bien al
contrario: una vez que los autos de fe y la implantación del



50

51

52

sistema represivo confesional que hemos descrito atenúan el
miedo al desarrollo de un protestantismo autóctono
castellano, en los años sesenta hay una conciencia clara de
que la frontera pirenaica es el punto por donde la Reforma
puede volver a entrar en la Península. Cabe recordar que en
1559 se celebra el primer sínodo de las iglesias reformadas
de Francia en París, que en 1562 comienza la primera guerra
de religión y que el calvinismo está bien consolidado en el
vecino El Bearne.
Los Pirineos se convierten, así, en un territorio objeto no
solo de control militar y de un incesante espionaje76, sino
también de una especial vigilancia religiosa. Se movilizan
todos los recursos posibles —especialmente por parte de la
Inquisición— para poder detectar cualquier brote de herejía.
Los Tribunales de Barcelona, Zaragoza y Calahorra —este
último trasladado en 1570 a Logroño— tienen instrucciones
específicas para vigilar de cerca a los franceses que se
establecen en sus distritos77. La red de familiares de la
Inquisición, esto es, sus agentes sobre el territorio, concentra
sus esfuerzos en el control de los valles pirenaicos, donde
incluso el contrabando de caballos es objeto de la
jurisdicción del Santo Oficio78. Se procura que las fronteras
eclesiásticas y políticas coincidan: Roma concede que el
arcedianazgo de Baztán y el arciprestazgo de Fuenterrabía
pasen de la diócesis de Bayona a la de Pamplona (1567) y
que se restablezcan las diócesis de Jaca y de Barbastro
(1571), tomando partes del obispado de Huesca, para vigilar
más de cerca las poblaciones de montaña79.
Así pues, si las diferencias en la intensidad y el ritmo de las
medidas represivas en la corona de Castilla y en la de Aragón
no responden a percepciones contrarias, habrá que pensar,
más bien, en una diferente capacidad de actuación por parte
de la corona. En ese caso, no podemos omitir la existencia de
obstáculos objetivos para aplicar en la corona de Aragón la
legislación confesional de Felipe II al inicio de su mandato,
entre los cuales habría que señalar, al menos, dos.
En primer lugar, como ha mostrado Jordi Buyreu, no se dan
las condiciones propicias para que ni la regente Juana,
primero, ni el propio Felipe  II, después, intenten forzar la
maquinaria del poder imponiendo medidas que podrían ser



53

54

recusadas, dando lugar a un grave conflicto institucional80.
Según los fueros y las constituciones de los diferentes reinos
orientales, la renuncia de Carlos  V en 1556 debería haber
comportado el cese automático en sus funciones de la
regente y de todos los virreyes. Eso hubiera supuesto
aminorar, casi aniquilar, la influencia del rey sobre esos
territorios. Juana no encuentra entonces mejor solución que
no comunicar oficialmente la renuncia del emperador.
Mientras en la corona de Castilla se celebran solemnemente
las fiestas por la entronización del nuevo rey, en los
territorios peninsulares de la corona de Aragón las
instituciones continúan considerando su señor a Carlos V, en
virtud de cuyos poderes, firmados en 1554, gobierna la
princesa Juana81. La situación es particularmente tensa en el
reino de Aragón, donde el impopular virrey Diego Hurtado
de Mendoza ha tenido que irse en septiembre de 1556. Su
marcha genera un importante vacío de poder en un
momento muy difícil, en el que Enrique II de Francia llega a
plantearse la posibilidad de invadir Aragón82. La prudencia
de Juana, que no quiere crispar aún más la situación con un
nombramiento que pueda ser considerado ilegal, hace que
no se nombre un nuevo virrey hasta diez años después, ¡en
156683!
La muerte de Carlos V abre la puerta a que la sucesión pueda
seguir los patrones de los casos anteriores. Finalmente,
Felipe  II celebra Cortes en Monzón, recorre los tres reinos
peninsulares de la corona entre 1563 y 1564, y jura las
constituciones respectivas.
En segundo lugar, hemos visto que todo el proyecto
confesional de Felipe II se articula en torno al Santo Oficio,
que ve incrementado su poder. Pero en la corona de Aragón,
desde que Fernando el Católico la impuso, la Inquisición ha
sido objeto de quejas y resistencias por parte de todas las
instituciones locales, tanto eclesiásticas como civiles. En un
sistema jurídico pactista regulado hasta los mínimos
detalles, a mediados del siglo  xvi la Inquisición todavía
arrastra su estigma de institución al servicio del absolutismo
regio que puede desequilibrar la balanza de poderes. Y la
política de la corona no disminuye las sospechas, sino que
las acrecienta: en todo el siglo xvi solo hay un inquisidor del



55

56

57

El viraje

tribunal de Barcelona catalán y dos valencianos en Valencia.
En cambio, el número de inquisidores naturales de la corona
de Castilla es abrumador84.
Las airadas protestas de las Cortes de Monzón fuerzan la
visita de los Tribunales de Valencia, Barcelona y Zaragoza en
1567 por el consejero de la Inquisición Francisco de Soto
Salazar, que castiga numerosas irregularidades85, y la
redacción en 1568 de tres concordias entre los Consejos de la
Inquisición y de Aragón que regulan los conflictos de
competencias y el número de familiares en cada reino según
la población de cada localidad. Con un añadido significativo:
en los pueblos fronterizos —y en las Baleares en las
poblaciones marítimas—, la Inquisición siempre podrá tener
dos familiares más de los que le corresponderían por el
número de habitantes86.
Pero en ese momento otro problema se interpone: desde
septiembre de 1567 un enfrentamiento entre el personal de
la Inquisición y de la Diputación General de Cataluña por el
pago de unos aranceles se ha ido envenenando y acaba, en
julio de 1569, con los bienes de los inquisidores embargados,
los diputados excomulgados y arrestados, y el obispo de
Barcelona y el virrey Hurtado de Mendoza —¡de nuevo él!—
públicamente enfrentados. Finalmente, para evitar el
colapso institucional, el virrey aprovecha la victoria sobre
unos asaltantes, presuntamente hugonotes, en Perpiñán: el
31 de marzo de 1570 promulga una amnistía generalizada
que echa tierra al problema de fondo87.

En realidad, el grado de mayor intensidad de la política de
intolerancia en la corona de Aragón no se alcanza en los años
cincuenta, sino a finales de los sesenta, cuando el contexto
político internacional sitúa otra vez en una posición de alto
riesgo a Felipe II. En pocos años se suceden las rebeliones de
los Países Bajos (comenzada en 1566) y de los moriscos de
las Alpujarras (1568) —ambas con motivos a la vez políticos
y religiosos—, la segunda guerra de religión en Francia
(1567-68) y la fuerte crisis política ya descrita en Cataluña,
que lleva a la ruptura entre las instituciones catalanas y el



58

59

rey cuando este ordena la detención de los diputados de la
Generalitat (1569)88. Parece entonces muy real el temor
expresado por tantos corresponsales de que los hugonotes
puedan atravesar los Pirineos, aprovechando la presencia de
numerosas cuadrillas de bandoleros, o de que los otomanos
se beneficien de la rebelión de los moriscos para
desembarcar en Andalucía o en Valencia, en un momento,
por cierto, en que la élite del ejército hispánico se encuentra
alejada de la Península. Y, para colmo de males, fallece la
esposa del rey, Isabel de Valois, a quien este amaba
profundamente, y de su hijo, el enfermizo príncipe don
Carlos; dos hechos que dejan a la monarquía con un
soberano viudo y sin heredero. Para el rey, como ha puesto
de manifiesto Geoffrey Parker, 1568 es un verdadero annus
horribilis, que incluso lo lleva a plantearse lo siguiente: «…
yo no estoy bueno para el mundo que ahora corre […] que
habría menester otra condición89».
En 1956, al analizar la coincidencia cronológica de todos
estos hechos de primera magnitud, el historiador Joan Reglà
formuló el concepto del «viraje filipino90». Según Reglà,
entre 1566 y 1569, a causa de esta suma de quebrantos,
Felipe II habría definido una dura política de intransigencia
religiosa. Esa política se basaría en una sangrienta represión
militar, tanto en los Países Bajos, a cargo del duque de Alba,
como en el reino de Granada, donde los tercios traídos a
toda prisa al mando de don Juan de Austria matan,
esclavizan o dispersan a los moriscos. También en la
constitución de una Liga Santa junto con el papado y
Venecia para hacer frente a la flota otomana. La batalla de
Lepanto (1571) permite restaurar la imagen de un rey
invencible que defiende el catolicismo por tierra y por mar,
dentro y fuera de sus reinos, recompensado por el favor
divino con el nacimiento, ese mismo año, de un nuevo
heredero91.
Desde que Reglà formulara su teoría, no han cesado los
debates, en los que se ha sostenido una amplia gama de
posiciones, desde quienes creen que el verdadero viraje ya se
había producido en los últimos años del reinado de su padre
hasta los que lo sitúan en la década de 1580, cuando toda la



60

61

62

atención de la monarquía debe concentrarse en el norte de
Europa92.
Pero todos los especialistas coinciden en que, una vez más, la
actuación de Felipe  II no se reduce al aspecto militar. Los
estudios del brillante equipo de investigadores liderado por
José Martínez Millán subrayan el papel fundamental del
cardenal Diego de Espinosa: presidente del Consejo de
Castilla en 1565 y a la vez inquisidor general a partir de 1566,
es el hombre designado por Felipe  II para llevar a cabo su
política de «confesionalización93». Esta pasa a la vez por la
reforma del clero, la aceptación del catolicismo tridentino
por toda la población, la represión de cualquier desviación
religiosa y la defensa en toda Europa de la fe católica, sea
contra los protestantes o contra el Islam. Esta campaña de
imposición de la ortodoxia católica más rigurosa comporta
una fuerte centralización de todo el aparato político regio,
que ha de servir como eficaz instrumento de control. Como
ha señalado Parker, Espinosa es el responsable de una nueva
«estrategia imperial» que pretende movilizar todos los
recursos de los diferentes reinos, y no solo de Castilla, para
sostener la monarquía94.
En lo que a nuestro tema respecta, es el cardenal Espinosa
quien culmina el proceso de reforma jurisdiccional y
financiera del Santo Oficio, ya muy avanzado por Valdés95, y
quien ordena, en noviembre de 1569, elaborar un nuevo
Índice de libros prohibidos. Las instrucciones de Espinosa
para prepararlo afectan no solo a la Inquisición, sino que se
envían también a todos los obispos y a las universidades de
Alcalá, Salamanca, Valladolid, Sigüenza, Lérida y Huesca: se
busca movilizar todas las instituciones. En las cédulas se
explica que, a pesar de todo, los libros protestantes
continúan entrando en el territorio de la monarquía. Se
especifica que la Inquisición española debe tener
jurisdicción exclusiva sobre el tema, así como que los
obispos no pueden intervenir ni hay necesidad de solicitar la
confirmación del papa. Quince años de trabajo darán a luz el
Índice promulgado en 1583, ya bajo el mandato del
inquisidor general Quiroga96.
Y cabe preguntarse si determinadas medidas adoptadas en la
corona de Castilla a finales de los años sesenta no son más



63

algunas personas se an atrevido e atreven a meter libros
sospechosos contra nuestra Sancta Fe Catholica y […]
aunque las personas que los traen no los venden, los
distribuyen en personas particulares, y desta manera
procuran engañar algunos naturales destos Reynos98.

que una reiteración de las que se habían ordenado diez años
antes. Ahora se pretende subsanar insuficiencias, llegar a
zonas periféricas y recuperar el vigor perdido tras una
década de aplicación. En 1567, el inquisidor Moral es
enviado en una visita especial a los puertos del País Vasco en
busca de protestantes. Ese mismo año, se crea un tribunal de
la Inquisición en Canarias, lo que pone fin a la delegación del
tribunal de Sevilla que venía operando en el archipiélago;
aunque, en cambio, se cancela la primera tentativa de crear
un Tribunal en Galicia, donde durante seis años apenas se
han detectado casos de luteranismo. En 1568 los comisarios
de la Inquisición de Cádiz reciben unas instrucciones
explícitas sobre cómo proceder con más rigor y
minuciosidad en la visita de navíos extranjeros y en 1571 se
crea el Tribunal Inquisitorial de la Mar97. En 1569, una
nueva pragmática prohíbe imprimir o importar obras
litúrgicas, vidas de santos, constituciones sinodales,
gramáticas y libros para aprender a leer sin licencia del rey.
El Consejo asume ahora la censura de ese tipo de obras; una
acción que en 1558 todavía ejercían los obispos. Además,
aquella orden solo castigaba la venta de libros extranjeros
sin autorización, pero nada se decía sobre el hecho de
introducirlos en los territorios de la corona. Ahora todo eso
cambia porque

El programa político de Espinosa se mantendrá más allá de
su muerte, en 1572, por los hombres que él colocó al frente
de los principales organismos de la monarquía, a pesar de
los enfrentamientos entre facciones cortesanas99. Es cierto
que ni Alba ni los gobernadores sucesivos conseguirán
pacificar los Países Bajos, lo que acabará conduciendo a la
derrota de la Armada Invencible ante las costas inglesas en
1588. Pero por lo que respecta a los reinos ibéricos, objeto de
estudio en este libro, la capacidad de la corona para superar
con éxito el punto de inflexión vivido a finales de la década



64

65

66

67

de 1560 deja sentadas las bases para una política religiosa
desarrollada, a partir de entonces, con más calma y en un
contexto menos convulso.
De hecho, casi ninguna de las medidas que se toman a
finales de la década de 1550 para hacer frente al
protestantismo es nueva. Las autorizaciones para editar
libros del Consejo de Castilla o los edictos de los inquisidores
que prohibían publicaciones ya existían. Como también las
visitas de librerías o de universidades, el control de los
navíos extranjeros o la vigilancia de las fronteras. Órdenes
similares se habían cursado desde que se advirtió, en la
década de 1520, del peligro que suponía la penetración del
luteranismo100.
A partir de 1558, la novedad radica sobre todo en la
reiteración tenaz y la intensificación aguda de todas estas
medidas, precisadas meticulosamente, así como en su
aplicación coordinada bajo el control de la Inquisición, cuyos
poderes superan los de otras autoridades. Cada una de ellas
forma parte de una entera batería de disposiciones para
desplegar una política confesional sistematizada. De hecho,
en el memorial redactado a finales de mayo o principios de
junio de 1558, probablemente por Valdés o por el Consejo de
la Inquisición, ya se contemplan globalmente todas ellas, y
algunas más101.
Felipe II sostiene con una determinación inflexible ese
conjunto de medidas confesionalizadoras y desoye todas las
objeciones en medio de una extraordinaria tensión religiosa
y política en toda Europa, cuando aún no está claro que el
Concilio de Trento pueda tener una aplicación efectiva ni
que permita detener la expansión del protestantismo. Y se
vigila su cumplimiento: en las décadas posteriores hay que
reiterar o corregir muchas normas cuya aplicación no ha
sido suficientemente escrupulosa o no ha dado los resultados
previstos.
Ahora bien, el programa confesional no se aplica con la
misma intensidad ni con el mismo ritmo en todos los
territorios. En la corona de Castilla, el pánico que provoca el
descubrimiento de focos luteranos a partir de 1557 permite
implantar una rígida política confesional, con medidas que
sitúan a la Inquisición como el ente tutelar de todo el



68

69

70

aparato eclesiástico —por encima de los obispos, los rectores
de universidad o los superiores de las órdenes religiosas— e,
incluso, en algunos casos concretos—la vigilancia de los
puertos de mar— del aparato político y judicial.
Pero esa política no es factible en aquel mismo momento en
la corona de Aragón, donde el entramado institucional es
mucho menos permeable al poder del rey. Solo tras
normalizar la situación legal, después de haber celebrado
Cortes y de haber jurado las constituciones de cada reino
peninsular, puede Felipe  II, en la segunda mitad de la
década de 1560, plantearse medidas similares. Pero su
actuación siempre estará condicionada por la dinámica
institucional de cada reino, por la proximidad y la presencia
de franceses, de moriscos o de berberiscos, y por la evolución
internacional, que determina la situación financiera y la
disponibilidad de tropas.
Habrá que retomar, creo, la idea que ya formuló hace años
Ernest Belenguer de un rey que, con un atinado sentido de la
oportunidad política, tiene unos principios claros desde el
principio de su mandato, y los va imponiendo en cada reino
cuando la situación política lo hace propicio —o, añado yo,
imprescindible para la supervivencia estructural de la propia
monarquía—. Porque los momentos de máxima tensión
confesionalizadora son, en todos los territorios, aquellos en
los que la dinámica interna de cada uno de los reinos, al
coincidir con una coyuntura internacional especialmente
peligrosa, se convierte en un factor de riesgo para el
conjunto de la monarquía.
En la corona de Castilla, al menos en sus zonas no
periféricas, mejor controladas, esas medidas de tipo
contrarreformista y autoritario se implantan ya al principio
del reinado. El reino de Valencia, afirma Belenguer, por la
determinante influencia de la presencia morisca, sigue una
cronología similar a la del reino de Granada, pero sin que la
presión de la corte llegue a provocar una sublevación
violenta como la de Las Alpujarras en 1568. También en el
reino de Mallorca la política de fortificaciones frente a la
amenaza otomana favorece un intervencionismo regio cada
vez mayor a partir de los años cincuenta, una década
especialmente dramática en las Baleares por los continuos



71

Notas

ataques de otomanos y berberiscos. La cronificación de las
guerras de religión en Francia en la década de 1560 refuerza
confesional y policialmente la frontera en Cataluña; las
tensiones resultantes provocarán el grave conflicto con la
Generalitat en 1569. Y en el muy complejo reino de Aragón, a
pesar de ciertas medidas iniciales, solo cuando las Cortes de
Tarazona de 1592 se desarrollan bajo la amenazadora
vigilancia del ejército del monarca se completa la política de
represión político-confesional que en Castilla ya se venía
practicando desde 1558102.
Son momentos distintos y coyunturas diversas, pero
Felipe  II siempre buscará aplicar, hasta donde las
condiciones políticas se lo permitan, la misma receta que su
padre le había pedido para evitar que la «desvergüenza y
vellaquería» de los disidentes religiosos se transforme en
«rebellión» y «sedición de la república».

1. Carta de Carlos V a su hija doña Juana, regente durante la ausencia de
Felipe  II, 25 de mayo de 1558, transcrita por Kamen, 1999, p.  95.
Agradezco al profesor Youssef El Alaoui esta referencia.

2. Pérez Villanueva, Escandell Bonet, 1984-1993, t. I, p. 613.

3. Tellechea Idígoras, 2007, vol.  2, pp.  53 y 16, respectivamente. Ya
Ortega y Gasset situaba en esos años la «tibetización» de España.
Recientemente, han recreado de manera muy vívida ese momento
Alabrús, García Cárcel, 2015, pp. 160-204.

4. Rodríguez-Salgado, 1992, p.  70. Retoma el título Parker, 2010,
p. 108.

5. Martínez Millán, 2000, vol.  2. Martínez Millán, De Carlos
Morales, 1998, pp. 49-55.

6. Rodríguez-Salgado, 1992, pp. 224-232.

7. Según Tellechea, a partir de entonces la consideración de Paulo  IV
hacia Felipe  II se transforma en benevolencia y sinceros elogios:
Tellechea Idígoras, 1999, vol. 1, p. xxxii.

8. Haan, 2010.

9. Ruiz Martín, 1968. Ulloa, 1986.

10. González Novalín, 1968-1971, t. I, p. 312; t. II, p. 251.



11. Monter, 1992, p.  61. La desaforada persecución de judaizantes en
Murcia genera prácticamente uno o dos autos cada año entre 1557 y
1562; Contreras, 1992.

12. Sobre las reformas clave de la Inquisición y su papel en la política de
Felipe II, véanse García Cárcel, Moreno Martínez, 2000, pp. 56-70; y
Martínez Millán, 2007, pp. 97-107.

13. Véase, al respecto, González Novalín, 1968-1971, t. I, pp. 294-299.

14. En Navarra, no tendrá aplicación hasta 1565. Cerrillo Cruz, 2000,
pp. 43-45.

15. González Novalín, 1968-1971, t. I, pp. 237-241.

16. Martínez Millán, 1979, p. 209.

17. González Novalín, 1968-1971, t.  I, pp.  305-310; véanse las
transcripciones de los breves de Paulo IV en ibid., t. II, pp. 330-349.

18. Martínez Millán, 1984.

19. Prosperi, 1996, p. 230. Véanse Pastore, 2003, pp. 249-253; y una
opinión distinta en Brambilla, 2000, pp. 403-411.

20. Sobre los problemas que eso creará con diversos obispos, véase
Pastore, 2003.

21. Sarrión, 1994, pp. 57-59; Haliczer, 1998, p. 54.

22. Fernández Terricabras, 2003.

23. Martínez Millán, 1979, pp. 210-213.

24. Novísima recopilación de las leyes de España, lib. 1, p. 261.

25. Contreras, 1982, pp. 27-39.

26. Novísima recopilación de las leyes de España, lib. 4, p. 123. Pinto,
1983, p. 23.

27. Ibid., p. 88.

28. Sobre la importancia de los manuscritos, que pueden escapar a la
censura, véase Bouza, 2001.

29. Novísima recopilación de las leyes de España, lib. 8, tít. XVI, ley 3.

30. Novísima recopilación de las leyes de España, lib. 8, tít. XVIII, ley 1.
Bujanda, 1984, p.  40. No disponemos para estos años de un estudio
comparable al de la visita a las librerías en 1572 de García Oro, Portela
Silva, 1997.



31. Bujanda, 1984, p. 104.

32. Pinto, 1983, pp. 91-93. En 1558, la Inquisición solicitó sin éxito que
se ordenara a los corregidores visitar las imprentas de su ciudad cada
mes para ver qué estaban imprimiendo; González Novalín, 1968-1971,
t. II, p. 95.

33. García Oro, 1995.

34. Griffin, 1991; Bœglin, 2003, pp.  307-348; González Sánchez,
Maillard Álvarez, 2003; Rueda, 2005; Álvarez Márquez, 2007;
Maillard Álvarez, 2012, pp. 23-44.

35. Peña, 2003; Rueda, 2012, pp. 9-21; Cayuela, 2015.

36. Griffin, 2007.

37. González Novalín, 1968-1971, t. II, p. 95; Bujanda, 1984, p. 45.

38. Bethencourt, 1997, pp. 254-255.

39. Bujanda, 1984, pp.  63-64 apunta la posibilidad de otra edición en
Granada. Este autor ha demostrado que no existió, como afirman
algunas publicaciones, un Índice español en 1547.

40. García Cárcel, 1980, pp. 299-300.

41. En el marco de rígidas restricciones de la lectura de la Biblia para
todos los católicos, véase Fragnito, 1997.

42. Pinto, 1983, pp. 174-178.

43. Martínez Millán, 1979, p. 179.

44. Bujanda, 1984, pp. 117-120.

45. Pinto, 1983, pp. 140-144; Bujanda, 1984, p. 49.

46. Pinto, 1983, pp. 38-41; Pardo, 1991, pp. 26-28.

47. Martínez Millán, 1979, p.  197; Pardo, 1991, p. 25; Tellechea
Idígoras, 2007, p. 696.

48. Pinto, 1983, pp. 41-48.

49. Esperabé, 1914, t.  I, p.  512; transcripción de los estatutos de
Covarrubias: pp. 217-356.

50. Ibid., p. 492; Martínez Millán, 1979, p. 212; Pinto, 1983, p. 38.

51. Rodríguez-San Pedro Bezares, 2002, p. 98.

52. Poole, 1990.



53. Bujanda, 1984, p. 56.

54. Martínez Millán, 1979, pp. 196 y 212; Pinto, 1983, p. 127.

55. Novísima recopilación de las leyes de España, lib. 8, tít. IV, ley 1.

56. Jedin, 1972-1981.

57. Fernández Terricabras, 2016.

58. Id., 2001.

59. Id., 2000.

60. Pardo, 1991, pp. 30-31 y pp. 370-372.

61. Contreras, 1982, p. 152; Pinto, 1983, p.  114. En 1579, se establece
que la inspección del Santo Oficio debe preceder a cualquier otra.

62. Ibid., p. 99.

63. González Novalín, 1968-1971, t. II, p. 221.

64. Transcrita en García Martín, 2003, p. 167.

65. Ardit, Almenara Sebastià, 1997. En Valencia, la Inquisición fue
más precoz que en el resto de la corona en la persecución de protestantes
y en la regulación del número de familiares, quizá porque encontró
menos oposición social e institucional; véase García Cárcel, 1980.

66. García Martín, 2003, pp. 164-176.

67. García Cárcel, 1980, p. 298; Peña, 1996, pp.  182-184; Reyes
Gómez, 2000, pp.  249-254 y 830; Llanas, 2002, p.  217; Camprubí,
2011-2012.

68. Fernández Luzón, 2005, p. 82.

69. Ibid., pp. 87-95.

70. Febrer Romaguera, 2003.

71. Felipo Orts, 2000.

72. Fernández Luzón, 2005, p. 81.

73. Ferté, 2003. En diciembre de 1564, el embajador de Felipe  II en
París, Francés de Álava, había avisado de los contactos con herejes de
estudiantes catalanes de medicina en Montpellier; véase Pinto, 1983,
p. 102.

74. Belenguer, 1986, p. 11.



75. Monter, 1992, p. 69, que incluye datos de los autos de fe en Sicilia,
pero no en Mallorca ni en Cerdeña. Ya Dedieu, 1984, pp.  242-243,
señaló las diferencias de actuación entre tribunales «fronterizos» y «del
interior».

76. Carnicer, Marcos, 1998; Hugon, 2004.

77. Reguera, 1984; Balancy, 1990; Langé, 1990; Blázquez, 1990;
Bada, 1992, p. 135; Monter, 1992, pp. 143-149 y 276-283; Kamen, 1999,
pp. 281-363; Bombín, 1997, pp. 99-109; Sánchez, 1999.

78. Contreras, 1977; Monter, 1992, p. 111.

79. Mansilla, 1980. Solo el valle de Arán permanece bajo la jurisdicción
episcopal francesa y soberanía hispánica; véase Poujade, 1998, pp. 76-
79.

80. Seguimos a Buyreu, 1999, 2000 y 2005.

81. En cambio, en Mallorca, Cerdeña y Sicilia, los procuradores enviados
por Felipe II para tomar posesión son aceptados sin problemas. En
Nápoles, el traspaso de poderes ya se había realizado en 1554.

82. Rodríguez-Salgado, 1992, p. 436.

83. Colás, Salas, 1982.

84. García Cárcel, 1980, p.  317; Moreno Martínez, inédita. Véanse
interesantes comparaciones en Colom Palmer, inédita, pp. 130-140.

85. En 1568, se visita también el tribunal de Calahorra (Martínez
Millán, De Carlos Morales, 1998, p.  122) y en 1569, el de Mallorca
(Colom Palmer, 1992, pp. 148-160).

86. Contreras, 1977; id., 1984; Bada, 1992, pp.  69-74; Pérez Latre,
2003, pp. 163-164; Colom Palmer, inédita, p. 41.

87. Moreno Martínez, 2002; García Cárcel, 1988.

88. Pérez Latre, 2003.

89. Parker, 2010, p. 508. También Parker, 1998.

90. Traducción al castellano con prólogo de Ernest Belenguer en Reglà,
2000. Las líneas que siguen deben mucho a mis conversaciones con Jan
Brugueras i Torrella, autor de Brugueras, inédita.

91. Rivero, 2008. Pero, a partir de entonces, la política de Felipe  II al
respecto se vuelve más pragmática: Rodríguez-Salgado, 2004.

92. Domínguez Ortiz, 1984.



Autor

Ignasi Fernández Terricabras

Universitat Autònoma de
Barcelona

Del mismo autor

Reforma y disidencia religiosa,
Casa de Velázquez, 2018
Des évêques inquisiteurs au
temps de Philippe II (1556-
1598). Réflexions à propos de
leur profil professionnel in
L’Inquisition espagnole et ses

93. Martínez Millán, 1994, pp. 189-228; Ezquerra, 2000.

94. Parker, 2010, p. 520.

95. Martínez Millán, De Carlos Morales, 1998, p. 123.

96. Pinto, 1983, pp.  68-77; Pardo, 1991, pp.  54-61. Sin embargo, para
Peña, 2015, pp. 39-60, la aplicación de expurgos en vez de prohibiciones
en el Índice de 1583 muestra una cierta suavización del rigor de 1559.

97. Reguera, 1984, pp. 163-167; Pinto, 1983, pp. 109-110; Contreras,
Dedieu, 1993, p. 16.

98. Pinto, 1983, p. 99. Pero la orden no es trasladada a Navarra hasta
1572; García Martín, 2003, p. 169.

99. Martínez Millán, De Carlos Morales, 1998.

100. Redondo, 1965.

101. González Novalín, 1968-1971, t. II, pp. 199-201.

102. Belenguer, 1980; id., 1986. Sobre el caso de las Baleares, véase id.,
2000.

https://books.openedition.org/author?name=fernandez%C2%A0terricabras+ignasi
http://books.openedition.org/cvz/5657
http://books.openedition.org/pulm/706


réformes au xvie siècle, Presses
universitaires de la
Méditerranée, 2006
Conclusión in Reforma y
disidencia religiosa, Casa de
Velázquez, 2018
Todos los textos

© Casa de Velázquez, 2018

Condiciones de uso: http://www.openedition.org/6540

Referencia electrónica del capítulo
FERNÁNDEZ TERRICABRAS, Ignasi. De la crisis al viraje: Los inicios
de la política confesional de Felipe II In: Reforma y disidencia religiosa:
La recepción de las doctrinas reformadas en la península ibérica en el
siglo xvi [en línea]. Madrid: Casa de Velázquez, 2018 (generado el 31 mai
2021). Disponible en Internet:
<http://books.openedition.org/cvz/5729>. ISBN: 9788490961759.

Referencia electrónica del libro
BOEGLIN, Michel (dir.) ; FERNÁNDEZ TERRICABRAS, Ignasi (dir.) ; y
KAHN, David (dir.). Reforma y disidencia religiosa: La recepción de las
doctrinas reformadas en la península ibérica en el siglo xvi. Nueva
edición [en línea]. Madrid: Casa de Velázquez, 2018 (generado el 31 mai
2021). Disponible en Internet:
<http://books.openedition.org/cvz/5657>. ISBN: 9788490961759.
Compatible con Zotero

http://books.openedition.org/pulm/706
http://books.openedition.org/cvz/5843
https://books.openedition.org/author?name=fernandez%C2%A0terricabras+ignasi
http://www.openedition.org/6540

