
GÉNERO Y ENCUENTRO COLONIAL EN EL MUNDO 

ÁRABE: REVISANDO EXPERIENCIAS Y NARRATIVAS 

DE MUJERES* 

Maria Dolors Garcia-Ramon 

U na gran parte de la bibliografía feminista y postcolonial da por 
supuesto que las mujeres europeas tenían una experiencia del 
encuentro colonial distinta de la de los hombres y que, por ello, 
sus actitudes hacia el colonialismo, según aparecen en sus narra­
ciones de viajes, tenían que ser diferentes (Blake, 1992; Domosh, 
1991; Mills, 1991; Monicat, 1996; Pratt, 1992). Para tratar de ve­
rificar este supuesto, voy a centrarme en la vida y obra de dos 
europeas -Isabelle Eberhardt y Gertrude Bell- que vivieron 
y escribieron a fines del XIX y comienzos del XX en lo que cabe 
denominar la «zona de contacto», ese espacio en el que gentes 
distantes geográfica e históricamente establecieron un contac­
to desigual en condiciones que implicaban coerción y conflic­
to (Pratt, 1992). Isabelle Eberhardt nació en 1877 en Ginebra, 
aunque era de origen ruso; viajó por Túnez y Argelia, escribió 
en francés y se convirtió en una figura legendaria en Francia. 
Gertrude Bell, nacida en 1868 en el condado de Durham (Reino 
Unido), pasó la mayor parte de su vida adulta en Oriente Medio 
trabajando como arqueóloga y también al servicio del gobierno 
británico, en el que desempeñó un papel destacado en la confi­
guración del moderno mapa político de dicha región. Eberhardt 
y Bell son dos personas muy diferentes en su manera de enten-

* Texto original: «Gender and the colonial encounter in che Arab world: 
examining women's experiences and narratives», Environment and Planning D: 
Society and Space, 21: pp. 653-672 (2003). Parte de la traducción al castellano pro­
cede de una versión paralela publicada como «Viajeras europeas en el mundo ára­
be: un análisis desde la geografía feminista y postcolonial», Documents d'Analisi 
Geografica, 40; pp. 105-130 (2002). 

148 



der la experiencia viajera, y, asimismo, la política colonial, y sus 
textos muestran posturas contrarias en relación con la nación, 
la raza y la clase social. Pero la comparación de sus diferentes 
experiencias y narrativas coloniales arroja mucha luz sobre el 
encuentro colonial en el mundo árabe. Otra razón para focali­
zar en el caso de Eberhardt es que en Geografía (como en otras 
disciplinas) la mayoría de los estudios sobre mujeres viajeras 
han sido llevados a cabo por autores de habla inglesa analizando 
viajeras de habla inglesa; el estudio de Isabelle Eberhardt nos 
conduce a un contexto cultural distinto. El caso de Gertrude 
Bell no ha sido objeto de investigación académica por parte de 
ningún geógrafo británico ni anglófono. Quizá ello sea debido 
a que sus actividades y escritos parecen, a primera vista, respon­
der más a las directrices imperiales masculinas que en el caso de 
otras mujeres viajeras de la etapa colonial. Además, creo que es 
muy importante recuperar las voces de los «márgenes» ( espe­
cialmente las de las mujeres) para así disponer de una imagen 
menos excluyente y más matizada acerca del encuentro colonial. 

Este artículo se divide en tres secciones. La primera revi­
sa la recepción crítica de los planteamientos de Said sobre el 
orientalismo, y examina recientes aportaciones académicas en 
los campos de la geografía y del feminismo sobre el estudio 
de las narraciones de viajeras. La segunda sección se refiere a 
Isabelle Eberhardt y la tercera, a Gertrude Bell. En cada caso 
estudio la vida y los textos de estas dos mujeres y examino su 
carácter de género, así como la compleja dinámica de sus com­
portamientos y discursos políticos. 

Una revisión de los estudios sobre colonialismo 
y sobre narraciones de viajeras 

El estudio de la relación entre geografía y colonialismo des­
de una perspectiva crítica no recibió la atención que merece 
hasta finales de la década de 1970. Un volumen especial sobre 

149 



«Geografía y colonialismo» fue publicado por la revista fran­
cesa H érodote (1978) y algunas aportaciones aparecieron en la 
revista norteamericana Antipode (p.ej. Hudson, 1977). Pero se 
ha de esperar a la década de 1990 para que el encuentro de la 
geografía con el colonialismo sea sometido a un examen críti­
co y sistemático ( entre otros: Bruneau y Dory, 1994; Driver, 
1992; Duncan y Gregory, 1999; Godlewska y Smith, 1994; 
Gregory, 1995; Soubeyran, 1989). El estudio de las narraciones 
de viajeras desde una perspectiva feminista y postcolonial ha 
desempeñado un papel muy importante en esta revisión crítica 
(Blunt, 1999; Blunt y Rose, 1994; Domosh, 1991; McEwan, 
1996; Secor, 1999; y véase Morin y Berg, 1999, para un análi­
sis completo), aunque fuera de la geografía angloamericana se 
han llevado a cabo pocos trabajos (Garcia-Ramon et al., 1998; 
N ogué et al., 1996 ). 

Buena parte de esta investigación se relaciona claramente 
con la publicación del libro Orientalismo (1978), de E. Said, 
así como su obra posterior Cultura e imperialismo (1993), que 
abrieron todo un nuevo campo en diversas disciplinas. La obra 
de Said puso de relieve algunas características fundamentales 
del discurso colonial, pero la oposición binaria entre Occidente 
y Oriente que la inspira deja poco espacio para posturas ambi­
valentes y ha suscitado críticas desde una perspectiva feminista 
y postcolonial. La metanarrativa de Said establece una con­
frontación tajante entre colonizadores y colonizados que lleva 
a ignorar las fluctuaciones y ambigüedades de cada individuo 
en particular y oculta la heterogeneidad del poder colonial 
(Lowe, 1995; Spivak, 1987). Se ha criticado a Said desde un 
punto de vista feminista, porque minusvalora el papel desem­
peñado por las mujeres, ya que descarta que el género fuese un 
componente importante del discurso colonial (Kabbani, 1986; 
Lewis, 1996; McClintock, 1995; Midgley, 1998; Yegenoglu, 
1998). Para él, el orientalismo es un «territorio exclusivamente 
masculino» (Said, 1978: 207). La obra de Yegenoglu (1998) lle-

150 



va más allá la crítica de Said al introducir la distinción entre el 
contenido «manifiesto» y el contenido «latente» del orientalis­
mo y argumenta que Said no problematiza el papel que en esto 
juega la sexualidad. De hecho, desarrolla ideas que ya habían 
sido sugeridas en la década de 1980 (Ahmed, 1982; Alloula, 
1981; Kabbani, 1986) sobre la erotización del colonialismo y 
la feminización de un discurso en el cual las mujeres aparecían 
como terriblemente oprimidas por sus hombres, lo que daba 
legitimidad a la «misión civilizadora de Occidente» (Bhabha, 
1993). 

En términos más generales, la investigación feminista más 
reciente ha subrayado el sesgo de género de la literatura colo­
nial y ha destacado la complejidad de las funciones encomen­
dadas a mujeres en la historia colonial (como, por ejemplo, 
enfermeras, misioneras, maestras, esposas de funcionarios u 
oficiales, incluso turistas, etc.). También se ha señalado la ta­
rea significativa desarrollada por mujeres en la reproducción 
ideológica del imperio, pues la aparente trivialidad de la vida 
de numerosas europeas en las colonias oculta su papel en un 
sistema imperial androcéntrico (Blunt, 1999; McClintock, 
1995; Midgley, 1998). Diversas autoras (Blake, 1992; Domosh, 
1991; Mills, 1991; Monicat, 1996; Pratt, 1992; entre otras) se­
ñalan que el discurso colonial no debe ser entendido como un 
fenómeno unitario, ya que el género es un factor importante 
en la producción de diferencias internas. La posición singular 
de las mujeres, entre el discurso del colonialismo y el de la 
feminidad, podía aportar algunos elementos de contradicción 
que en último término acabasen convirtiéndose en una crítica 
de la posición colonial, pues su discurso sobre el colonialismo 
podía ser más ambiguo y ambivalente que el de los hombres. 
Subyace a este enfoque la idea de que las mujeres, colonizadas 
y oprimidas debido a su género en su país, podían oponerse 
al colonialismo fuera de él (Blake, 1992). Pero en este inten­
to de identificar elementos de resistencia en las narrativas de 

151 



mujeres también se encuentran elementos de complicidad. Si 
las europeas estaban marginadas en el espacio patriarcal ( en su 
propio país), donde eran percibidas, sobre todo, en términos 
de inferioridad debido a su género, en el espacio colonial las 
construcciones de superioridad racial y cultural que compar­
tían con los hombres europeos podían pesar más que la infe­
rioridad de género (Blunt y Rose, 1994). 

Aunque las narrativas de mujeres no se aparten necesaria­
mente del discurso colonial hegemónico, no dejan de estar de­
terminadas por el género. Exhiben una serie de características 
distintivas que, en su mayor parte, proceden del proceso de so­
cialización específico de las mujeres, así como de la naturaleza 
misma de su viaje. En efecto, pocas veces las mujeres viajaban 
con un encargo oficial, por lo que sus descripciones no tenían 
que satisfacer un patrono ni tampoco tenían que reforzar su 
reputación profesional (Milis, 1991). Por ello, su texto podía 
permitirse mayores libertades y no estaba sujeto a conside­
raciones dictadas por una estrategia profesional o política. El 
entorno doméstico tiene una presencia mucho más destacada 
en los textos de mujeres que en los de hombres lo cual «no 
es simplemente debido a sus distintas esferas de interés o de 
competencias sino de modos (distintos) de construir el cono­
cimiento y la subjetividad» (Pratt, 1992: 159). 

Se ha recordado, asimismo, que la categoría de género no 
puede aislarse de las de nación, raza y clase, y que el análisis 
tiene que tratar de la interacción entre todos estos componentes 
(McClintock, 1995). Viajeros y viajeras eran en todos los casos 
«forasteros», pertenecientes a otra raza, otra nación y otra cul­
tura, algo que no siempre se ha tenido en cuenta tan explíci­
tamente como es necesario (Grewal, 1996). De igual modo, el 
estudio de las narraciones de viaje no ha prestado la atención 
que merece a la categoría de clase. Ragan (1998) ha señalado 
la importancia de este factor en el estudio de lo que denomina 
«discursos marginales al orientalismo», centrándose en un gru-

152 



po de viajeras francesas a Egipto cuyas narraciones habían sido 
ignoradas por la erudición orientalista. De forma más incisiva, 
Secor (1999) reclama una construcción de la diferencia centrada 
en las clases sociales cuando estudia las cartas que desde Turquía 
escribió lady Mary Wortley Montagu (1998) entre 1716 y 1718; 
Secor plantea que un análisis que destaque la interacción de la 
clase social con el resto de los discursos sobre la diferencia pue­
de ayudar enormemente a comprender las narrativas de viajes, 
especialmente, las escritas por mujeres. 

En definitiva, parece que existe un consenso creciente sobre 
la importancia del papel jugado por las mujeres en la formación 
de las relaciones coloniales. Sobre este telón de fondo voy a exa­
minar las narrativas y experiencias de vida de Isabelle Eberhardt 
y Gertrude Bell para destacar su carácter específico de género, 
tanto en la forma como en los contenidos. Planteo, en términos 
críticos, la cuestión de que hasta qué punto el género podía dar 
lugar a un discurso sobre el colonialismo diferente del discurso 
masculino dominante. No me planteo la cuestión en términos 
de una polaridad de posturas en el encuentro colonial, sino más 
bien a partir de una concepción más abierta que admite quepo­
dían darse actitudes ambiguas y ambivalentes. Al mismo tiem­
po, he seleccionado la información para apuntar la necesidad de 
que se exploren las intersecciones del género con los orígenes 
de clase y la procedencia nacional y racial, a fin de comprender 
cabalmente los sesgos que se encuentran en las narrativas de via­
je en la conflictiva «zona de contacto» creada por la expansión 
imperial a comienzos del siglo XX. 

Isabelle Eberhardt (1877-1904) o la «amazona 
de las dunas»: una figura legendaria 

Isabelle Eberhardt construye su identidad y su destino 

La vida de Isabelle Eberhardt fue un intento permanente de 
forjarse una identidad más allá de su género y de su cultura de 

153 



origen. Nacida en Ginebra en 1877, era probablemente hija de 
Alexandr Trophimowsky, clérigo ortodoxo que se hizo anar­
quista y se fugó con la madre de lsabelle, Natalie Moerder, me­
dio rusa y medio judía, casada con un general del ejército impe­
rial ruso. Isabelle recibió el apellido de su madre (Eberhardt), lo 
que la marcó para toda la vida. Trophimowsky, que había sido 
contratado en Rusia como tutor de los otros hijos del matrimo­
nio Moerder, educó a lsabelle en el inconformismo que la carac­
terizaría siempre. Le enseñó varias lenguas, entre ellas el árabe 
clásico; en casa, Isabelle hablaba ruso con él y francés con su 
madre y sus hermanos, según era costumbre en la alta sociedad 
rusa. Trophimowsky también le enseñó a cabalgar y fomentó su 
gusto por vestir ropas de hombre. Ávida lectora de Pierre Loti, 
sus sueños de irse a vivir a Oriente se realizaron en 1897, cuando 
convenció a su madre para que la acompañase a Bonne (actual­
mente, Annaba, Argelia) (Figura 1), donde ambas se convirtie­
ron al islam. Poco después murió su madre, e lsabelle, desolada, 

. '°'"" 8ouSoadit• 

• 5'di kl 
,llésl<ro 

Abbu 

ll El Ol.cd• ., 
ll 

Touggourt• 

"' ll 
~ •A,n S..ft'O 

ftpg• 
•Olaglo 

LUI 
AL<iERIA 

-e.o~ . 
a:.,,..¡_, 6Ndo,nu• 

N 
50 o so 100 150 miles A - -

Figura 1 
La geografía de lsabelle Eberhardt en el norte de África. 

154 



se marchó a Túnez, donde escandalizó a los colonos franceses 
con su forma de vida, fumando kif, vistiendo como un hombre 
(Figura 2) y, a pesar de su conversión al islam, bebiendo alco­
hol y llevando una vida libre de prejuicios. Cuando se le acabó 
el dinero, regresó a Ginebra para tratar de recibir algo de la 
herencia de su madre que, sin embargo, perdió por una serie de 
razones legales. Trató entonces de ganarse la vida escribiendo 
narraciones breves y artículos de periódicos en Francia y en 
Argelia, pero, de hecho, viviría en la pobreza el resto de su 
vida. 

Figura 2 
lsabelle Eberhardt vestida 

con ropas árabes en Ginebra 
en 1895. CAOM. 

Aix-en-Provence (Francia); 
fotografía de Louis David. 

En 1900, ya de nuevo en Argelia, fue a El Oued, donde 
se procuró un caballo y emprendió sus exploraciones por el 
desierto estableciendo relaciones amistosas con la población 
local y aprendiendo a expresarse con fluidez en árabe colo-

155 



quial. También conoció entonces a Sliman Ehni, un joven mili­
tar argelino con quien tuvo una profunda y romántica relación 
amorosa. Sliman la ayudó a ser admitida en la Qadriyya, una 
cofradía sufí muy implantada entre los beduinos y conocida 
en aquellos años por una actitud más bien pasiva ante la ocu­
pación francesa. Las autoridades coloniales consideraron que 
la actividad de Eberhardt era provocativa y la expulsaron de 
Argelia en 1901. Sin embargo, al final de ese mismo año se 
casó con Sliman, quien gozaba de ciudadanía francesa, lo que 
le permitió regresar a Argelia. Estaba fascinada por el modo 
de vida nómada y sus viajes por los distritos meridionales de 
Argelia y de Túnez le ganaron el sobrenombre de «amazona 
de las dunas» (Eberhardt, 1988a). 

En 1903, el ejército francés combatía con tribus rebeldes en 
el sudoeste argelino y el director de la revista Akhbar (Victor 
Barrucand, partidario de una política colonial «suave») propu­
so a Isabelle que fuese su corresponsal de guerra en Ain Sefra, 
el puesto de mando avanzado del ejército francés en aquella 
zona. Conoció entonces al general Hubert Lyautey, quien ha­
bía sido encargado de controlar las tribus rebeldes de la fron­
tera entre Argelia y Marruecos y de fortalecer la posición fran­
cesa para negociar con el sultán marroquí. Lyautey pronto se 
dio cuenta de que el conocimiento que Isabelle tenía de las 
tribus locales y del árabe hablado podían serle de gran utilidad 
para recoger informaciones de interés. En su avance por los 
territorios fronterizos, los franceses creían que era de gran im­
portancia la actitud del principal centro de influencia política y 
religiosa entre las poblaciones tribales de la región, la zawiyah 
de Kenadsa, cerca de Colomb-Bechar, donde, en noviembre 
de 1903, se estableció una avanzadilla francesa. Isabelle acogió 
con entusiasmo la propuesta de Lyautey de establecer contac­
tos en lo que todavía era un lugar misterioso. La zawiyah era 
un santuario venerado y también una escuela y un tribunal co­
ránicos, y sus sheikhs eran mediadores en todos los conflictos 

156 



íntertribales de aquella región. Lo que constituía un obstáculo 
para los planes de penetración «pacífica» de Lyautey era que 
la zawiyah de Kenadsa siempre había reconocido la soberanía 
del Sultán y «Emir de los Creyentes» (Sayagh, 1986 ). Por en­
tonces, la salud de Isabelle era precaria y después de unos po­
cos meses en Kenadsa tuvo que regresar a Ain Sefra aquejada 
de fuertes fiebres (Figura 3). Poco después Eberhardt murió 
durante una violenta riada el 21 de septiembre de 1904. 

Figura 3 
lsabelle Eberhardt vistiendo su 
boumous, pocos meses antes 

de su muerte en 1904 
(fotografía: Roger Violett/ 

Cordon Press) 

La lectura de sus diarios pone de relieve que Isabelle estaba 
poseída por el anhelo de adquirir fama como escritora. Bajo 
diversos seudónimos publicó en un buen número de periódi-

157 



cos en Francia y en Argelia, así como numerosas narraciones 
breves, notas y diarios. La mayoría de sus libros fueron pu­
blicados después de su muerte, sin duda con mucha interven­
ción por parte de Barrucand (véase el listado de sus obras en 
la bibliografía). lsabelle pintó una imagen vívida y realista del 
Magreb y de sus gentes, en la que se ve su simpatía por los co­
lonizados y los oprimidos. Isabelle se convirtió en una figura 
legendaria en Francia a comienzos del siglo XX y todavía no 
se ha desvanecido el interés por su personalidad (Rice, 1994 ).1 

La complejidad del comportamiento político de Eberhardt: 
¿complicidad o resistencia a la política colonial francesa? 

La vida de Isabelle está llena de paradojas: se convirtió al islam, 
se adhirió a la cofradía de la Qadriyya, se casó con un árabe, 
fue expulsada un par de veces de Argelia, aunque al final con­
sintió en ponerse al servicio del ejército en interés de los pro­
yectos imperiales de Francia en el Magreb. Durante su vida en 
África del norte pronto mostró su afinidad y su simpatía hacia 
la población musulmana: todavía en Bonne, cuando estudian­
tes musulmanes se rebelaron contra las autoridades coloniales, 
Isabelle se alineó con ellos y escribió: 

Si la lucha se hace inevitable no dudaré ni un momento[ ... ] 
quizás lucharé con los revolucionarios musulmanes como 
lo hacía a favor de los anarquistas rusos [ ... ] aunque con 
más convicción y con un mayor odio hacia la opresión. 
Siento ahora que soy más profundamente musulmana que 
antes era anarquista. (citado por Kobak de un diario inédi­
to, 1989: 63) 

Los archivos de la policía en Argelia registraron su acti­
tud hostil hacia la acción colonial de Francia. Cuando fue a 

1. Información más detallada sobre su obra puede encontrarse en Eberhardt 
(1998a) y Kobak (1989). 

158 



El Oued en 1900, un anónimo «amigo verdadero» del ejército 
escribió desde París una carta al mando militar regional en la 
que decía: 

Una mujer -hija natural y de reputac1on dudosa-, 
Isabelle Eberhardt, nacida en Suiza pero de nacionalidad 
rusa, disfrazada de hombre y haciéndose llamar Mahmoud 
Saadi, ha ido a El Oued por cuenta del periódico parisiense 
l'Aurore para espiar las actividades y andanzas de los ofi­
ciales de los Bureaux Arabes a fin de fomentar una despia­
dada campaña de prensa contra los oficiales de los Bureaux 
Arabes en particular y del ejército en general [ ... ] Además 
esta mujer odia profundamente a Francia y no desea otra 
cosa que incitar a los súbditos árabes de Francia a rebe­
larse, y a fin de inspirarles más confianza pretende que es 
musulmana pero no es verdad. (Eberhardt, 1991: 251-252) 

Vale la pena señalar que, además de sus críticas a la acción 
colonial de Francia, lo que escandalizaba a los colonos fran­
ceses era su respeto por la cultura indígena y su excéntrico 
comportamiento. En definitiva, su actitud, su conducta y sus 
escritos se consideraban peligrosos porque ponían en tela de 
juicio la «misión civilizadora» de Francia. 

Eberhardt, sin embargo, creía que la Administración fran­
cesa tenía algunas ventajas fundamentales. Cuando la acusaron 
de actividades antifrancesas escribió indignada: «Allí donde 
voy, siempre que puedo, me esfuerzo por dar a mis amigos na­
tivos ideas razonables y exactas, explicándoles que la domina­
ción francesa es preferible con mucho a tener aquí de nuevo 
a los turcos, o, para el caso, cualesquiera otros extranjeros. Es 
completamente injusto acusarme de actividades antifrancesas» 
(Eberhardt, 1988b: 87). Su admiración por el modo de vida tra­
dicional del Sahara puede verse en sus descripciones, llenas de 
colorido, de la vida de las tribus nómadas, algo que estaba desa-

159 



pareciendo de sus ojos y que ella imputaba a la dominación co­
lonial. Escribió, a propósito del mercado de Ain Sefra, en el Sur: 

Desde la tarde del domingo, por todas las pistas y a través 
de todas las dunas van llegando nómadas a lomos de ca­
ballo o de mula, o a pie, conduciendo pacientes burritos o 
enormes y lentos camellos cuyos grandes pescuezos y co­
diciosos morros se estiran hacia los verdes montoncitos de 
alfa. Las tribus migrantes como los Amour y Beni-Guil se 
ponen en marcha hacia Ain Sefra y su gran mercado de los 
lunes. El mercado tiene una función primordial en la vida 
de los árabes, y en particular, de los árabes nómadas. Es la 
ocasión para celebrar reuniones, enterarse de lo que ocu­
rre, y para ganar algún dinero[ ... ] La mercancía que viene 
del Sur se amontona en un magnífico desorden: vellones 
que huelen a grasa, sal gruesa en grises y esponjosas pi­
las, pellejos de cabra llenos de leche agria, manteca o goma 
de thuya; cestos hechos de alfa; mantas y haiks de colores 
relucientes; burnouses nuevos todavía rígidos; herraduras 
de caballo; jarras de alfarería; madejas de lana; sillas de 
montar, y más cosas. En medio de este fascinante caos de 
objetos en venta circulan los nómadas [ ... ] en el mercado 
brotan las discusiones al menor desacuerdo [ ... ] Este rudo 
cuadro, violento pero lleno de vida, de la vida nómada no 
ha cambiado, no ha sido alterado por el paso de los siglos. 
(Eberhardt, 1995: 19-21) 

Isabelle también creía que ciertos proyectos coloniales, 
como la construcción del ferrocarril del Tafilalet, podían desa­
rrollar estas tierras pobres y aportar bienestar a las tribus que 
vivían allí: 

160 

La rápida construcción del ferrocarril es, obviamente, la 
garantía obligada del desarrollo del sudoeste [ ... ] en suma, 



a fin de justificar nuestra presencia en el sudoeste del 
Oranesado, Francia tiene la obligación imperativa de ase­
gurar una paz beneficiosa en la región y de aplicar medidas 
económicas de todo orden para mejorar la situación del 
país y desarrollarlo. Sin ello, la conquista, que ya ha sido 
puesta en cuestión, no sería más que una aventura absolu­
tamente inútil y ninguna persona sensible dudaría en con­
denarla vigorosamente. (Eberhardt, 1988a: 477; la cursiva 
es nuestra) 

Obsérvese que Isabelle se identifica con los franceses al uti­
lizar la primera persona del plural para referirse a la presencia 
del país galo en el área. Probablemente era consciente de su dis­
crepancia ética y política con Lyautey, pero su posición de co­
rresponsal de guerra en el sur le daba cierta estabilidad económi­
ca y, sobre todo, la oportunidad que siempre había anhelado de 
moverse libremente por el Sabara, ya que disfrutaba de la pro­
tección del ejército francés. Al final, Isabelle se convirtió en par­
tidaria abierta de la política de Lyautey sobre lo que debía ser la 
«pacificación» del Sabara por parte de Francia. Puede sorpren­
der que este giro hacia la colaboración con el general no sea mo­
tivo de vacilación alguna en los escritos de Isabelle. Pero existía 
algo que ella podía compartir con este militar profundamente 
conservador, a saber, su desprecio por lo que sin embargo era 
la razón de ser de la presencia francesa en Argelia: los colonos 
europeos. Lyautey concebía el proyecto colonial fundamental­
mente como una estrategia para fortalecer el poder militar de 
Francia y su influencia cultural y política en el mundo, y los 
mercaderes codiciosos y los pequeños colonos ávidos de tierra 
eran más que nada un inconveniente, una fuente potencial de 
conflictos. Años más tarde, en 1918, cuando tenía todo el poder 
en Marruecos, Lyautey escribió a su amigo Victor Barrucand, 
quien había sido también amigo de Eberhardt y editor de sus es­
critos: «[En Argelia] los colonos agrícolas franceses tienen una 

161 



mentalidad de puros boches [peyorativo aplicado usualmente a 
los alemanes], con las mismas ideas sobre razas inferiores desti­
nadas a ser explotadas sin piedad (Delanoe, 1988: 25). Lyautey 
explicaba a su amigo que esta forma de colonización tenía que 
evitarse en Marruecos, una conclusión con la que Eberhardt, sin 
duda, habría estado de acuerdo. 

Una nueva generación de autores magrebíes considera que 
los escritos de Eberhardt fueron los que primero se sumergie­
ron en la problemática de la alienación cultural de los colo­
nizados. El Oriente de Isabelle, en efecto, carece, en general, 
de mistificaciones románticas y muchas narraciones suyas se 
refieren a los efectos degradantes de la dominación colonial 
sobre la población nativa. En este sentido, Abdel-Jaoual (1993: 
101) afirma que «la écriture de Isabel es eminentemente proto­
postmoderna y postcolonial: el trato que ella confiere a la rea­
lidad magrebí es percibida por muchos de sus lectores como 
un primer intento ( ... ) de revisión del consenso orientalista». 
La actitud ambivalente de Eberhardt hacia la empresa colo­
nial puede verse en su utilización de términos geográficos, por 
ejemplo, cuando escoge el nombre árabe Moghreb (en dialecto 
argelino) que, más tarde, se usó ampliamente en el movimien­
to anticolonialista en vez del término anticolonial Afrique du 
Nord. Para muchos argelinos, Isabelle representa la defensa de 
sus valores nacionales en el momento culminante de la época 
colonial y es vista como precursora de los escritores francófo­
nos magrebíes (Dembri, 1970; Mousseoui, 1985). 

Imágenes de mujeres en la vida y los escritos de Isabelle 
Eberhardt 

Isabelle tenía una elevada opinión de sí misma y se conside­
raba una mujer independiente. Estableció con su marido una 
relación en pie de igualdad, como le escribía en 1901: «Sí, por 
supuesto, soy tu esposa ante Dios y para el islam. Pero no soy 
una vulgar Fatma o una Aicha cualquiera. Soy también tu her-

162 



mano Mahmud, el servidor de Dios y de Djilani [el fundador 
de la Qadriyya] en primer lugar, antes que la sirvienta de su 
marido que es toda mujer árabe según la shari'a» (Eberhardt, 
1991: 336-337). No despreciaba solamente a las sumisas muje­
res árabes, sino también a aquellas europeas que eran vulgares 
e incultas. Así consideraba a su cuñada Hélene, casada con su 
hermano Augustin, a la que llamaba condescendientemente 
«Jenny, l'ouvriere» (Eberhardt, 1987: 110). Tenía una fe ro­
mántica en la igualdad, pero sus orígenes de clase la traicionan 
en muchos de sus escritos y actitudes y se sobreponen a sus 
sentimientos de solidaridad de género. 

En sus narraciones breves, Isabelle se refiere principalmen­
te a personajes masculinos y muestra una especial predilección 
por nómadas, legionarios y otros marginales como ella misma. 
Sus textos pueden interpretarse en ocasiones como misógi­
nos, si bien una lectura atenta revela su desprecio tanto por 
hombres como por mujeres que no rompían las normas de 
una sociedad desigual y marcada por las diferencias de género. 
Refiriéndose a las europeas escribió: 

Las mujeres no pueden comprenderme, me ven como una 
lunática. Soy demasiado simple para su gusto, obsesionadas 
con lo superficial y artificioso. Giran como peonzas en una 
comedia incesante, siempre lo mismo[ ... ] Cuando la mujer 
se convierte en camarada del hombre, cuando deja de ser 
una muñeca, entonces inicia otra existencia. Por ahora, sin 
embargo, solo saben suspirar en el momento oportuno y 
al ritmo de vals [ ... ] No he visto señales que los hombres 
deseen que cambien salvo dentro de los límites de la moda. 
Una esclava o un ídolo, esto es lo que ellos pueden amar: 
nunca un igual. (Eberhardt, 1993: 69-70) 

lsabelle retrató a las mujeres árabes como pasivas y resig­
nadas, pero también imaginó personajes que se rebelaban y 

163 



que trataban de escapar de las limitaciones que la sociedad les 
imponía, refugiándose en las drogas, el alcohol, la prostitución 
o el misticismo. Solo se interesó por mujeres árabes que recha­
zaban la tutela de los hombres, como muestra su relación con 
la morabita Lalla Zaynab, una mística sufí que había hecho 
voto de soltería y llegó a ser muy influyente debido a su pie­
dad y a sus dotes como curandera. Isabelle se sintió muy atraí­
da por Lalla y estableció con ella una buena relación personal 
(Clancy-Smith, 1992). Sobre ella escribió: 

[M]i caso, y mi modo de vida interesan mucho a la mora­
bita. Cuando ha escuchado todo lo que le digo, lo aprueba 
y me promete su amistad para siempre. Pero de repente, se 
entristece y la veo llorar: «Querida» me dice «he dedicado 
toda mi vida a seguir el camino de Dios ... y los hombres 
no lo reconocen. Muchos me odian y me envidian. Y, sin 
embargo, he renunciado a todo: nunca me he casado, no 
tengo familia, no tengo alegrías ... ». (Eberhardt, 1998: 263) 

Aunque la vida de lsabelle era muy diferente, se identificó 
mucho con esta mujer con la que compartía una experiencia 
básica, un modo de vida alejado del de una mujer corriente y 
que, a menudo, despertaba odio y hostilidad. 

A través de las fronteras de género: ¿Isabelle Eberhardt 
o Si Mahmoud Saadi? 

Eberhardt parece entrar y salir de su género del mismo modo 
que sus simpatías iban y venían de los colonizadores a los colo­
nizados. La adopción de un nombre musulmán revela las múl­
tiples dimensiones de las transgresiones de Isabelle: escogió un 
nombre masculino, Mahmoud. Si dar nombre a una criatura 
equivale a asignarle una definición social muy precisa, indi­
carle lo que es, así como lo que tiene que ser (Bourdieu, 1982), 
entonces, la adopción por parte de un adulto de un nombre 

164 



reservado a un sexo distinto del suyo debería interpretarse 
como una transgresión deliberada, como el rechazo a un rol 
de género impuesto. ¿O acaso era tan solo un medio para ser 
admitida en ámbitos prohibidos para las mujeres, incluso las 
musulmanas? En parte esto lo sugieren sus propias explicacio­
nes sobre por qué vestía como un hombre, algo que también 
ha suscitado mucha atención (Behdad, 1994). Según Isabelle, 
«puedo pasar completamente desapercibida por cualquier si­
tio, una posición excelente para la observación. Si las mujeres 
no pueden hacerlo es porque su vestido llama la atención. Las 
mujeres siempre han sido hechas para ser miradas, y todavía 
no parecen muy preocupadas por este hecho. Creo que esta ac­
titud da demasiadas ventajas a los hombres» (Eberhardt, 1993: 
38). Su travestismo tenía sus raíces en su infancia, cuando lo 
fomentó Trophimowsky y se ha dicho también que era fruto 
de las necesidades de su vida nómada. Probablemente era en 
mayor medida el efecto de su necesidad de escapar a las limi­
taciones de género, pues le daba acceso a lo que de otro modo 
no podría haber visto por su condición de europea en Oriente. 

Pero Eberhardt no solo se vestía como un hombre, sino 
como un árabe, subvirtiendo otra forma de hegemonía y tras­
pasando así una frontera cultural: un hombre europeo podía 
ocasionalmente vestir como un árabe, pero nunca podía ha­
cerlo una mujer europea. El travestismo de género y de cul­
tura de Isabelle provocaba la abierta hostilidad de los colonos 
franceses y era recibido con indiferencia por los árabes. Casi 
siempre se percataban de la verdadera identidad de Isabelle, 
pero, probablemente por deferencia, hacían como si creyesen 
que era un hombre. Isabelle era europea y este era el hecho 
fundamental desde el punto de vista de los nativos. En su 
búsqueda de una identidad tanto como en su huida de aque­
lla que aborrecía, Isabelle tomó diversos nombres exóticos, 
masculinos y femeninos, como, por ejemplo, Miriam, Nadia, 
Nicolás Podolinsky, Si Mahmoud Saadi, etc., siempre árabes o 

165 



rusos. En sus últimos años casi siempre utilizó el nombre de Si 
Mahmoud Saadi, tanto en sus escritos como en su vida diaria. 

Gertrude Bell (1868-1926): «la hija del desierto» 

Vida y obra de Gertrude Bell: «moda de París y modales 
de Mayfair» en los desiertos del Próximo Oriente 

Dos días después de la muerte de Gertrude Bell en Bagdad, 
The Times (13 de julio de 1926) publicó una declaración de la 
Cámara de los Comunes en estos términos: «Miss Gertru.de 
Bell, cuya muerte anunciamos con gran pesar, era quizás la 
mujer más distinguida de nuestro tiempo en el campo de la 
literatura, la arqueología y la exploración de Oriente» (Bell's 
Special Collection, Obituaries). La extraordinaria vida de Bell 
ya era entonces una leyenda y su nombre evocaba imágenes 
del exótico y misterioso mundo árabe. Sin embargo, su fama 
fue pronto eclipsada por la de su excéntrico amigo y aliado 
T.E. Lawrence, más conocido como Lawrence de Arabia 
(Goodman, 1985). No fue hasta la guerra del Golfo en 1991 
que volvieron a aparecer referencias a Gertrude Bell en pe­
riódicos y libros (Wallach, 1996 ), lo que probablemente tenía 
mucho que ver con el papel de Bell en el nacimiento del lrak 
moderno y en la determinación de sus fronteras meridionales. 

Bell nació en el condado de Durham (Reino Unido) en el 
seno de una familia muy rica. Su padre, Hugh Bell, era dueño 
de la empresa siderúrgica Bell Brothers Ironsworks y poseía 
una de las mayores fortunas de Gran Bretaña. Gertrude quedó 
huérfana de madre a los dos años, pero su madre adoptiva, 
Florence Olliffe, se convirtió en una de sus mejores amigas. 
Como otras chicas de su clase social, Gertrude fue educada 
por una institutriz, pero más tarde consiguió que la enviaran 
a la Universidad de Oxford, donde se licenció en Historia 
Moderna con la más alta calificación. Estaba muy dotada para 
las lenguas y hablaba francés, alemán e italiano, y más tarde 

166 



aprendió árabe y algo de turco. Su primer viaje a Oriente tuvo 
lugar en 1892, cuando visitó a su tío, que era embajador britá­
nico en Teherán. En los años siguientes dio la vuelta al mundo 
con su hermano y también visitó por su cuenta el Próximo 
Oriente (Gran Siria, Anatolia y Palestina). Era una gran mon­
tañera, a la que atraían las dificultades y los peligros que esta 
actividad entrañaba. Pero después de su última escalada del 
Cervino en 1904 ya no fue sensible más que al reto de Oriente, 
donde realizaría casi exclusivamente todos sus ulteriores via­
jes. El desierto la fascinaba y no es casualidad que los beduinos 
Beni Sakr la llamasen «hija del desierto»; con todo, cuando 
viajaba por el desierto, ella siempre se comportaba «como una 
lady», y así lo subrayaba una de las necrologías que se le de­
dicaron y que llevaba el título de «Moda de París y modales 
de Mayfair» (Bell's Special Collection, Obituaries) (Figura 4). 
Tuvo varias relaciones amorosas durante su vida, pero nunca 
se casó, por lo que disfrutó de una gran libertad para sus viajes. 

Figura 4 
Gertrude Bell en 1921 
(Fuente: Gertrude Bell 
Photographic Archive, 

Department of Archaeology, 
Newcastle University, 

Reino Unido). 

167 



Gertrude Bell publicó varios libros conteniendo sus re­
latos de viajes y sus hallazgos arqueológicos. El más cono­
cido de ellos es The Desert and the Sown, que apareció en 
1908 y ha sido recientemente reeditado (Bell, 1985). Escribió 
asimismo innumerables cartas dirigidas a su familia y amis­
tades, en las que refleja de forma vívida sus sentimientos y 
sus experiencias, al lado de descripciones detalladas de suce­
sos y de personajes. Gran número de ellas fueron publicadas 
por su madre adoptiva en 1927, un año después de la muer­
te de Gertrude, y han sido posteriormente reeditadas (Bell, 
1987). Durante su estancia en Oriente Medio también escri­
bió un diario que nunca se ha publicado, pero es accesible 
en la página web de la Robinson Library de la Universidad 
de Newcastle (http://www.ncl.ac.uk). Estando en Bagdad, 
también escribió cierto número de informes políticos confi­
denciales para las autoridades británicas sobre la situación en 
Mesopotamia. 

En 1913, Gertrude Bell emprendió un viaje a Hayil -en 
el desierto del norte de Arabia- que iba a darle mucha no­
toriedad y que hizo que durante la Primera Guerra Mundial 
el Arab Bureau del Servicio Británico de Inteligencia Militar 
en El Cairo la tomara como colaboradora. Durante los años 
precedentes, Gertrude había reunido mucha información 
sobre la gente y la situación de esta zona, conocimientos que 
resultaron muy valiosos durante la guerra debido a la incli­
nación favorable a los otomanos del jeque local y la situa­
ción estratégica de Hayil sobre la ruta principal desde lrak 
hasta la Meca. Posteriormente fue nombrada secretaria para 
asuntos orientales del Alto Comisionado Británico, en El 
Cairo primero y luego en Bagdad. Su posición social y sus 
conexiones la ayudaron a alcanzar estos puestos, como se 
deduce de una carta de recomendación de lord Cromer, uno 
de los hombres más influyentes en todo lo que se refería al 
Oriente Medio: 

168 



Miss Gertrude Bell, que es gran amiga mía, va a viajar a 
Egipto[ ... ] es hija de sir Hugh Bell, bien conocido en lapo­
lítica inglesa y dueño de una muy importante siderúrgica 
de Middlesborough. Hace años que la conozco y sabe más 
de los árabes que casi ningún otro inglés o inglesa en la ac­
tualidad[ ... ] Le recomiendo muy vivamente a miss Bell en 
el caso de que tenga ocasión de encontrarse con ella. (SAD 

135/6/12, noviembre de 1915) 

Gertrude Bell tomó parte en las negociaciones sobre la 
Mesopotamia ocupada por los británicos y en 1919 redactó un 
informe titulado Syria in October 1919, en que abogaba en fa­
vor del establecimiento de un gobierno local en aquella zona. 
Apoyó también los planes de T.E. Lawrence para colocar al 
emir Faisal de la familia Hachemita de la Meca, quien había 
dirigido las fuerzas árabes contra los turcos durante la guerra, 
en el trono de un reino de nueva creación: lrak. En 1921 tomó 
parte en la Conferencia de El Cairo, convocada por sir Winston 
Churchill (entonces secretario para las colonias), en la que se 
decidió proclamar a Faisal como rey de lrak. Gertrude Bell 
tuvo al principio una gran influencia sobre el nuevo rey y por 
ello se la llamó «la reina sin corona de Mesopotamia» (Bell's 
Special Collection, Obituaries). Bagdad se convirtió de hecho 
en su residencia permanente y solo regresó a Inglaterra para 
cortas estancias. Como escribió a su padre: «es sorprendente 
hasta qué punto el Oriente se ha apoderado de mí de forma 
que no sé qué soy yo y qué no soy [ ... ] soy más ciudadana 
de Bagdad que muchos nativos de Bagdad, y presumo de que 
ninguno de ellos se preocupa más, o ni siquiera la mitad que 
yo por la belleza del río o los palmerales, ni se aferra más a los 
derechos de ciudadanía que yo he adquirido» (Bell, 1987: 510). 

Su influencia oficiosa sobre la política del reino de Irak 
empezó a desvanecerse poco después de la proclamación de 
Faisal en 1922 (Figura 5). Como no era propiamente funcio-

169 



naria de la Colonial Office ni tampoco diplomática de carrera, 
Gertrude Bell dejó de ser útil para la política de Londres en 
Oriente Medio. Empezó a dedicar cada vez más tiempo a la 
construcción de un museo arqueológico en Bagdad. Su salud, 
sin embargo, se había vuelto frágil y el 11 de julio de 1926 
la encontraron muerta en la cama. La causa de su muerte fue 
probablemente una dosis fatal de barbitúricos, aunque qui­
zás nunca se sabrá si fue por accidente o de modo deliberado. 
Todavía hoy en el museo de lrak en Bagdad hay una placa y 
un busto de bronce que la recuerdan como fundadora de la 
institución, y una copia del busto se exhibe en la sala de lectu­
ras de la biblioteca de la Royal Geographical Society (RGS) en 
Londres. 

170 

Figura 5 
Gertrude Bell entre 
Winston Churchill 
(izquierda) y T. E. 

Lawrence (derecha) 
durante la Conferencia 

de El Cairo, 1921. 
(Fuente: Gertrude 
Bell Photographic 

Archive, Department 
of Archaeology, 

Newcastle University, 
Reino Unido). 



Exploración y descubrimiento en la vida y en la obra 
de Gertrude Bell 

Gertrude Bell se enamoró del desierto. Como anotó en su diario: 
«Siento como si hubiera nacido y me hubiera creado en el Nefud 
( el gran desierto del norte de Arabia) y no hubiera conocido nada 
más. ¿Existe realmente algo más?» (Bell's Diary, 13 de febrero, 
1914 ). En sus textos se compara más de una vez su experiencia en 
el desierto con las historias de Las mil y una noches, como en esta 
carta a su primo, describiendo sus primeras impresiones sobre el 
desierto: «¿ no es encantadoramente igual que en Las mil y una 
noches? a veces cuando abro un tarro nuevo de agua de rosas me 
da la impresión de que en vez de un olor perfumado saldrá el 
humo de uno de los geniecillos de Suleiman» (Bell, 1987: 23). 

Bell mantuvo relación con la Royal Geographical Society. 
En 1908 siguió un curso sobre proyecciones de mapas, y en sus 
viajes solía llevar un teodolito para hacer mediciones de latitud. 
En 1913 fue elegida miembro de la Sociedad, poco después de 
que las mujeres fueran admitidas en ella, y pronunció varias 
conferencias. En 1918 fue distinguida con la medalla de oro por 
sus exploraciones en el desierto de Arabia y por sus trabajos 
arqueológicos ( entre 1830 y 1965 solo cinco mujeres fueron pre­
miadas con esta medalla). Bell publicó dos artículos sobre sus 
viajes en The Geographical ]ournal -la revista de la Sociedad­
(Bell, 191 O; 1914 ). Un año después de su muerte, la Sociedad le 
rindió un homenaje oficial en cuyo transcurso el presidente de 
esta, entonces D. Hogarth, el autor de Arabia Deserta, pronun­
ció una conferencia sobre su viaje a Hayil (Hogarth, 1927). 

En efecto, la aportación más significativa de Bell a la explo­
ración geográfica fue su viaje de 1913-1914 a Hayil, con el que 
esperaba realizar un deseo largamente acariciado de adentrarse 
en Arabia central (Figura 6). Viajó con 20 camellos, dos guías, 
un cocinero y tres camelleros. Tras numerosas dificultades al­
canzó Hayil, gobernada por la casa de Ibn Rashid, grandes ri­
vales de la casa de Ibn Saud. Pocos europeos habían estado allí, 

171 



y los informes de Bell sobre Ibn Rashid y sus relaciones con los 
Saud fueron de gran valor durante la Primera Guerra Mundial, 
cuando Hayil se alineó con los turcos y amenazó el flanco bri­
tánico del Éufrates. Bell cartografió una importante línea de po­
zos en el ángulo sudoeste del Nefud y el resultado de mayor 
valor estratégico de su expedición fueron los datos que acopió 
sobre los grupos tribales que se encontraban entre la línea del 
ferrocarril del Heyaz, por un lado, y el Sirham y el Nefud, por 
otro. Sus informes sobre los Howeitat fueron de particular uti­
lidad para Lawrence durante la campaña árabe de 1917 y 1918. 
A propósito de esto, el Alto Comisionado Británico en Bagdad 
comentó: «todos Vds. han oído hablar de los éxitos extraordina­
rios del coronel Lawrence, que ciertamente lo fueron [ ... ] pero 
no siempre se es consciente de que para hacerlos posibles fue 
necesaria una larga preparación previa, y yo atribuyo gran parte 
del éxito de las empresas del coronel Lawrence a la información 
y a los estudios en los que miss Bell tuvo una participación muy 
destacada» (Cox, 1927: 19). 

172 

.... 

·7 
,.., 1..,f L 

so o -
Figura 6 

{ ~ l A 

Railv..ay 
G Belrs route N 
~ lSOmilcsA, 

Mapa del viaje de Gertrude Bell a Hayil 
(adaptado de Hogarth, 1927). 



Existe sin duda una relación entre esta expedición a Hayil 
y su posterior empleo como corresponsal en Basora, a título de 
secretaria para asuntos orientales del Arab Bureau, que tenía 
su base en El Cairo. Se trataba de una plaza semioficial con un 
pequeño salario (durante la mayor parte de su vida Gertrude 
dependió de la financiación de su familia, incluidos sus viajes 
y expediciones). El gobierno británico buscaba un grupo de 
expertos en asuntos árabes que pudieran asesorar al Foreign 
Office y Bell era una persona idónea por sus conocimientos 
del territorio, así como la lengua y las tribus de Mesopotamia. 

«La reina sin corona de Mesopotamia»: la complicidad 
de Gertrude Bell con el Imperio británico 

En sus informes confidenciales, Gertrude demostraba una pe­
culiar combinación de visión política y de prejuicios históri­
cos y sociales. Su informe de 1919 sobre la situación de Siria 
es un buen ejemplo de su enfoque de la política en Oriente 
Medio, además de tratarse de un documento revelador del tipo 
de material sobre el que a menudo se tomaban decisiones de 
política colonial. Con un razonamiento característico de ella, 
Bell señalaba las dificultades de establecer un gobierno nacio­
nal sobre los diversos grupos que vivían dentro de las fronteras 
de lrak y se pronunciaba en favor de atribuir la supremacía 
política a la minoría sunnita: 

Aunque los chiitas sean la mayoría [en Irak], los sunnitas 
están indiscutiblemente más avanzados como grupo que 
sus rivales, cuyo reducido grupo de hombres instruidos 
está sumergido en un océano de gentes incivilizadas y nada 
maleables, mientras que las clases que predominan entre 
los sunnitas son terratenientes de linaje noble, eclesiásti­
cos, políticos, funcionarios, profesionales, comerciantes y 
artesanos, un sólido cuerpo de gente más o menos educa­
da y sensible al progreso [ ... ] los sunnitas son la mayor de 

173 



las facciones del islam, el espinazo de los mayores poderes 
islámicos de la época moderna, como lo fueron sus prede­
cesores, los califatos de Medina, Damasco y Bagdad. (SAD, 

150/7 /83-86) 

De hecho, entre chiitas y sunnitas existía en Irak una di­
ferencia real de clase, ya que los primeros eran sobre todo la 
población rural más pobre de la Baja Mesopotamia. 

Los informes oficiales de Bell también muestran una mez­
cla característica de valoraciones personales y psicológicas al 
lado de juicios políticos. Por ejemplo, su informe sobre los 
acontecimientos en el desierto de Arabia en 1916 predecía el 
declive de la casa de Ibn Rashid de Hayil y el ascenso de Ibn 
Saud y sus wahhabitas. Su retrato de Abdelaziz Ibn Saud re­
vela todos los prejuicios de la mirada orientalista sobre los go­
bernantes no occidentales: 

A pesar de que es muy alto y ancho de espaldas, transmite 
la impresión, tan común en el desierto, de un cansancio 
indefinido, que no es individual sino racial, la fatiga secu­
lar de un pueblo antiguo y autocontenido [ ... ] sus movi­
mientos estudiados, su sonrisa lenta y dulce, y la mirada 
contemplativa de sus ojos con los párpados caídos, aunque 
refuerzan su dignidad y atractivo no se ajustan a la con­
cepción occidental de lo que es una personalidad vigorosa. 
(Bell, 1940: 30-31) 

Bell empleó sus conocimientos y sus viajes para favore­
cer la causa del Imperio británico, por lo que el rey Jorge V 
la nombró en 1917 Commander of the British Empire. Por 
lo que parece, nunca pensó que su decidida lealtad al Imperio 
pudiera ser perjudicial, o ni siquiera dejar de coincidir con los 
intereses de este «niño muy viejo» (Bell, 1985: ix) que era el 
oriental, el árabe. No sorprende, entonces, que los autores no 

174 



occidentales hayan criticado su actitud como imperialista y 
cargada de opiniones racistas (Danish, 1992). Es extraño que 
se hayan dedicado numerosos libros y artículos a la vida de 
Bell pero que, con pocas excepciones (Gordon, 1994; Wallach, 
1 996) solo destacan sus aspectos exóticos y románticos y no 
subrayan su importancia política. Todavía se echa en falta 
un análisis crítico de su aportación a la política británica en 
Oriente Medio y, en particular, al establecimiento del moder­
no estado iraquí (Lukitz, 1995). 

Una mujer con cualidades masculinas o una mujer que trataba 
de escapar de las limitaciones de su género 

En su conferencia en el homenaje en memoria de Gertrude 
Bell, Hogarth decía: «Miss Bell es todavía tan bien conocida a 
lo largo y a lo ancho del mundo árabe[ ... ] no creo que ninguna 
mujer europea haya alcanzado tanta reputación. Tenía todo el 
encanto de una mujer combinado con muchas de las cualida­
des que atribuimos a los hombres. Se la conocía en Oriente 
por estas cualidades masculinas» (Hogarth, 1927: 21). No cabe 
duda de que Gertrude se sintió a menudo prisionera de las li­
mitaciones que la vida social le imponía debido a su género y 
en numerosas ocasiones se lamentó de ello. Pero como mujer 
era consciente de que tenía también ciertas ventajas. Le era más 
fácil establecer contactos con la población local y se le abrían 
más oportunidades de recoger más informaciones valiosas. Por 
ejemplo, durante su breve encarcelamiento en Hayil, donde 
solo podía ser visitada por mujeres, obtuvo información muy 
valiosa de una circasiana que había sido concubina del último 
emir. En parte, porque era mujer, y una mujer en el servicio 
exterior era una novedad, los árabes la consideraban como «se­
mioficial», lo que explica que acudieran a ella con noticias y 
habladurías que no habrían contado a funcionarios británicos. 

Su puesto de secretaria para asuntos orientales era, a la vez, 
subordinado y, a veces, decisivo, como se entrevé en comen-

175 



tarios del Alto Comisionado como este: «Yo no podía tratar 
con todo el mundo y miss Bell solía actuar como un filtro con 
todo estos sheikhs y enviármelos con una nota sobre quiénes 
eran y de dónde venían. Su trabajo era de gran valor para mí» 
(Cox, 1927: 18). Gertrude también aprovechó sus cualidades 
femeninas como anfitriona para organizar cenas en su casa de 
Bagdad, en las cuales los sheikhs locales y los miembros de la 
Administración colonial eran invitados para que pudieran dis­
cutir de cuestiones políticas de manera informal. 

En sus escritos no presta mucha atención a las mujeres, 
ni a las europeas ni a las orientales. De hecho, no tenía buena 
opinión de unas ni de otras. En cierto modo, sin embargo, hace 
una excepción con las mujeres beduinas, quienes, tal vez debi­
do a la dureza de sus condiciones de vida, atrajeron su aten­
ción. En sus viajes a Hayil, realizó una estancia con las tribus 
de los Howaitat y escribió, refiriéndose a su anfitrión: 

Tiene cuatro esposas [ ... ] una de ellas, Hilel, vino y se sen­
tó conmigo. Había tenido cuatro hijos y todos murieron. 
Muham tiene solo dos hijos. No quería casarse[ ... ] pero su 
padre le pegó. Me enseñó una cicatriz blanca en su pecho 
[ ... ] los niños mueren jóvenes en los viajes y las mujeres 
sufren terriblemente después de los partos por los despla­
zamientos incesantes y por el trabajo[ ... ] «no descansamos 
en ningún momento» me dijo Muham. Su expresión era 
digna de lástima. (Bell's Diary, 30 de enero de 1914) 

Al igual que otras viajeras, vestía trajes victorianos y mien­
tras viajaba por el desierto llevaba consigo un baúl con lencería 
de lo más femenina y vestidos formales que siempre se ponía 
(incluso cuando estaba sola) para su cena. Era corriente entre 
los funcionarios y militares británicos en las colonias, inclu­
so durante sus viajes, vestir de manera muy formal en deter­
minados momentos. Estos rituales servían para mantener un 

176 



sentido de identidad cultural frente al «otro» y para perpetuar 
la ideología del gobierno imperial. Gertrude Bell seguía con 
interés la última moda de París y de Londres y se la recordaba 
como «una mujer que acarreaba su guardarropa de alta costura 
a través de los desiertos de Arabia» (Keay, 1990: 99). Era real­
mente refinada en lo tocante a su guardarropa y a menudo a 
su madre adoptiva le pedía que la ayudara, como en esta carta 
de 1917: 

Me permite que le pida cuatro blusas, por favor, Crepe de 
China, a ser posible dos de color marfil y dos de color ro­
sado. Envío con esta unos anuncios de Harrods que son 
elegantes, especialmente el que he señalado. Agradecería 
también mucho si pudiera encontrarme y enviarme una cha­
queta verde de seda con botones de plata ... (Bell, 1987: 340) 

Su extracción social y su identidad de clase se manifestaban 
en su modo de vida diario. Para cuidarse de sus vestidos y de 
otros asuntos domésticos se llevó a Bagdad una doncella fran­
cesa que le arreglaba la ropa, algo que Gertrude odiaba (por 
supuesto tenía también varias sirvientas árabes que hacían las 
labores domésticas más pesadas). 

Gertrude valoraba su independencia y su libertad, pero en 
cambio tomó partido contra el sufragio femenino. Se ha dicho 
que era muy tradicional y que le disgustaba la violencia de las 
sufragistas, que temía que destruyeran todo lo que las mujeres 
profesionales habían conseguido hasta entonces y que las mu­
jeres no eran lo bastante de fiar como para tomar decisiones 
en asuntos de Estado (Wallach, 1996 ). Tal vez el argumento 
decisivo para ella era que, si las mujeres instruidas y de la clase 
media alta ya tenían influencia política y derechos civiles, no 
había por qué abrir las puertas a las masas ignorantes. Además, 
el sufragio femenino también la habría hecho a ella menos sin­
gular ... Aquí la cuestión de clase es muy importante. En con-

177 



traste con su comportamiento aventurero de cuando estaba 
en Oriente, Bell en su país de origen se mantenía dentro de 
las fronteras de la tradición de una clase alta privilegiada. En 
suma, el temor a las amenazas que podían poner en cuestión 
el sistema político británico es lo que la hacía ser contraria a 
las sufragistas, un rasgo muy revelador de sus concepciones 
políticas conservadoras. 

Conclusiones 

Las experiencias de Isabelle Eberhardt y Gertrude Bell, y las 
narraciones que de ellas nos han legado son un ejemplo de que 
las mujeres no estaban fuera del proyecto colonial, sino que, al 
contrario, podían llegar a ser agentes muy activos en la forma­
ción de las relaciones coloniales. Los textos de una y de otra, 
aunque tan distintos, revelan en ambos casos la complejidad de 
su experiencia del encuentro colonial y, por consiguiente, de 
sus actitudes ante el proyecto colonial. De hecho, una y otra 
desempeñaron un papel nada despreciable en sus respectivas 
áreas coloniales del mundo árabe, si bien de una forma am­
bivalente que pone en cuestión la noción simple de «la cons­
trucción del 'otro'» que aparece en la obra de Said. El estudio 
de estas dos mujeres pone asimismo de relieve la centralidad 
de la categoría de género, que, combinada con las de raza, na­
cionalidad y clase, es un instrumento analítico muy útil para 
examinar las narraciones de viajeras y sus experiencias vitales. 

Para Gertrude Bell el viaje hacia Oriente significaba la li­
bertad para escapar de los estrechos márgenes de la vida de una 
joven de clase alta de la Inglaterra de su tiempo; pero esta liber­
tad fue solo la de convertirse en una versión singular del inglés 
imperial. Gertrude aprovechó el imperio para disfrutar de una 
forma especial del poder que no habría tenido en su Inglaterra 
nativa. El Oriente subyugado le permitía ir más allá de las ba­
rreras de género y realizar sus ambiciones, interpretar su pa-

178 



pel sobre el telón de fondo de la superioridad imperial que 
ella nunca puso en tela de juicio. En contraste con su actividad 
«masculina» cuando se hallaba en Oriente, en su país Bell se 
mantuvo dentro de las barreras de género más convencionales 
-barreras que de alguna manera aprobaba, como demuestra 
su resuelta oposición a las sufragistas. Sin embargo, aunque 
su porte era inequívocamente imperial, al mismo tiempo se 
las arregló para establecer una cercanía personal con muchos 
de los árabes con quienes trabajó, y se hizo propagandista en­
tusiasta de su cultura y de sus historias pasadas. En estos as­
pectos de su comportamiento y actitud podemos ver y leer en 
sus textos una opinión diferente, quizás ambivalente frente a 
la sociedad dominada, en términos que generalmente están au­
sentes en informes «más objetivos» de funcionarios coloniales 
preocupados por su carrera administrativa o política. 

Para Isabelle Eberhardt el «Oriente» ( esto es, África del 
norte) fue también un lugar de emancipación personal y un 
medio de huir de las convenciones rígidas, y no solo del rol 
de género, de la sociedad europea y también de su particular 
problema de superposición de identidades y nacionalidades 
(¿ era rusa, francesa, suiza o magrebí?). Al contrario que en el 
caso de Bell, el discurso de Eberhardt constantemente difu­
mina las fronteras entre los estereotipos del colonizador y del 
colonizado, y, de este modo, su actitud ambivalente representa 
una clara desviación con respecto al discurso orientalista esta­
blecido. Isabelle es una disidente frente al estereotipo colonial 
predominante, sin embargo, su vida y sus escritos muestran 
que una mujer que había sido considerada indeseable por la 
Administración colonial francesa podía llegar a ser instrumen­
talizada para la penetración colonial en determinadas zonas de 
Argelia. Eberhardt transgredió las normas europeas de género 
y, en general, sus valores culturales, pero la autoexploración, 
que en realidad constituyen sus viajes por el desierto, solo fue 
posible bajo condiciones coloniales. El cruzar y volver a cru-

179 



zar fronteras -entre géneros, idiomas, religiones y culturas 
tan caro a Isabelle Eberhardt, atestigua su capacidad para desa­
fiar posturas políticas bien establecidas, ya fuesen patriarcales 
o feministas, coloniales o postcoloniales. Debido a su singular 
educación, carecía del sentimiento de superioridad metropo­
litana que estaba tan arraigado en Gertrude Bell. Es posible 
que este hecho hiciera más obvia la extracción de clase de Bell, 
pero los últimos escritos de Eberhardt y sus actividades en el 
desierto argelino sugieren que su nunca satisfecha realización 
personal en el espacio colonial la llevó a posturas cada vez más 
ambiguas frente a los colonizadores y a los colonizados, hasta 
identificarse con uno de los aspectos del proyecto colonial: el 
que encarnaban Victor Barrucand y el general Lyautey con sus 
planes de «penetración pacífica» en el Sahara. 

Es cierto que, en muchos aspectos, la mirada de Isabelle 
y Gertrude sobre Oriente y los orientales, no difiere radical­
mente de las narraciones de viajeros y que no se desvían ne­
cesariamente del discurso imperial masculino que era domi­
nante, según lo presenta la formulación original de Said. Sin 
embargo, los textos de ambas están específicamente marcados 
por el género. Los escritos de Eberhardt, por un lado, suelen 
tener un carácter muy personal e íntimo y, por otro lado, pre­
sentan un cuadro vívido del modo de vida de las poblaciones 
locales en los oasis o en el desierto. Pero sus complejidades y 
la ambivalencia en el tratamiento de la gente y de los paisajes 
del Magreb no pueden comprenderse únicamente en términos 
de género. Sus orígenes nacionales y de clase, tan complicados, 
deben tenerse en cuenta para la comprensión de sus ansieda­
des y explican muchos rasgos de su postura ante el conflicto 
entre colonizadores y colonizados, un conflicto en el que ella 
era, a la vez, testigo y agente. Sería en vano tratar de encon­
trar semejantes ansiedades y contradicciones en la actitud de 
Gertrude Bell con respecto a la política colonial británica en 
Oriente Medio, pero sus escritos no pueden entenderse cabal-

180 



mente si no se toma en consideración la categoría «género». 
Sus informes oficiales muestran una combinación caracterís­
tica de juicios personales y retrato psicológico mezclados con 
las valoraciones políticas. Asimismo, sus descripciones de la 
vida de los beduinos son excepcionalmente detalladas en lo 
que se refiere a la vida doméstica. El tono intimista de muchas 
de sus cartas y de su diario revelan también aspectos inequí­
vocamente derivados de su género. En conclusión, la vida y 
los escritos de lsabelle y de Gertrude son claramente distin­
tos, incluso contradictorios, pero arrojan mucha luz sobre la 
fluidez de las nociones de género, raza, nación y clase, y nos 
demuestran la complejidad de los roles políticos e ideológicos 
que jugaron las mujeres en el sistema imperial, en este caso en 
el encuentro colonial euroárabe. 

Bibliografía 

ABDEL-JAOUAL, Hedi (1993). «lsabelle Eberhardt: portrait of the 
artistas a young nomad», Yale French Studies, 83; pp. 93-117. 

AHMED, Leila (1982). «Western ethnocentrism and perceptions of 
the harem», Feminist Studies, 8; pp. 521-534. 

ALLOULA, Malek (1981). Le harem colonial: Images d'un sous-éro -
tisme. Ginebra: Slatkine. 

BEHDAD, Ali (1994). «Allahou Akbar! He is a Woman: colonialism, 
transvestism, and the orientalist parasite», en: Ali Behdad (ed.). 
Belated travelers: Orientalism in the age of colonial dissolution . 
Durham: Duke University Press; pp. 113-132. 

Bell's Special Collection, Obituaries. Robinson Library: University 
of Newcastle. Bells's Diary. University of Newcastle, http:// 
www.ncl.ac.uk 

BELL, Gertrude (1910). «The East Bank of the Euphrates from Tell 
Ahmar to Hit», The Geographicaljournal, 36(5); pp. 513-537. 

BELL, Gertrude (1914). «A journey in Northern Arabia», The 
Geographicaljournal, 14; pp. 76-77. 

BELL, Gertrude (1919). Syria in October 1919 . Informe inédito 
(Sudan Archives of Durham). 

181 



BELL, Gertrude (1940). The Arab War. Confidential information for 
General Headquarters from Gertrude Bell. Londres: The Golden 
Cockered Press (en: Bell's Special Collection, Robinson Library). 

BELL, Gertrude (1985). The desert and the sown. Londres: Virago. 
BELL, Gertrude (1987). The letters of Gertrude Bell . Londres: 

Penguin Books. 
BHABHA, Homi (1993). The location of culture. Londres: Routledge 

[trad. cast.: El lugar de la cultura . Buenos Aires: Manantial, 
2002]. 

BLAKE, Susan (1992). «A woman's trek. What difference does gen­
der make?», en: Nupur Chaudhuri y Margaret Strobel (eds.). 
Western women and imperialism. Bloomington: Indiana 
University Press; pp. 19-34. 

BLUNT, Alison (1999). «The flight from Lucknow: British women 
travelling and writing home, 1857-8», en: James Duncan y 
Derek Gregory (eds.). Writes of Passage: reading travel writing. 
Londres: Routledge; pp. 92-113. 

BLUNT, Alison y Gillian ROSE (eds.) (1994). Writing women and 
space: Colonial and postcolonial geographies. Londres: Guilford 
Press. 

BOURDIEU, Pierre (1982). Ce que parler veut dire: l'économie des 
échanges linguistiques. París: Fayard [trad. cast.: ¿Qué signifi­
ca hablar? Economía de los intercambios lingüísticos. Madrid: 
Akal, 1985]. 

BRUNEAU, Michel y Daniel DüRY (eds.) (1994). Géographie des co­
lonisations: XVe-XXe siecles. París: L'Harmattan. 

CLANCY-SMITH,Julia (1992). «The 'pasionate nomad' reconsidered: 
an European woman in L 'Algérie franfaise (lsabelle Eberhardt, 
1877-1904)», en: Nupur Chaudhuri y Margaret Strobel (eds.). 
Western women and imperialism. Bloomington: Indiana 
University Press; pp. 61-78. 

Cox, Percy (1927). «Discussion», The Geographicaljournal, 70(1); 
pp. 17-19. 

DANISH, Ishtiyaque (1992). The English and the Arabs. The making 
of an image. Delhi: Karakush Publishers & Media. 

DELANOE, Guy (1988). Lyautey, ]uin, Mohammed V: fin d'un 
Protectorat. París: L'Harmattan. 

182 



DEMBRI, Mohammed-Salah (1970). «Isabelle Eberhardt, est-elle 
Algérienne?», Algérie Actualité, 25; Octubre, p. 3. 

ÜOMOSH, Mona (1991). «Towards a feminist historiography of geo­
graphy», Transactions. lnstitute of British Geographers , 16(1); 
pp. 95-104. 

DRIVER, Felix (1992). «Geography's empire: histories of geogra­
phical knowledge», Environment and Planning D: Society and 
Space, 10; pp. 23-40. 

ÜUNCAN, James y Derek GREGORY (eds.) (1999). Writes of Passage: 
reading travel writing. Londres: Routledge. 

EBERHARDT, Isabelle (1987). Lettres et journaliers . París: Terres 
d'Adventure-Actes Sud. 

EBERHARDT, Isabelle (1988a). Écrits sur le sable. Oeuvres Completes 
/. París: Bernard Grasset. 

EBERHARDT, Isabelle (1988b ). The oblivion seekers. Londres: Peter 
Owen. 

EBERHARDT, Isabelle (1991 ). Écrits intimes. París: Payot. 
EBERHARDT, Isabelle (1993). The shadow of Islam. Londres: Peter 

Owen. 
EBERHARDT, Isabelle (1995). Prisoners of dunes. Londres: Peter 

Owen. 
EBERHARDT, Isabelle (1998). Notes de route. París: Actes Sud. 
GARCIA-RAMON, Maria Dolors; Abe! ALBET; Joan NOGUÉ y Lluís 

RIUDOR (1998). « Voices from the margins: gendered images of 
'otherness' in colonial Morocco», Gender, Place and Culture , 
5(3); pp. 229-240. 

GODLEWSKA, Anne y Neil SMITH (eds.) (1994). Geography and 
Empire. Oxford: Blackwell. 

GOODMAN, Susan (1985). Gertrude Bel/ . Leamington: Berg 
Publishers Ltd. 

GORDON, Lesley (1994). Gertrude Bel/ 1868-1926. Newcastle: 
British Council/University of Newcastle. 

GREGORY, Derek (1995). «Between the book and the lamp: imagina­
tive geographies of Egypt, 1849-1950», Transactions. Institute of 
British Geographers, 20; pp. 5-28. 

GREWAL, Inderpal (1996). Home and harem: Nation, gender, empire 
and the cultures of travel. Durham: Duke University Press. 

183 



Hérodote. Revue de Géographie et de Géopolitique (1978). Número 
monográfico sobre «Géographie et colonialisme», 11. 

HOGARTH, David George (1927). «Gertrude Bell's Journey to 
Hayil», The Geographicaljournal, 70(1); pp. 1-16. 

HUDSON, Brian (1977). «The New Geography and the New 
lmperialism: 1870-1918», Antipode: A]ournal of Radical 
Geography, 9(2); pp. 12-19. 

KABBANI, Rana (1986). Imperial fictions. Europe's myths of Orient. 
Londres: Pandora Harper Collins Publishers. 

KEAY, Julia (1990). With passport and parasol. The adventures of se­
ven victorian /adíes. Londres: BBC Books. 

KOBAK, Annette (1989). Isabel/e: The life of Isabel/e Eberhardt . 
Nueva York: Alfred A. Knopf. 

LEWIS, Reina ( 1996 ). Gendering orientalism. Race, feminity and re -
presentation. Londres: Routledge. 

LOWE, Lisa (1995). Critica/ terrains. French and British Orientalism. 
Ithaca: Cornell University Press. 

LUKITZ, Liora (1995). Irak, the search for national identity. Londres: 
Frank Cass & SOAS. 

MCCLINTOCK, Anne (1995). Imperial leather: Race, genderand se­
xuality in the colonial conquest. Londres: Routledge. 

MCEWAN, Cheryl (1996). «Paradise or pandemonium? West African 
landscapes in the travel accounts of Victorian women», ]ournal 
of Historical Geography, 22(1); pp. 68-83. 

MIDGLEY, Ciare (1998). Gender and imperialism . Manchester: 
Manchester University Press. 

MILLS, Sara ( 1991 ). Discourses of difference. An analysis of women 's 
travel writing and colonialism. Londres: Routledge. 

MONICAT, Bénédicte (1996). Itineraires de l'écriture au feminin. 
Voyageuses du 19e siecle. Amsterdam: Rodopi. 

MONTAGU, Mary Wortley (1998). Cartas desde Estambul Barcelona: 
Casiopea. 

MORIN, Karen y Lawrence BERG (1999). «Emplacing current trends 
in feminist historical geography», Gender, Place and Culture , 
6(4); pp. 311-330. 

MousSEOUI, D. (1985). «Signes et societé», El Moudjahid, 10 de ju­
lio; p. 2. 

184 



N0GUÉ, Joan; Abel ALBET; Maria Dolors GARCIA-RAM0N y Lluís 
RIUD0R (1996). «Orientalisme, colonialisme i genere. El Marroc 
sensual i fanatic d' Aurora Bertrana», Documents d'Analisi 
Geografica, 29; pp. 87-107. 

PRATI, Mary Louise (1992). Imperial eyes: Travel writing and tram­
culturation. Londres: Routledge. 

RAGAN, J ohn David ( 1998). «French women travellers: A discour­
se marginal to orientalism?», en: Paul Starkey y Janet Starkey 
(eds.). Travellers in Egypt. Londres: IBTauris; pp. 222-230. 

RICE, Laura (1994). «Eberhardt as Si Mahmoud: Translation or trans­
gression?», en: Karim Hamdy y Laura Rice (eds.). Departures: 
Isabelle Eberhard. San Francisco: City Lights Books; pp. 208-
224. 

SAD (Sudan Archives Durham), University of Durham, File F. R. 
Wingate's Papers. 

SAID, Edward (1978). Orientalism. Londres: Routledge [trad. cast.: 
Orientalismo. Madrid: DeBolsillo, 2003]. 

SAID, Edward (1993). Culture and imperialism. Nueva York: Vintage 
[trad. cast.: Cultura e imperialismo. Madrid: Anagrama, 1993]. 

SAYAGH, Sa1d (1986). La France et les frontieres Maroco-Algériennes, 
1873-1902. París: Éditions du CNRS. 

SEC0R, Anna (1999). «Orientalism, gender and class in Lady Mary 
Wortley Montagu's Turkish Embassy Letters», Ecumene, 6(4); 
pp. 375-398. 

S0UBEYRAN, Oliver (1989). «La géographie coloniale au ris­
que de la modernité», en: Michel Bruneau y Daniel Dory 
(eds.). Géographie des colonisations: XVe-XXe siecles . París: 
L'Harmattan; pp. 194-213. 

SPIVAK, Gayatri (1987). In other worlds: Essays in cultural politics . 
Londres: Methuen [trad. cast.: En otras palabras, en otros mun -
dos. Ensayos sobre política cultural. Buenos Aires: Paidós, 2013]. 

W ALLACH, Janet (1996 ). Desert queen. The extraordinary life of 
Gertrude Bell. Nueva York: Nan A. Talese/Doubleday. 

YEGEN0GLU, Meyda (1998). Colonial fantasies. Towards a feminist 
reading of orientalism. Cambridge: Cambridge University Press. 

185 


